

1




2




3



書名：《以諾書》及注釋


作者：E.V. 肯尼利博⼠（Dr E. V. Kenealy）


版本：中譯本第⼀版


⽇期：2025/09/25


僅作學習參考⽤途，不得販售 


4



⽬錄


第⼀章  以諾的覺醒  

第⼆章  往昔的異象  

第三章  迫近之事的異象  

第四章  太陽與天象  

第五章  光輝與榮耀  

第六章  ⼗的異象  


聖歌（⼀）  

第七章  神的審判  

第八章  ⾃然法則的⼀致性  

第九章  夜間守望者  

第⼗章  ⼤地的呼喚  

第⼗⼀章  對撒米亞撒的審判  

第⼗⼆章  以諾對守望者的任務  

聖歌（⼆）  

第⼗三章  罪惡之⾕的異象  

第⼗四章  宇宙中的⽣命秩序  

第⼗五章  陰影之地的異象  

第⼗六章  對世⼈的講道  

第⼗七章  ⼭岳的異象  

第⼗八章  七顆光明星辰  

聖歌（三） 

第⼗九章  磁⽯的異象  

第⼆⼗章  ⼈⼦的異象  

第⼆⼗⼀章  火河的異象  

第⼆⼗⼆章  天界之地  

第⼆⼗三章  聖⼭  

第⼆⼗四章  ⽢泉之⾕  

第⼆⼗五章  七天界的升天  

第⼆⼗六章  信使的異象  

第⼆⼗七章  樹⽊的異象  

第⼆⼗八章  知識之樹  

第⼆⼗九章  天界的微光與⼀瞥  


5



第三⼗章  上帝的異象


6



第⼀章





以上帝、慈悲者、施恩者、緩罰者、深富同情⽽聖潔者之名，本書為先知以諾所
著。願神祝福那永遠深愛祂之⼈。阿⾨。


1. 伊拿，⾺哈—加爾之⼦，為⾃⼰建造⼀座宮殿，柱立千條，⾼三百腕尺，野⽜

守護⼤⾨，宮內花⽊扶疏，有⼀廟宇。

2. 伊拿在宮殿中央立⼀尊⾦像，⼈⾯、獅頸、⽜⾝、鷹翼，以其為上帝形象，並

頒令全國膜拜⾦像。

3. 守夜⼈攜妻兒與奴僕前來敬拜偶像，忘卻了最初之神。⼈群⾃東⻄⽅蜂擁⽽

⾄：洞穴居⺠；食⿂及爬蟲、飲⾎並吸獅髓之⼈；食蛇之⼈；食⽢蔗與蝗蟲之⼈；食
⽣⾁之⼈。


4. 亦有棲居樹⽊與⽊筏上，獵⿃獸為食之⼈；食鴕⿃⾁、⽝乳、⿔⾁、甚⾄⼈⾁

之⼈，無不蜂擁⾄此王廟，在國王的神像前俯⾸膜拜。


太陽啊，祝福我的歌吧！

偉⼤的七重天之星，

主宰⼈間，統御各界，

穿越無垠，縱橫宇宙。

噢，祢的光輝何其燦爛！

噢，普照天下的獨⼀之神，

掌管著光的軌跡，

⼈間歡喜地仰望著祢。

噢，宇宙的榮耀，

祢乃公正、恩賜的⾄⾼天⽗，

願我受啟的靈魂讚美祢，

願我的思緒歌詠祢的光輝。

祢乃無上光明，

祢的榮耀形象永照我⼼。

英雄們向祢祈禱，



7



祢亦不負其祈求。

東⽅喜迎祢⾼升的榮耀，

⽇正當中的光華如此壯麗；

當祢在璀璨的⻄⽅落下，

我們仍以愛與讚美仰望著祢。


5. 夜裡。我，以諾，隻⾝留在廟內，對著⾦像靜思。⼀陣暴雨襲來，雷電交加，

陣陣不⽌，狂風呼號，吹掀了王廟圓頂，如注的旋風與雨潑灑入內。

6. 瞧！⼀道閃光如天神落下，將⾦像從頭到腳劈得粉碎，其寶冠破裂，權杖折

斷，如焦⿊的屍體般倒地，⽀離破碎。雨聲隆隆，將碎片沖刷殆盡。

7. 眼⾒雕像被擊垮在地，我不禁脫⼝：這便是我們膜拜的神明嗎？神明竟向機運

與風雨低頭？祂無法預⾒風雨欲來，抵不住毀滅的惡擊；祂在⾃⼰的家園中孤立無
援，竟聽憑空氣的信使擺布。


8. ⽽我，我該如何是好？我何須將⾃⾝的魂與靈，寄託在那非上帝之物上？


祢，在烈焰之中

教我領略祢的奧祕，

聖啟充盈我⼼，

使我沐浴於光流之中。

永在之神啊！

請以靜⽉的智慧披覆我，

照亮我深邃海洋般的靈魂，

使最幽深之處，亦能感知祢的光華。

我孤苦伶仃，始終隻⾝⼀⼈，

感覺⾃⼰飄泊無依；

此岸是死亡，彼岸亦是死亡，

淒涼的雲霧始終縈繞。

我徒勞地奮⼒接近永在之神，

在祈禱中永遠追尋著祂，

但祂並未給我回應。

祂從未向我的靈魂

顯現任何異象——


但我渴望⼀睹那⾄⾼無上之境。

天⽗啊，祢何時才賜給我？

我何時才能在廟宇中⼀睹聖容？

若能得⾒，我死⽽無憾，

因為我知道祢聽⾒了我。

永恆的豎琴聲

使我靈魂沉浸在淚⽔中；

光芒、微光與夢，



8



星空傳來話語，

蒙蔽的雙眼看⾒了異象，

感知到精微靈質的臨在。

烈燄之光，火焰閃耀，

群星翻湧如浪，

那磁性的狂喜，

使我的魂與靈覺醒。


9. 我離開那地⽅，渡河⽽過。我不再膜拜堤⽯。星光劃破夜空，但我不再送上⾶

吻。我使靈⾼升⾄那獨⼀之神。


我向祂尋求忠告與⼒量。

天，聽啊，地，聽啊，

所有美之⼦⺠，聽啊：

寧可被所有⼈捨棄，

也不同流合污，成為惡者之王。

⼀切榮耀只歸上帝。

夜幕離去，⿊暗消散，

清晨來臨，光芒復歸，

當敬崇⾄⾼者；

沒有⼈能與祂共享讚美。

上帝啊，讓我們感謝祢的恩典，

夜夜⽇⽇，

在星空下，烈⽇下，

感謝祢賜予⼈間的⼀切。


10. 此時，⼀位明豔勝過太陽的少女現⾝；她含笑說，來吧，此為命令。她領我

走入荒野，那草⽊不⽣的無⼈之地。

11. 入夜後，少女取袍立為帳篷，躺臥其中，並伸⼿喚我。她渾⾝散發如彩虹光

芒。但我並未理睬，反⽽躺於沙地上，仰望星空。

12. 她再度輕語：你是否已飢腸轆轆，幾近昏厥？何不稍微進食？我答道：好

的。於是她指著⼀隻迷途羔⽺說：何不宰⽺食之？但我回答：不，我寧可餓死。這⽺
非我所有，牠走失了，主⼈可能正在找牠，我怎能竊食？我寧死也不吃。星辰照耀著
我，⽽她帳篷上⽅的彩虹閃耀如昔。


13. 天明，她起⾝上路，嘴⾓帶著微笑，我跟隨其後，儘管虛弱，但毫無怨⾔。

我們步入荒野。夜幕漸落，瞧！路邊有⼀瓶⽔。少女說：拿去喝吧。但我說：不，某
位旅⼈不慎丟了⽔，也許會回頭尋找，若找不到⽔，他恐將渴死。


14. 入夜後，她⼜取袍立成帳篷。臥於篷中，並伸⼿喚我。但我仍不理睬，別開

⽬光。我躺於沙地，直⾄天⾊微明。

15. 此時，我⾒到⼀汪清泉，泉⽔涼如⽉光，還有⼀棵果實累累的棗椰樹。我呼


9



喚帳篷內的少女，但她並無回應，似乎僅有漸漸淡去的星辰對我低語。

16. 我說：少女啊，莫非妳不是為傳話⽽來？妳籠罩在神祕中，究竟是何⼈？我

們在這沙漠已⾏走兩⽇，妳未打破禁食，卻仍如玫瑰綻放，散發滿⽉般的光輝。如今
上帝賜予我們糧食，看啊！妳仍不願進食。


17. 少女回道：以諾！我是你的靈中之靈，我洞悉、考驗、也驗證了你，現在我

將離去。語畢，她離開了我，隻⾝留下，孤單⽽疲倦地待在⼭中．星辰向我低語，光
進入我⼼，我彷彿越過⼀片汪洋，置⾝於夢境之中。


美麗的祢啊！乘風⽽來，

越過萬⽔，深入我魂：

讓你明亮⾯容的陽光

照耀我全⾝。

我是什麼？究竟為何物？——


罪惡⼀如棺衣裹覆，

我置⾝於惡⼈之中，

邪念孳⽣，劣根性深植於⼼。

我能走上前，對那⼟地的⼦⺠說：

「請跟我走」嗎？——


⽇光在她臉上閃耀——


⼀切皆是天意。


第⼆章





有⼀層⾯紗從我頭上揭開，

我的靈看⾒過去及歷來的變遷，

⾒到⼀座燦爛城市，由⾦與⼤理⽯建成

及其宏偉的⾼塔、宮殿與廟宇。



10



我問守⾨⼈：

「朋友啊！這座⾼貴的城市，屹立了多少歲⽉？」

他答：「此城亙古以來便存在。

它屹立了無數歲⽉，還將永遠屹立。」

此時⼀朵雲飄來，我穿雲⽽過，

瞬間過了千年，

但回頭尋覓城市時，

那巍然光輝已蕩然無存。

眼前僅有⼀片荒漠。

⼨草不⽣，泉⽔匿跡，

滿⽬焦⼟黃沙。

我⾒⼀名流浪者，便問：

「朋友啊！那座⾼貴的城市⽽今何在？」

他答：「這片荒漠已屹立亙古之久，

還將永遠屹立。

此地從未有過城市，

如你所⾒，僅有⼀片黃沙。」

此時⼜飄來⼀朵雲，我穿雲前⾏，

⼀千年霎時過去。

我再度循原路尋找那荒漠，

卻已遍尋不著。

⼀片廣⼤蓊鬱的森林

覆滿了平原與⼭脈，

砍樹者有之，

狩獵者有之。

我⾒⼀⼈於⼤樹下憩息，

便問道：「朋友，請告訴我，

此片宏偉森林

覆滿過去的荒漠已有多久？」

他說：「此森林⾃古以來就存在，

甚⾄始於時間開始之時，

直到時間盡頭，仍會如此蒼翠蔥蘢，

此地從未有過沙漠，

此為⼀片原始林。」

⼀朵雲飄來，我再度前⾏，

⼀千年瞬間過去，

我回頭尋覓森林。

但僅⾒帳篷與起伏的⽥野，

牧⼈放牧⽜⽺，

孩⼦們在花叢間嬉戲。

我問⼀位⽩髮蒼蒼的老者：



11



「⼦孫滿堂的可敬老⽗啊，

此片為⼈畜孕育甜美果實的⽥野

已存在多久？」

他答：「⾃世界伊始，

它便持續孕育果實。」

我告訴他森林的事，但他不以為然。

回道：「這裡未曾有過森林，

⾃古以來，此⽥野即為狩獵部落

帶來豐盛的物產。」

此時⼀朵雲飄來，我再度穿雲⽽過，

越過千年。

我回到原地尋找帳篷，

但四處不⾒帳篷，更無⼀絲⽣機。

取⽽代之的是⼀片海洋，

波濤洶湧，翻騰不息。

⼀只船飄於海⾯，

船中僅有⼀⼈。

我問他：「帳篷到何處去了？

那青翠⽥野、微笑的部落牧⼈⼜在何⽅？」

他答：「你所⾔皆是夢話，此處沒有⽥野，

⾃古以來只有海洋。

從時間之初，廣袤無邊的海洋深處

便湧起海浪，

翻湧不⽌，始終不變，

浩瀚⼀如今⽇。」


第三章


1. 我的魂被圍裹，我的靈陷入雲霧，光芒閃過，模糊的⾝影向我招⼿，耳畔響起

輕聲呢喃。我彷彿聽⾒瀑布的聲⾳，樂器聲此起彼落。其後，⼀切歸於寂靜，如星夜
靜語般安祥。


如⼀棵閃電擊裂的樹，

如⼀座由天劈倒的塔，

如被海⽔吞噬的船——


我的靈亦是如此。

海洋向遠⽅延伸，

如永恆朦朧形影，



12



廣袤的⽔域荒野：

廣⼤無邊的空間。

多彩的微光，明亮的閃光，

越⽔⽽來，⼀如天鵝，

或如火翼之鷹，

或展燄翅的熾天使。

每座⾼峰皆如光髯，

松樹與橡樹皆化為火柱，

天使⾼聲歌唱：

「祂來了——偉⼤者來了。


去召喚神聖會眾，

那暗海住⺠，

命他們⾶去迎接國王，

那披星衣的後裔。」


浪啊！火焰浪濤！

你對我的靈魂說什麼？

火浪竄⾼聳立，開⼝道：

「你不可立於我⾯前！」

我在我⼭洞中俯⾝，

嘴唇觸碰那晶瑩的溪流，

群⼭翻湧於雲霧中；

⽔流在⿊暗中旋轉激盪。

⼀道光閃過，⼀股顫動的榮耀

將我裹入漩渦，

⼭鷹載著我

⾶向⼀個⿊暗之地。

美之頌歌迴盪，

我的靈狂喜不已，

光彩奪⽬的火⿃

掠過⾝邊——但萬籟寂靜。


三天三夜過去了，

星辰輪替了三遍，

風雨侵襲了三回，

我在孤寂中歇息，禱告。

我知曉那光輝之眾的數⽬，

那神秘的歐因（Ouein）；


火之⼦；智慧之聲；

明⽩上帝是⾄⼀的。

我崇敬祢，⾄⾼的統治者，



13



藍寶⽯帶之主。

⼭脈回應了：

「要明⽩，上帝是⾄⼀的」

我聽到海浪說：

「樹葉⽣長凋落，⼈間更迭亦是如此：

城市消隕，沙漠興起，

荒野在歲⽉中流逝，

森林取⽽代之，

平原讓位給海洋，

海洋⼜逐漸乾涸，

凡⼈世代亦如是，

⽣老病死，不留痕跡。」

我⽬睹四⼤時代：

氣之時代，⽔之時代

火之時代，⼟之時代，

逐⼀掠過我眼前。




此時，獅頭蟒蛇說：

「看啊，我已向你顯露智慧，

展⽰天界的⼒量，

引你踏上通往眾神之路，

毀滅不過是重⽣的序曲，

死不過是⽣之⾨廊，

連真理也必須重塑。」

我⾒到天燃起純淨之火，

地陷入深淵，

那圓球墜落，

毀滅的時刻近在眼前。

⼀⼭⾼過⼀⼭，

⼀丘低過⼀丘，



14



⼤樹從頭傾倒，

墜入裂縫與鴻溝。

我的聲⾳顫抖，

驚叫出聲：

「看啊！地球——它毀滅了，


如⼀顆流星墜落消逝。」

蛇扶我起⾝：

「你為何哀嘆，我的靈魂之⼦？」

我道出⾃⼰所⾒，

透露了眼前異象。

他說：「你所⾒的皆將發⽣，

此乃真實異象，

毀滅將⾄，

地球終將墜落。

振作吧，向主禱告，

求萬靈之主饒恕，

讓⼈類免於遭難，

當天上落下雷電。

天界萬物之主，

王中之王——世界的上帝。」


主啊，王啊，祝福祢，

威嚴萬能的偉⼤之神，

祢的統治，祢的王國，祢的光之寶座，

將綿延千秋，萬代永存，

諸天界皆為祢的所在，

地球世世代代是祢的⾜凳。

因為祢乃造物主，君臨⼀切，

萬象盡在祢的⼒量內，

祢擁有不變的智慧，

她永遠在你寶座旁，也在你⾯前。

祢無所不知，無所不曉，

祢無所不⾒，無所不聞，

在祢⾯前，萬物無所遁形。

因為祢洞悉⼀切：

你天界的諸靈有所逾越，

審判將降於凡⼈⾁⾝。

當宇宙運⾏之理

逐漸老朽衰弱，

祢吐聖⾔，話語躍出



15



看啊，那美便重歸如新，

如冬去春來的⾼貴樹⽊，

顯露其⼒量榮光。

宇宙如強⼤棕櫚樹，

也不斷更新。

但是，主與偉⼤的王啊，

請應允我的祈求，

願祢話語承諾地上的追隨者，

願⼈類不會完全滅絕，

世間不會渺無⼈煙，

不會永受毀滅威脅。

如果邪惡⼦⺠消亡，

就讓正直廉潔之族來此，

永遠繁衍後代。

主啊！請勿別過臉去。

就如風吹火揚，

火星與閃光持續上升，

中⼼之光更是如此，

那光始終照耀。


獅頭蟒蛇說：「我的靈魂之⼦啊，

請觀此書，

乃天界如露⽔般所滴淬⽽成，

細讀其中內容，

領悟字裡⾏間。」

於是我仔細閱讀，

理解⼈類的諸多成就，

以及所有地上⼦⺠

世世代代的功績。

我讚美主，榮耀之王，

⿁斧神⼯的天地造物者，

我尊崇主的持久毅⼒，

以及祂賜予⼦⺠的福氣。

我起⾝，我祈禱，我哭泣，

我上前，仰望上天，

凝視太陽的光耀軌跡，

星辰羅布於傍晚的天空。

 

此時，我意識到另⼀聲⾳，

是銀光耀頂者的聲⾳，

那天界的⾄⾼美善者，



16



有著寶座的多變彩虹。

光沫⾶旋其上，

火流奔流⾜下，

閃電從中迸射，

⿊暗中，渦流默默流淌。

他能跨越火焰界限，

踏入神聖界域，

如銀箭穿越其中——


如豎琴的琴⾳飄揚。

看啊！我告訴你，他的純⽩本質，

即使僅染上⼀抹⿊暗的陰影，

也會沉入⽔流消失：

⼀根髮絲的重量，便⾜以令其下沉。

國王、奴隸、路邊的乞丐，

在河岸上皆平等。

⼈的功德愈⾼，

上帝賜予的報償愈⼤。

⼈間之治不同於天界之治，

曾乞討者，在靈性上無須乞求，

每個⼈都是平等的，

各⾃獲得相應的報償。

渴望通過的帝王，

被拋入無垠空間，

帝王最低下的僕⼈，

卻乘光翼⾶進天使界。


第四章





1. 這是關於天體運⾏的記錄，依據其類別、⼒量、周期、名稱、起始之地與相繼

⽉份，正如光明的天使所揭⽰的。

2. 此秩序延續世世代代，直⾄新周期來臨，此乃天體的第⼀法則。太陽與光來到

明亮的東⽅天⾨，運⾏⾄⻄⽅天⾨。



17



3. 火獅之⽇穿天⾨⽽起，穿天⾨⽽落；⽩鹿之⽉也從天⾨起落；群星之⾸亦如

是。

4. 太陽從六天⾨升起，從六天⾨落下，各⾨等⾼，左右有窗，光芒從中穿照。


5. ⾸先，烈焰四射的⽇獅如駕戰⾞般乘風⽽起，其⽇環⼀如天界之環。⽇落於

天，經北⽅返東入⾨，照亮整個天穹。因此第⼀個⽉，太陽由此⾨出發，⾏⾄第四
⾨，即太陽升起的六⾨中的第四⾨，⽇⽉皆從此⾨通過，從⼗⼆道窗⼝灼灼⽣輝。


6. 當太陽從天空升起，此三⼗天皆從第四⾨出發，並在⻄⽅的平⾏處，從第四⾨

落下；在此三⼗天中，⽇間延長，夜晚縮短，最後晝較夜長兩分，晝長⼗分，夜長八
分。


7. 太陽從第四⾨出發，經三⼗天逐漸轉向第五⾨，其後從第五⾨起落。⽩⽇由此

延長⼀分，晝長⼗⼀分，夜縮短為七分。

8. 接著，太陽朝東前往第六⾨，於此⾨起落三⼗⼀天。期間⽩⽇變得比夜晚更

長，晝長⼗⼆分，夜六分，晝為夜的兩倍。⾃此之後，⽩晝漸短，夜晚漸長。

9. 太陽再度返回東⽅，進入第六⾨，於此起落三⼗天，此周期結束後，晝縮短為

⼗⼀分，夜延長為七分。

10. 隨後，太陽⾃⻄⽅第六⾨啟程返回東⽅，⾃第五⾨升起，持續三⼗天，其後

再度於⻄⽅第五⾨落下。在此期間，晝減少兩分，變為⼗分，夜延長為八分。

11. 太陽⾃第五⾨出發，⾄⻄⽅第五⾨落下：接著太陽⾃第四⾨升起，持續三⼗

⼀天，依星座在⻄⽅落下。在此期間，⽇夜長度相等，夜長九分，晝亦長九分。

12. 太陽再從⻄⽅出發，東⾏回第三⾨，在此停留三⼗天，於第三⾨起落。期間

夜晚變長，⽇間縮短。夜延長為⼗分，晝僅餘八分。

13. 太陽⾃第三⾨升起，於⻄⽅落下；接著返回東⽅的第⼆⾨，停留三⼗天，於

⻄⽅第⼆⾨落下。夜延長為⼗⼀分，晝僅相當於七分。

14. 其後，太陽⾃落下的第⼆⾨出發，返回東⽅的第⼀⾨，停留三⼗⼀天，並從

⻄⽅的第⼀⾨落下。夜延長為⼗⼆分，晝成六分。

15. 完成此周期後，太陽再度從第⼀⾨出發，停留三⼗天，並於⻄⽅對側落下。

期間夜再度縮短為⼗⼀分，晝長七分。其後，太陽從東⽅進入第⼆⾨，於此起落三⼗
天，夜縮短為⼗分，晝延長為八分。


16. 太陽在⻄⽅⾃第⼆⾨落下，第三⾨升起，持續三⼗天。夜縮短為九分，晝延

長為九分，⽇夜均等，由此構成全年三百六⼗四天。

17. 隨著太陽的往返運⾏，⽇間延長，夜間縮短，此即偉⼤恆久的⽇獅所遵⾏的

法則，由上帝永久指派，其名字是阿⾥—阿雷茲，亦稱蘇珥或塔模斯。


那光輝之主的天使

向我揭⽰上述現象——


諸天及其下界的

天體運轉機制；

⼗⼆天⾨為⽇輪⾺⾞的周期敞開，



18



陽光從中普照，

發光發熱。

我⾒到⽇⽉星辰，

⼀切發光天體，

皆從此⼗⼆天⾨出入，

依其周期起落。

我也⾒到神祕的流星，

以及多變之風的分布，

露珠與雲霧的奧妙，

雹雪形成的洞穴，

雲層的宏偉結構，

那令⼈驚嘆的雲啊，

充盈著虛空，

在宇宙⽣輝之前。

我⾒到⽉的運⾏與盈虧，

周⽽復始，

從⿊暗復歸瑩光，

不變地周轉。

我隨其神祕軌道⽽⾏，

她⾏於巨碩的太陽之前，

不離其軌，

遵從⾄⾼主之命，

如明燈照耀蒼⽣。

她完成周期，⽇夜不息，

走向純淨與燦爛，

也走向邪惡與⿊暗，

陽光照亮不及之處：

太陽的圓盤不過是霧氣，

對上帝視⽽不⾒之⼈

怎可能感知其僕從的榮耀？

上帝以⼀道火帶，

劃分了光與暗；

兩邊各有靈體安居，

無⼈能逾越那永燃地帶。


18. 他說：「以諾啊，你可知太陽是何⽅神聖？你可知瑩⽩的⽉亮是何⾝分？⽇

獅灼亮，但⽩鹿充滿慈愛。」

19. ⼀切神聖皆源⾃太陽：愛與光，熱與美。


20. 並流入萬象、所有天性、所有本質、所有星泉。


21. 火輪載著⼀切神聖，是萬級星辰之君。



19



22. ⼈類對上述誤解甚深：他們不知其真正本性，亦未接納陽光。


23. 接納陽光的⼈有福了，他們閃耀、燃燒，並榮獲加冕。


24. 他說：「你可知那光耀的存有是如何造就？求知——冥思——隱於荒野，在⼭

洞中使⾃⼰的靈魂隔絕。」


第五章


你是何其壯麗啊，太陽！

但我不會俯⾸敬拜你；

妳是何其皎潔啊，⽉亮！

但我的魂也不崇拜⽉輪。

我⾒過你們在光中震顫，

彷彿你們有⽣命，

但我明⽩你們僅是屬⾂，

上帝是你們的神聖主⼈。

祂才是我的君王，

我將在祂的寶座前俯⾸，

但不敬拜那常伴天主左右的彩虹之靈

那。

但妳啊，⽉亮，僅是她的⾜凳，

⽽你啊，太陽，不過是她的⾯紗。

你們只是她的長袍披掛——


我豈應敬拜⼀件衣裳？

我在⼩祕林中⾒到⼀座聖壇——


天⽗的聖壇；

我將在此獻上我的⼼，

唯有祂，才是我俯⾸敬拜的對象。


我⾒到光的榮耀，雲的空靈優美，太陽居於中央，兩道彩虹圍繞左右，對⾯還有
第三道彩虹。但在兩道彩虹的極遠盡頭，受到中央太陽明亮映射，強烈光線與⾦⾊光
輝彷若三⽇並照，但其實僅有⼀個。


看啊！我⾒到火紅駿⾺的異象

越過海⾯，

在朝露、雨雪、霜寒中，

⼤步流星，奔馳⽽過。

⼭峰也擋不住牠們，



20



牠們揚起雙翼翱翔，

⿊⾊的腳下雷霆萬鈞，

雙瞳如星似火。

我聽聞其名，

銀⾊的雲⾨敞開，

牠們奔下幽⾕，

如疾流的火河。


他向我展⽰了光之秘密，

及其⽻翼承載的審判，

這些光依本質之主的意志，

為賜福⽽發光。

閃電的祕密揭露於我眼前：

它們如天缽研磨般咬牙，

當烏雲在其⾯前飄過，

可聽⾒其憤怒的⿐息。

其鳴響是為和平與祝福，

依法則帶來審判，

罪⼈⼀聽⾒並知悉其到來，

便躲入洞穴與地窟。

諸天無處不散發神聖之美，

巡⾏其中的光輝亦然：

那美存在於磅礡的秩序中，

存在於其廣袤交織的軌道中，

其美與秩序皆來⾃

祂，最初者，

⾄⼀之神，超天界之火——


萬古之源。


其後，我看⾒

每道⿊暗光芒隱藏的祕密，

我掌握閃電的源頭，

其霹靂中蘊含祝福與沃⼟。

受三重祝福的你，

地上的純潔之靈啊，

⼀切美好事物的知識，

皆來⾃你的主與天⽗。

你將存在於⽇光中，

在恆久⽣命的光輝中，

那光芒將照耀世世代代，

榮耀恆久不變。



21



1. 在那之後，另⼀靈上前來與我交談，為我揭⽰最初與最後的祕密：諸天的奧

祕，地上的奧祕，以及萬物之始，並告訴我諸天之靈的區分。有些靈掌管風，⽽上帝
依其⼒道與長處，將風劃分為不同等級。


2. 他向我展⽰⽉光的⼒量，及其盈虧的調節，透露她在天上的諸多名字，其⼀是

阿松—亞，其⼆是艾布拉，其三是別納⻄，其四是伊拉耶。他描述星辰的分類與名

字，及其各類等級。他向我展⽰閃電如何劈落，雲如何立即聽命，雷聲⼜是如何靜
⽌，以及閃電再起時的能量。


3. 雷電為⼀體，但亦是兩股不同的⼒量，並非同⼀個靈運作，但仍⽔乳交融，不

可⼆分。當閃電落下，雷聲隨之出現。引導之靈停下歇息，直到⼀段時間過去。

4. 他向我展⽰雷電是如何如受韁繩約束，並受靈的⼒量驅使，劃破廣闊的天際，

彷彿箭從⼸出。

5. 我⾒到彷彿沐浴於七重光彩中的古聖者：揮舞榮耀之翼的智天使、光之熾天使

與座天使、燃燒著純火的星形焰天使、天使長與指揮天使。天使形態多樣，不可勝
數，其歌聲與⾳樂迴盪宇宙。


6. 光海流過眼前，奔向遙遠無垠的遠⽅。雪⽩的海岸上，豎立著塔樓、尖塔與⽅

尖碑。


之後，他給我徵兆，

揭⽰了在天⽗之書中

以及全能之靈的

每個奧妙寓⾔，

所有隱藏智慧的

象徵與祕密。

誰不會為此⼼軟？

誰的本性不會為此觸動？


宇宙之光啊！

我何時才能與祢團聚？

我何時才能回到那古老之地，



22



那初始之愛的天堂樂⼟？


在那樂⼟，宏偉的三美⼀體

閃耀著潔⽩光輝，

⾝披天堂的鑽⽯之光，

⼿持⾦光⼸箭。

在海洋中央

萬千⿊浪沖擊下，

他們圍繞著升起的火壇

俯⾝，祈禱、歌唱。

彩虹⾃海上升起，

但聖靈在美好中閃耀，

海浪躍起銀⾊浪尖，

她喜悅與平和吹拂萬物。

神祕之室揚起頌歌，

宇宙之主胡的歌，

火焰⼒量般的驅動

流向所有⽣靈。

它們本性隨火焰能量跳動，

充滿喜悅與平靜的智慧，

圍繞著⼒量的⽩⽯，

其表⾯是聖靈之鏡。

⼤能者啊，⼩如塵埃，

榮耀者啊，⼤過宇宙，

我們的主，我們的上帝，我們的神祕天⽗，

我們僅信仰祢。

祢是⽣命，祢是光，

祢化形為透明的⽇光，

萬⽔之主！諸界之主啊！

祢是偉⼤，古老，無限。

我⾒到天界顯現⼀幅神聖景象。

祂問：「誰欲前往？」

⼀聲雷鳴回應。

炫⽬的烈焰包裹著宇宙，

宇宙在閃電的掌⼼顫動。

「聽啊，聽啊，」雷說道，

「主的枝⼦無比美麗。

唯有祂亙古不變，

祂的果實乃恆久的榮耀。」





23



第六章


1. ⼀個聲⾳傳來：


2. 「在最初的第七個時期，他誕⽣了，神聖正義者耐⼼等候他的來臨。


3. 「但在他之後的第⼆個時期，惡亦到來，欺騙隨之興起。


4. 「第三個時期，純潔之樹顯化為⼈，其枝條繁盛不息。


5. 「第四個時期，全能的種種異象出現，顯現世代相傳的秩序。


6. 「第五個時期，榮耀與⼒量之殿建成，屹立不朽。


7. 「第六個時期，⼀⼈⾃⿊暗中揚升。


8. 「第七個時期，義⼈獲得利劍，執⾏對惡⼈的判決。


9. 「第八個時期，從恆美之樹中選出純潔者。


10. 「第九個時期，義⼈的貞潔昭然於世。


11. 「第⼗的第七個時期，永恆的審判執⾏：天界⾃天使群中出現。


12. 「六⺟神之星顯現，歷經漫長歲⽉，時隱時現。


13. 「先前的天界消逝，新的天界出現；⾄⾼者的所有⼒量閃耀著七重光彩，燦

爛⼀如火蛇。

14. 「王的宮殿將巍然屹立，千秋萬世。」


15. 聲⾳靜⽌了。


16. 我震驚得不知所錯，奧祕的⿊暗籠罩著我的靈與魂。我無法⾔語。


「起⾝吧，起⾝，⼈間之王：

讓鷹帶領你的靈，

翱翔⾄神的臨在：

勿像凡⼈般充滿俗念。」

我在⾦⾊雲層中⾼升，

在火霧之中，狂喜地；

我⾒到彩虹寶座。

我⾒到光華燦亮的熾天使。



24



幸福啊，噢！他們是如此幸福，

能⾒到這些榮耀之宮，

在火焰漩渦搖曳、翻湧，

置⾝於灼亮火沫中。

那光耀者賜予光

給所有璀璨天界：

聖⾳-幻象-光明——


我恐懼地低下頭。

當千年過去，

他在我⼤腿銘刻——


烏鴉如雷雲般⾶過，

但牠的喙滴下了鮮⾎。


聖歌（⼀）


感謝主，呼喚祂的聖名：

將祂的事蹟宣揚於世；

歌頌祂：向祂唱詩；

述說祂的⼀切傑出功績。

榮耀歸於祂的聖名，

讓他們的⼼欣喜地追尋主。

追尋主和祂的⼒量，

持續追尋祂的聖容。

記住祂所創造的奇蹟；

祂的神蹟與祂⼝中的審判。

祂是主，我們的上帝：

祂的審判遍及天下。

要永遠記住祂的聖約。

祂給千秋萬代的吩咐

是：「不可難為我受膏的⼈，

也不可惡待我的諸先知。」

當他們從⼀個國到另⼀國，

從⼀邦到另⼀族，

任何⼈都不受加害，

是的，祂會為他們究責君王。

歌頌主吧，世⼈啊，

⽇⽇展現祂所賜予的救贖。

在列國宣揚祂的榮耀，

祂給所有⺠族的奇蹟，



25



主是偉⼤的，值得⾼聲讚揚，

眾神亦敬畏著主。

榮耀與尊貴在祂⾯前；

⼒量與喜樂於祂所在，

地球的⼦⺠啊，

將榮耀與⼒量歸予主。

將當得的榮耀歸給主的名，

在聖潔之美中敬拜主。

你們曾是祂⾯前的靈，

閃耀著⽇光之美，

如今卻成為墮落⼀族，

仰望著⾦⾊寶座興歎。

顫抖吧，⼤地，

⼈世及其中的萬物亦同；

讓天界喜悅，⼤地歡欣，

讓蒼⽣說：「主統治⼀切。」

讓⼤海與其豐富的⽣命⾼呼，

讓⽥野與其⽣長的⼀切同慶。

森林中的樹⽊

將於主⾯前⼤聲歌唱，

因為祂來審判世⼈，

將光輝賜予真理之⼦。

噢！感謝主，因為祂如此美好，

祂的恩惠永存。


第七章






26



1. 揭露給以諾的話語：純潔者如獲祝福，在苦難之⽇得以存活；對邪惡不信神者

則是障礙。我，以諾，與上帝同在；我答覆上帝並與他對話，儘管我雙眼被遮住，但
仍看⾒⼀切；我⾒到天界的神聖異象。此皆為神聖諸獅神所展⽰的異象。


他們讓我領悟萬象，

使我充滿理解，

我⾒到今⽇未發⽣

但未來將發⽣之事：

世世代代之後，

天界之⼦將光照⼤地。

我與他們交談，並與

榮光現⾝的居⺠交談，

是聖者和強者

⼈間的統治者。

在未來的⽇⼦裡，他們將坐在錫安⼭上，

召集其軍隊，

展現出獅般的威⼒，

在天界之⼒的威嚴中。

萬物將敬畏；

⿊暗之⼦將驚駭不已，

萬分恐懼，渾⾝顫抖，

被四散到⼤地盡頭；

⾼⼭將陷入愁雲慘霧，

丘陵將因羞愧⽽沮喪，

如蜂蜜般在火中熔化；

⼈世將被洪⽔淹沒，

⾁⾝後裔將因此消亡。

審判將響徹天際，

是的，義⼈亦將接受審判；



27



上帝的天平將權衡其功過。

但天堂之⾨為有德者敞開，

他們將歸屬上帝，幸福安居於祂的光中。

天界美麗者的光芒，

將徹底籠罩他們。

看哪，祂領數千聖⼈來臨，

執⾏對惡⼈的審判；

罪⼈將因其罪孽受苦，

淫蕩者將驚慌失措。

閃電在宇宙邊界劈落，

傳來隆隆雷聲，

在⿊暗中陣陣轟鳴，

⾒證那聖者的來臨。


第八章





天界眾⽣皆知天界的秩序；

星辰從不逸軌，

定時升起落下，

不違宇宙主宰之命。

⾼等智能體俯瞰⼤地，

洞察世間⼀切作為，

並記錄事件起落，

從開始到最終的結局。

⾄⾼存有的每次顯現，

皆出現於固定時期，



28



正如夏在冬之後來臨，

雲與露⽔滋潤荒野。

當樹⽊枯萎，葉片飄落，

美麗略顯衰敗之象，

他們深知萬象終會更新，

嬌嫩花苞將再綻光華。

當夏⽇來臨，

焦乾之地難以⾏走，

烈⽇攀岩亦不可⾏，

你欲尋求⼀處避暑綠蔭，

此時樹⽊將抽出新芽，

綠枝結出果實，庇蔭眾⽣。

那甜美陰涼的怡⼈樹蔭，

將取代冬⽇的枯枝。

此乃永⽣者的功業，

萬象皆為祂所創，環環相轉，

服從上帝，亙古不變；

在祂的統治下，萬物更迭不息。

海化為⽔，⽔流入海，

周⽽復始，年復⼀年；

江海入河，河⼜入海，

萬物流轉，年年更新。


第九章


1. ⼈類啊，請聽我⾔，我來述說你們如何有罪，如何偏離上帝之⼈所指明的正

道。


⼤地破曉之初，⼀切無不美麗，

在古⼈的⾦⾊晨光中；

新⽣的凡⼈種族

亦如夏樹蔚然⽣長。


2. 地上的兒⼦增多，女兒貌美如花，此時天界之⼦凝神俯瞰，對其姿⾊⼼⽣遐

想。

3. 他們如⾺般嘶鳴。

* * * * * 

4. 他們彼此相告：「來吧，我們從她們之中選妻，難道我們並非天選⼦⺠？豈不


29



能隨⼼所欲？」

5. 他們爭論是否要棄絕神意。最終，他們決定與棄神者的女兒們結合。其領袖撒

米亞薩問眾⼈：「你們之中是否會有⼈反悔？你們若不忠地背棄領袖，我豈不要獨⾃
承擔死亡？」


6. 他們回答：「我們誓⾔以詛咒約束彼此，⽮志不移，決⼼履⾏誓⾔。」


7. 於是眾⼈立誓，相互以詛咒結盟。隨後，兩百位天使相偕下凡，來到阿爾⼭附

近的阿達斯。


他們所交合之女⽣下巨⼈，

⼒⼤無窮，威武駭⼈；

巨⼈⼜⽣拿非⼒⼈，

拿非⼒⼈再⽣以利烏迪⼈，

繁衍眾多。

他們教⾃⼰與妻⼦學會

毒藥、咒語、魔法，

種種邪魔歪道。

阿撒兹勒打造⼑劍與胸甲，

融化地上的⾦屬，

讓女⼈穿⾦戴銀，

如蕩婦般豔光四射，

並磨亮⽯頭，

使其泛出虛假之光，

再染以各種⾊彩，

違反上帝律法。

所有正道因⽽扭曲，

邪惡橫⾏無阻；

他們⼼中充滿仇恨，

並以草藥之根⾏惡。


8. 在那些玷污⾃⼰的⼈中，亞坤誤導祭司之⼦，誘其墮落，與不信者的兒女為

伍。凱薩⾙拉教唆祭司之⼦與邪惡之流通婚，敗壞⾃⼰⾝⼼。

9. 加德埃⾥製造致死器械，並傳給⼤地之⼦，使之永久流傳。


10. ⽽姓佩內姆的⼈向⼤地之⼦揭⽰苦樂，透露隱藏的奧祕，揭⽰不應揭⽰的⽂

書。

11. 卡斯亞迪揭露眾神靈的⾯貌：從⺟腹中誕下的聖⼦、躲過龍噬的純潔者、信

實者（即那羅之⼦）的輝煌顯化。他揭⽰神聖數字卡巴爾，此即宏偉⾄⾼者向眾聖者
顯現的數字，祂⼜名⾙卡。


12. 他洩露不應公開的永恆聖名，違背強⼤的誓⾔，正因那誓⾔強⽽有⼒。此名

即全能聖者阿卡奧。諸地形成之前，諸天已在祂之下⾼掛。阿卡奧之名不應洩露。



30



13. 在此聖名下，諸地豎立於洪⽔之上：洪⽔⾃神祕的⿊暗河床滾滾衝出，匯為

海洋，奠定海床根基。岩⽯怒拔聳立，千古不變。

14. 阿卡奧使深淵鞏固，永恆不移；使⽇⽉運⾏，不離定軌。


15. 在此聖名下，星辰旋轉不息。諸星受召喚來去。風受其統治，雷亦如是，冰

雹、閃電與四季莫不如此。


第⼗章


1. 守望者的領袖們個個作惡多端。他們與異族女⼈交合，⾃⽢墮落；他們嘲弄聖

令，摧毀⿃類與無辜⽣靈，卻俯⾸敬拜⿂獸形象，食⾁飲⾎，直⾄⼤地呻吟啜泣。

2. 褻瀆蔓延各族，淫⾏遍布各地；阿瑪札拉赫施巫術，阿⾥梅爾茲解答法術之

謎。

3. 他們敬拜假神：尼德拉、勒瓦塔、以撒爾塔、帕提奇，以阿巴第、奧格、埃德

薩爾塔之名施法。

4. 他們腐化世事，觀天象以⾏不義；⼈畜向上天呼救，聲⾳直達天聽。


5. 聖靈⾃天俯視，⾒⾎濺⼤地，不法橫⾏，⽣靈哭號。


6. ⼤天使米迦勒、烏列爾、拉斐爾、加百列⽬睹邪惡當道，腐化世間。聖靈說：

「眾⽣哀泣。⼤地悲傷，淚⽔湧上了上帝之⾨，天界的聖者啊，⼈類的靈魂正向你呼
求。」


7. 他們哭喊：「噢，聖者啊，給我們正義吧，⾄⾼神的公義。」


8. 於是，這些神靈對主道：「萬主之主，眾神之神啊，祢榮耀的寶座永遠屹立，

祢的名字永遠聖潔。我們稱頌祢的寶座，萬王之王！

9. 「祢創造⼀切，祢的威權普及天地，萬物在祢⾯前無所遁形，無⼀逃得過祢的

雙眼。

10. 「祢⾒到他們如何墮落腐敗，與罪惡與羞恥為伍，施⾏⿊暗法術。祢賜予他

們⼤能，他們卻與⼈類的女兒交合，玷汙⾃⾝。他們與其同床共枕，無惡不作，夜以
繼⽇，罪⾏不絕。


11. 「他們的妻⼦⽣下巨⼈，使地上充斥惡⾏。祢的⼦⺠在你⾯前哭喊，在天⾨

前訴苦；是的，死靈之魂也在呼喊，從墓中淒厲哀號。

12. 「他們的哭聲貫天，悲啼從深處傳來；他們抵擋不住逆天罪⾏，亦無法逃離

罪⼈之⼿。

13. 「全知的祢深知諸般惡⾏及後果，但祢尚未與聖者交談，亦尚未宣告祢的旨

意。」



31



第⼗⼀章


1. 米迦勒對拉斐爾說：「捆綁阿撒瀉勒的⼿腳，扔進⿊暗中吧。蒙住其⾯，使其

⾒不得光。

2. 「恢復他所腐化的⼤地，宣布⽣命的來臨——甚⾄復活。所有⼈⼦皆不應消

亡，軟床的奴隸則應滅絕。守望者之⼦無⼀不是⼈世的暴君，此類壓迫者皆應從地表
徹底消失，但善⼈將如湧泉或⽔畔之樹，⽣⽣不息。


3. 「⾃此，惡者將不得⾒聖潔之⽇、美好之⽇；純潔者將繁衍成千上萬，其安息

⽇將成為和平的花園。

4. 「待彼時到來，地表將播滿義⼈之種，種滿福氣之樹，每棵天堂樹皆將茂盛⽣

長。每條葡萄藤都將果實累累，⼀把種⼦便能收穫千粒葡萄；⼀撮橄欖便能搾⼗倍之
油。


5. 「所有不公將得以淨化，不再有壓迫與褻瀆；所有玷汙與不義將從⼈間消失。


6. 「屆時，⼈⼦將變得純潔，眾⽣只敬拜上帝。福氣將如⽢霖從天⽽降，普及⼈

世。主之恩典將灌注⼈類的⼀切勞動；和平與正義將掌有權柄，如天王般君臨⼤
地。」


第⼗⼆章


我，以諾，存在於這⼀切之前，

但祕密隱藏於深處，

無⼈知悉我在何⽅，

凡⼈之⼦亦無從知曉。

但我置⾝於天界聖者之中，

讚美偉⼤的主與天⽗；

在那⿊暗無從立⾜的遙遠之地，

不⾒⼀絲陰影。

從那裡，⼀個聲⾳傳來，

那⾄⾼⽽神聖的聲⾳

喚醒了我，

讓我能⽤⾁⾝之舌宣揚。

那鷹般的聲⾳召喚我：

「去吧，以諾，太陽的族⼈，

去告訴墮落的守望者，

他們已拋棄了純潔的使命，

淪落於軟⽟溫香之中，



32



捨卻其寂靜的聖堂；

流亡的他們將永無寧⽇，

因為他們以⾁慾腐化了⾃⾝。

他們將無⼦嗣之喜，

他們將為⾃招的毀滅哀號，

他們將乞求純真的歲⽉復返，

真理與慈悲曾在他們⼼中。」


我們乘著旋風之翼——


⾶越暗紅⾊的風暴；

我們聽⾒狂風交相呼嘯，

夾雜千千萬萬的呻吟聲。

雷雲中劈落閃電，

散發濃厚的⿊煙；

如⾚紅的駿⾺

拉著鋼鐵戰⾞。

我⼿握長劍，

如⼀顆搖曳的流星，

每當我揮舞巨劍，

天空便仿如被光點燃，

淒涼的哭號聲四起，

眾⼈悲慟地嘆息；

但有個強⼒的聲⾳說：

「儘管如此——審判是公正的。」


他們的劍沾滿了⾎，

他們的箭滴著火焰，

倒下者的蒼⽩幽魂

在煙霧陰霾中掠過我們⾝旁。


前⾏⾄守望者的居所時，

我告訴阿撒瀉勒：「噢，你這墮落者！

你的判決已定，

看哪！你將再無寧⽇。

祂給予我們⽣命，

祂本⾝即是萬有，

那不可⾒、⾄⼀的

上帝遣我來此傳令。

你的罪將使你受銅鍊所縛，

四肢不得伸展，

祈求開恩也無可饒恕，



33



因為你罪惡滔天。」


1. 我繼續前⾏，⾒到其他⼈全⾝顫抖，因驚恐⽽臉⾊煞⽩。他們懇請我向上帝求

情，寬恕他們。

2. 我逐⼀記下他們的懇求、眼前所⾒的苦難，以及他們尋求的慈悲，好讓他們獲

得安寧。

3. 我繼續前進，橫越阿爾⼭⻄⽅丹巴頓的浩劫之⽔，閱讀受懲者的紀錄。瞧，我

被充滿了。

4. 瞧，那如雲似霧的夢，那在上帝之火中顯現的異象。我躺下，⾒到奇妙景象展

現於⾄⾼神的墮落者⾯前。

5. 醒來後，我走進那地⽅，那浩劫之⽔的荒漠。名為奧⾙爾薩亞爾，我⾒到他們

遮住臉龐。

6. 我傳述了那異象與夢境，並說出以下話語，但他們的臉始終向著暗處。


7. 「墮落者啊！你們正受審判，你們在苦難中的禱告無⼈理會：上帝已出聲宣

告，你們背棄了祂，祂也將捨棄你們。

8. 哭泣並默默禱告吧！對上天的命令不可有怨⾔。譴責⾃⼰，⽽非譴責神聖法

則；正是這法則將不純者驅逐出純潔之地。」


然後，我彷彿⾒到⼀朵帶陰影的雲，

其側⾯無⼈能看穿；

我彷彿落入其深處，

無法從中仰望。

我亦⾒到⼀團火焰，

諸⼭圍著火焰旋轉閃耀，

左右劇烈搖擺，

從中傳出呼號。

我問其中⼀靈：

「那不停閃爍者為何物？

它不在天界，⽽是⼀塊火域，

從中傳出哀鳴。」

他答：「此乃褻瀆者之靈墜落之處，

其⾔⾏思想邪惡，

扭曲了使徒所揭⽰之

上帝神諭。」


火柱啊，

你引領我的魂前進，

擋開死亡之臂，

如磐⽯般堅固不移。

光輝啊，讓我望著你的容顏！



34



讓我聽⾒你的眾聲喧響，

如輕柔有⼒的海浪，

拍上孤寂的海岸。

火焰啊，我撥雲穿霧追隨你，

天上的晨星閃爍，

當夜暮低垂，

我仍在樹林中追隨著你，。

餘暉的暗影急落⼭間，

星辰依稀可⾒，

但純火之柱啊，我依然

追隨著你穿過⾶雲。

難道祢不是那唯⼀⾄⾼的上帝嗎？

隱匿所有祕密，

彩虹圍繞祢⾝側，

但我看⾒祢腳下有戰獅。

祢可盡讀我的幽微⼼思，

我的靈魂在祢⾯前僅是⼀絲陽光，

偉⼤的天⽗！古老的奧祕，

我要如何向祢致敬？

我起⾝，⾶快穿⼭越嶺，

是的，甚⾄潛入海中，

但火柱依然閃爍不⽌，

我卻無法以⼿觸碰。


聖歌（⼆）


萬界之主啊，敬畏歸於祢！

永恆者啊，敬畏歸於祢！

正義上帝啊，敬畏歸於祢！

在服侍者眼中，祢是慈悲的象徵。

祢驅散所有疾苦，

祢乃萬物之王，

浩瀚宇宙的守護者，

萬物的擁有者。

祢是萬物主宰，

是所有存在與樣貌的正統形式。

祢賜予救贖，

⾄⾼之神啊，請發發慈悲。

阿克夏瓦！阿克夏瓦！阿克夏瓦！



35



讓我們在樹林與森林中敬拜祢：

讓我們在⼭巔，

在廣闊的天空與星辰下，向祢跪拜。

永恆的祢啊！祢即⽣命！

祢乃⾄⾼的美與智慧，

智慧的最⾼展現，

正義與神聖的泉源。

祢乃最初原則：

非火，非風，非⽔，

非任何元素，

⽽是宇宙的「靈－本質」。

在愛、感恩、敬意中，

願所有眾⽣皆向祢跪拜，

感謝祢的全知全能，

賜予我們無窮無盡的善。


第⼗三章


1. 我轉⾝望向另⼀⽅，⾒到⼀座熊熊燃燒的深⾕，⾕中的君王、教宗、⼤能者皆

受枷鎖緊縛，無重量的鋼鐵鐐銬。

2. 我問此地的天使：「受鐐銬者為何⼈？為何受縛？」他答道：「他們是阿撒瀉

勒之⼦、地獄之⼦，已被定罪，因此動彈不得。他們來此為其罪⾏接受重懲，因為他
們已⾂服於邪惡。」


3. 國王，教宗，⼤能者們啊！但願位⾼權重的你們，能看⾒這幅景象！但願你們

能親眼⾒到那榮耀寶座上的全能之主！

4. 他們遊蕩於懲罰與⿊暗之間，哀痛、哭泣，懊悔，⾝陷銅鍊與鐵釘的羅網。他

們壽命已盡，但審判之⽇仍遙遙無期。他們⼤聲呼喚那鷹，但牠充耳不聞；呼喚那
蛇，那⽔中的利維坦；呼喚那閃耀七重光彩的獅神；呼喚那聖光，映射出太陽所有閃
爍的光。他們也呼喚所有光耀天使，但無⼀傾聽他們的呼求。


5. 天空之上的⽔域開啟，星宿下的泉⽔噴湧，⿊暗陰鬱的海⾯上，傳來七⼗個七

次雷電的鳴吼，將我的靈魂震入冰丘，化為滴雪。


上帝啊，祝福祢的聖名，

祢叱吒風雲，

祢劃海定岸，

祢告訴群⼭：「⽌於此。」

我在⼭洪中、



36



在狂風驟雨中聽⾒祢，

當森林如蘆葦般折腰，

當祢的⼿翻天覆地。

我知道祢是⼀個可怕的存在，

⼀夜陰霾——⼀片⿊海；


如閃電旋落，轟然巨響——


使空氣之⼦俯⾝啜泣。

為何⼼地邪惡者企盼

祢讓他們升入天堂？

為何⾎液汙穢者以為

他們能與光明純潔者⼀樣上升？


我⾒到⼀位上帝的天使，

名為拉結爾，

他安臥於⼀條閃耀⼩溪旁，

⼀⾒我便走上前來。

他翻開⼀本明亮如火的書

字裡⾏間寫著種種奧祕；

他將書放進我⼿裡，說：

「此乃天界法則。」

我凝視那銀⽩書⾴，

標記與符號閃耀著藍寶光輝；

我滿懷驚奇與敬畏，

看那隱藏者的多樣圖像。

封⾯上的星辰似在游移，

旋火捲起漩渦，

我將書捧在⼿上，

宛如將太陽握於掌⼼。

書⾴瑩瑩燦燦，

充溢沒藥與乳香，

那初始之⼈亦接受過此書，

在他從⽩晝墜落⾄⿊夜之際。



37



⼀聲⾼呼傳來：

胡德阿⾥，胡德阿⾥，

那是火焰的聲⾳，

如閃電劃過天際。

隨後，對⾯傳來聲⾳：

凱德阿⾥，凱德阿⾥

我的靈魂燃燒起來；

帶我去那神聖聖所。

⼀道閃光，⼀片光雲，⼀抹榮耀，

⼀陣光與壯麗的旋風，

⼀曲最甜美的⾳樂，

萬千琴聲合鳴——


她的美光芒四射，

如晨星，如圓⽉，

那光輝燦爛的圓環——


我仰望——融入了⼀片海洋。


然後，我⾃海洋升起，

光與火之女

隨琴聲舞動，

海浪是芳香的花園。

就如陽光穿雲迸射，

榮光灑落⽔⾯，

從她的晨眼中，

閃爍著愛的美好。

七光之靈啊，

祕火的持炬⼈啊，

群星合唱團的王后啊，

請以神祕之光祝福我。

吾兒啊，塵世的榮耀僅是虛影，

要避⽽遠之，因為那是邪惡，

但要瞻仰天界的壯麗，

讓你的⼼永遠上進。

上帝以長袍及冠冕妝點天界，

使其光芒萬丈，美侖美奐。

我告訴你，因為我親眼⾒過

出現在不朽異象中；

天界的⾦⼿將我抬起，



38



帶我升入樂⼟，

甚⾄進入無盡之域，

那銀河宇宙的中央星辰。

其乃無限者之域，

那最初、最偉⼤、最神聖者，

上帝與其⼒量皆居於此，

祂的聖靈常駐於榮光中。

那⼗⼤光耀天使，或存在層⾯，

在那奇妙的⼀刻立於我⾯前，

我⾒到無數個⽣動景象，

天界中栩栩如⽣的神聖形象。

我⾒到上帝本質的全美代表，

純潔⽽美好，

祂的天國盡在眼前，

那燦爛中充滿了和諧與光。

那三元⼒量的奧祕，

⽣命、智⼒、與靈，

在上帝的聖火本質中閃爍，

我的⼼靜靜融化。

星辰在我眼前永恆周轉，

在火焰中不停流轉；

上帝之靈散播⽣命，

如杯中的甜美⽢露。

我來到⼀條火河，

它流入⼀片汪洋，

我⾒到洪流滔滔：

死亡之流，毀滅之流。

還有蒸氣與夜晚，陰影與靜默，

以及深淵的⼀切奧祕。

我來到⾁⾝投⽣之處，

我望⾒永冬的群⼭，

冰川滾滾奔流，

穿越萬千懾⼈瀑布。

誘⼈褻瀆者將囚禁於此，

他們唆使⼈走上歧途，

以此向撒旦獻祭，

嘲笑崇敬⾄⼀神的⾏為。

但他們與其信徒將同受審判，

在世間惡⼈受苦的那⼀⽇。

⽺追隨著狼般的牧⽺⼈，

步入通往死亡的牧場。



39



其中有兇惡的怪獸，

古怪不馴的動物，

⿃類奇形怪狀，

樣貌與叫聲皆南轅北轍。

遠處的⿊⾊河⾕中，

我⾒到否定上帝的罪⼈。

他們驅趕並將彼此扔進

下⽅的⿊暗淵藪中。

萬靈之主並未懲罰他們，

祂是宇宙之愛：

所有時地的萬般惡⾏，

皆是⾃食惡果，⾃作⾃受。


第⼗四章


宇宙中有三個⽣命等級：神聖⽣命、靈性⽣命、物質⽣命，但最初是天界的居
⺠，在光輝與權能上僅次於上帝。靈純潔⽽無⾁⾝，等級與層次無限。靈的美好程度
決定其⾝在何地，⽽其美好⼜取決於其圓滿程度。所有物質⽣命皆屬不潔，其發展階
段與層級無窮無盡，依其活躍原則之性質及所欲成長之形態⽽定。因惡念⽽變得不潔
的靈，無法安居於天界的以太，他們倒懸栽落，如⽯塊從天墜下。穿過無盡距離墮入
混沌，亟欲攫住實體，以免永受墜落之苦。他們渴望擁有與本性契合的外觀，塑造⾃
⾝形體，進⽽在恆久本能下依宇宙法則活動。⼈類種族由此形成：他們是既存的墮落
之靈，微妙不可⾒地進入⾁⾝，在⼦宮中化成⾎⾁，本能地以隨⼿所取之材料建造器
官，並在指定時間以⾃⾝形成的樣貌出世。⼈類無法給予⼈類⽣命，僅具培育⽣命之
法，存世之⼈雕塑了⾃⾝⾁體與器官。有⼈雕琢花容⽉貌，有⼈塑造⾃⼰的求知之
⼼，有⼈造出使⾃⼰墮落的器官，有⼈技巧拙劣，所以形態並不完備。⼈與其他⽣物
的不同，在於靈的本質相異，有優於他⼈之處，亦有劣於他⼈之處，但皆遵循相同的
⽣命原則。⽽所有⽣命的發展⽅式都相同，都是由靈的本能⾃⾏編織出形體；就像蜘
蛛能織出⼈類無法製作的網，蝸⽜能造出任何⼈都無法模仿的殼。凡下界之靈，在顯
現之前皆不可⾒，乃永恆的靈質與⼒量，須以形體為成長媒介。在寶座之下閃耀的眾
神，亦皆需媒介將其光明化為可⾒，並依其本性創造出完全相符的媒介。其他靈亦
然，他們在各⾃⽣活界域或許可⾒，但必擁有此界域所需的形體，若失去形體，則無
法於該界⽣存。⼈類的⾁⾝無法⽣存於⼈間時，便須前往他處，其他各類靈的成長亦
是如此，當其形體敗壞後，便須輪迴轉⽣。他們依其欲望本性塑造形體，在實現欲望
的過程中，有些靈走上純潔之路，有些靈選擇不潔之途。若其本性之美超越形體，超
越其⽣活界域，便會捨棄舊形，離開該界，提升為更⾼等的形體。若其本性變得過於
不潔，不及其⽣活界域，他也會脫離形體，離開該界，死後墮落成更下等的形體。⼈
類亦是如此，其靈藉由⾁⾝媒介顯現，兩者透過「魂」的原則結合。魂乃靈⾁結合的


40



紐帶，當此紐帶消解，死亡與分離便隨之⽽⾄。⾁⾝的⼒量完全對應於其靈的⼒量，
因為靈給予⾁⾝⽣命，所造的⾁⾝恰與其本性相符。因此，⼈的各種⼒量與能量、相
異的熱情與傾向，並非上帝在創造之際灌注，⽽是靈本⾝注入其器官的。他們為徹底
彰顯⾃⼰的性情、樣貌、傾向，塑造出各種⾁⾝，⼈腦中的每⼀種能量，都是他⾃⼰
親⼿賦予的。若是上帝厚此薄彼，賜予各⼈不同⼒量，讓此⼈學問淵博，卻讓那⼈愚
昧無知，那就無公義可⾔了。⼈走上歧途非上帝所致，⽽是⾃食惡果；⼈有⾼下之
分，是因其靈也有⾼下之分。如果⼀靈之修為⾼過其他凡⼈，脫離⾁⾝塵世後，他便
會升為更⾼等的存在，在他處精益求精。但若他墮落得比凡⼈更深，離開⾁⾝塵世
後，他會深深墜入⿊暗，直⾄於循環法則重返為⽌。


第⼗五章


然後，我的雙眼⾒到了另⼀座深⾕，

⾕⼝寬廣，

通道既寬且長，

每片巨⼤的深處皆寂靜幽暗。

陸上或海中⽣⺠，

皆將供品帶來此地，

但那深⾕未曾填滿，

依舊張⼤巨⼝渴求。

雙⼿製造不公、

無惡不作之⼈，

終將⾃食惡果，

罪⼈以⾃⾝之罪孽為食。

在⽣命之主⾯前化為腐屍，

從⾃然中消失。

我⽬睹他們⾃上其罰，

從⾃⾝當中選出撒旦。

我驚恐地望著深⾕

忽⽣⼀陣⼤亂：

悲傷的眾靈哭喊，

擾動了⽔⾯。

其間火河橫流，

匯入⾕中的⽔流，

我⾒到撒旦們

沉沒於罪惡的瘋狂怒⽔中。


我⾒到眾靈



41



控訴聲直達天界，

我懇求他告訴我，

這些靈是何許⼈？

他答道：「他們是

⼈⼈所輕賤之⼈，

此般作惡之⼈將受詛咒，

直⾄其孽種從地表消失。」


強⼤如⽇的六位天使

主掌並照管此陰影之地，

下列之名

乃奉主之命看守此地的天使：

烏列爾主掌此地，

治理其騷動與暴風，

拉斐爾驅逐遊蕩之靈，

拉貴爾懲罰反叛之徒，

米迦勒獎賞⾏善者，

沙利葉引導其前往他界，

加百列在伊凱薩特迎接他們。

他們為神聖的光耀天使，

奉上帝之命看守此陰影之地。

我⾏遍此可怖⾄極之境，

似無⼀處完好或統⼀，

滿⽬皆是混沌、陰鬱、雲霧，

⼀片龐⼤的廢墟景象。

此地無天界之造化，

缺乏運作和諧的界域之美，

⼀切無不空虛荒蕪，

無處不是陰影、死寂與淒涼。

凝望著的七道火焰

風起雲湧般封住此地，

我⼤喊：「他們何罪之有，

要在此地受火刑？

⼜為什麼被帶到這個地⽅？」

其中⼀位聖天使

答道：「何出此問？

他們乃違抗上帝之⼈，

必居於此地，直⾄刑期盡了。」


其後，我的靈被隱藏起來；

在天界暫時隱匿，



42



與光之聖靈的⼦⺠同在，

他們⾏走時⾜下如熊熊火焰。

衣袍閃耀如雪，

⾯容晶瑩剔透，

在他們⾯前，我⾒到兩條火河，

閃爍著紅鋯⽯之光。

我拜倒在萬靈之主⾯前，

但⼀位聖天使將我扶起，

帶我前往⼀祕密之地，

以諾的靈便藏⾝於此。


凡⼈啊，你是不朽的，

你以⾁⾝參與永恆，

你的靈魂有穿透⿊暗的⼒量嗎？

你能閱讀那隱藏的嗎？

我在⾼處所⾒的景象，

我所揭露的事物——


對塵世的奴隸⽽⾔乃是謎團：

如星宿之聲般黝暗。

若你並未給予⾃⾝⼼與靈魂。

若你並未以恆久之靈冥思，

⽩晝勞動，夜裡冥想，

拒絕塵俗，追求靈性——


若你不夠兢兢業業，

向⾄⾼者禱告求援，

我⾝為信使可以告訴你，

你將不得其真義。

縱使你反覆思量，努⼒再三，

但光的黎明不會到來：

你將如其他凡⼈，

努⼒奮⾾想要⾶向太陽。

但若你能捨棄⼀切凡俗，

窮盡本性尋求，

你的魂便能化為光，

你的靈將獲知上帝的智慧。


第⼗六章



43



我奉永恆者之命揭⽰真理。

吾兒啊，聽我道來。

⼀個聲⾳呼喚我，⼀個靈現⾝在我⾝旁；

我揭露之事皆須公開，

請聆聽我⼝中之⾔。

親愛的，請務求正直，

勿陽奉陰違，

勿與三⼼⼆意者為伍，

其巧舌如蛇蠍。

請堅守正直，⽮志不移，

以真理為唯⼀伴侶：

她是從天⽽降的天使，

雖暫時棲居於塵世。

我深知不公存在，

誠然，它四處橫⾏，

但即便是塵世，亦有報應，

罪⼈將被連根拔起。

讓你的⼀切作為透露對主的敬畏吧，

報償將唾⼿可得。

⽇出莫起，⽉落莫眠， 


須先向聖名低頭誠服。

萬靈中的⾄偉者，

天地智能的⾄⾼者，

眾天界的⾸位者，

美與聖之泉源。

正義之主來⾃天界，

祂執⾏其聖律，

掃蕩⼀切惡⼈，

使其在太陽⾯前消亡。

每座不潔之塔皆將崩塌，

與其看守者同受火刑，

種邪惡者乃播其禍因，

終將受刑⽽亡。

地獄燃燒的⼦宮容納他們，

使其陷入⿊暗與混亂，

從神聖臨在⾯前遭驅逐——


火劍警告他們遠離。

純潔者將猶如從夢中醒來，

智慧⼤增，



44



罪⼈則將在劍下殞命，

褻瀆者將受焚⾝之苦。

不信神者的惡孽將煙消雲散，

邪惡者的居所將腐壞，

但偉⼤國王與審判者的殿堂

將永遠聳立，威嚴永存。

⽣命的衣裳與萬靈之主同在

純潔恆久的光袍，

在祂⾯前，衣裳永不褪⾊，

衣裳的主⼈也光輝照⼈。

當先前的天界消逝，

新的天界取⽽代之，

純潔者將在七重光芒中閃耀，

在主的光輝下，永享其壯麗。


無須哀嘆時運不濟，

萬物皆有時，

真正的善⼈應挺⾝，

以美德，神聖與愛捍衛⾃⼰。

愛將在光瀑中

降臨在真⼼愛⼈者⾝上，

他的道路將鋪滿玫瑰，

他將走在恆久的⽇光中。

從神祕異象，從聖靈，

我的靈魂有所領悟：

我從天碑中讀到真理，

願⼈類衷⼼接受。


吾兒，眺望多樣的光之天界吧；

浩瀚的海洋與其豐富的寶藏，

島嶼、⼤陸、群⼭，

它們是從何⽽來？由誰建造？

誰令其熠熠⽣輝？

誰驅動其活動能量？

誰為其披上錦衣？

使⼀草⼀⽊皆威嚴壯麗？

難道非上帝——那神聖存有，


那無限⽽智慧的光輝？

在凡⼈之中唯⼀的不朽者，

在消逝之中唯⼀的永恆者。 



45



1. 傾聽我的聲⾳吧，因為我所⾔乃是無⼈能述的上帝真理，此真理深藏我⼼，任

何凡⼈皆無從述說。

2. 我聽⾒聖靈在天界合唱頌歌，聲⾳輕柔，如香霧裊裊，上達天聽。


3. 汽球認識那聖者的你啊，要讓⼼中充滿神聖的思維，莫從不潔之事中追尋神

聖，勿為世俗⽬的追求天上之物。上帝是永恆的，宇宙是永久的：上帝不受時間所
限，宇宙則存在於時間中。上帝即是⽣命、光與愛，存在於光與暗之前，存在於永恆
之外，可敬⽽孤⾼，無⼈能與祂匹敵，平起平坐。


4. 上帝⾯前，眾⽣平等，萬物皆是上帝之⼦！凡⼈啊！莫忘記這條真理，要讓真

理銘刻於內⼼深處。晨起冥想，入夜反思：⾏走坐臥皆由此⽽發，⽣活始終不忘這條
真理。


5. 你可知悉上帝如何區分萬物？試觀樹與⿃的差異，鴿⼦與孔雀的不同，榕樹與

玫瑰的區別。然⽽，⼈類有相同的骨架與體型，以相同的⽅式誕⽣，也以相同的⽅式
離世，因此，要謹記在⼼：凡⼈皆是相同的。


6. 創造天地的是那遍⼀⾄⾼⼒量、那⾄⼀的上帝：祂創造了海洋與風⼒，賦予閃

電光芒。

7. 宇宙乃上帝的氣息，依重⼒、流體、離⼼⼒的法則運轉，歷經百萬年歲⽉，⽽

趨於⼗全⼗美。

8. 上帝非太陽，但祂乃太陽之美；上帝非海洋，但祂乃海洋之壯闊；上帝非風，

但祂乃風之迅捷；上帝非光，但祂乃光之輝煌。上帝為萬物本質的源頭，使萬物神聖
燦爛；因此，萬物的聖潔榮光不過是祂的微弱映照，正是神的特質使萬物⽣輝。


9. 那⾄⾼存有乃⽣命、光與智慧，名為三位⼀體，實則為同⼀股能量。祂⾃微⼩

的原⼦中鑄造了⼀切存在、⼀切可⾒與不可⾒萬物。

10. 祂⾃翻騰的⿊暗風暴中，從各衝突⼒量的混沌中，形成了明亮和諧的以太之

海，寧靜安祥，肅穆優美。

11. 但當天界的和聲響起，星辰、海洋、河流皆陶醉聆聽；天空為此天籟欣喜，

⼤⾃然與天界協奏。

12. 那孕育宇宙的混沌，無形無質，亦無和諧能量，但能任意塑形，縮為理想比

例。它無存在之起點，亦無從毀滅，⽽是不斷轉化：從中出現所有⽣存模式，物質的
⼀切外在顯化。


13. 在宇宙尚未被塑造成美麗之前 ，上帝充盈著所有空間，無處不充滿了無限

智慧，直⾄那永恆⼼智開⼝。其後，神聖傑作形成，靈光收攝於⼀個圓中，將新造
物圍成宏偉壯麗的球體，彷彿置於環中。


14. 此宇宙充滿⽣命，既有可⾒形體與形象之靈，亦有⾁眼不可⾒、僅可⾒於陽

光普照之界域的靈。

15. ⾦星因受其他星球阻擋，在地球投下的⾦光陰影，好似這些在明亮之地遊蕩

的稀薄以太光體。他們非男非女——可任意改變外形，或為莊嚴威武的英雄，或為荳

蔻年華的少女。

16. 宇宙分為九圈，九個光芒四射的輝煌界域，其外是永恆上帝的天界，含納著


46



祂所創造的所有界域。

17. 那天界分成三個空間：僅有上帝能居住的「空間之圈」；含括⼀切存在的

「起因之圈」；萬物皆能到達的「幸福之圈」。

18. 但⼀切星空之美終將消逝，未來將不復存在；它們因火⽽變，隨⽔復甦，恰

如古時⼀般。上帝將⾃遠⽅降臨，踏平⼭脈，在祂腳下，群⼭讓位，⼭⾕變直，⼤地
之柱倒塌，⾄⾼之神的聲⾳將響徹天際。宏偉的天界為之震顫，海洋將升起驚濤駭
浪。太陽消隱，⽉光盡失，但屆時將無死亡，亦無毀滅，⼀切將煥然⼀新，轉化得更
加華美。


19. 如同⼤地孕育花草樹⽊，但本⾝既非樹也非花，⽽是將其美含納在樹的種籽

或青翠的花苞中；⼤海孕育⾙殼與玫瑰，但本⾝既非⾙殼也非玫瑰，⽽是將其美含納
在蔚藍的宏⼤懷抱中；運轉全宇宙的天⽗更是如此，祂是所有物種之靈的起源，眾⽣
源⾃祂，在祂之中，透過祂並藉由祂⽽存在，但⼜與祂截然不同。


20. 吾兒啊！要永遠信仰上帝，寄託信念於祂，相信祂是公正的天⽗，必賜予每

個造物應得的報償。只要懷有信念，祂必不會令你失望。

21. ⼈有靈、魂與⾁⾝，三屬性歸於⼀形。靈非物質，不會消亡；⾁⾝終有⼀

死；居於兩者之間的魂是芬芳精髓，既屬塵世，亦屬天界，能超越塵世到更⾼界域，
惟無法進入⾄⾼之地。


22. 上帝給予⼈良知，此守護天使告訴他何為正當，每當他⼼⽣邪念，良知就起

⽽反抗。吾兒啊！讓此天使成為你⼀⽣的嚮導。

23. ⼈⼼中偉⼤輝煌的靈啊，你以骯髒⼤地的垃圾為食，向獅學習吧，牠寧可餓

死，也不碰鬣狗遺留的殘羹。

24. 嚮往⾃由的靈終將獲得解放，它望向以太天堂，渴望躍入那輝煌之中，從其

⾁⾝牢籠中解脫。

25. 正如⼈死後，⾁⾝將蛻變為新⽣形式，在花草蟲蟻中茁壯，其靈更是如此，

不朽的靈將進入有別於先前的存在形態。

26. 上帝的⼗⼆化⾝乃⼗⼆座閃耀的⼭，散發寶⽯之光，中⼼燃燒著⽣命之火，

其能量⼀如那熊熊烈焰，⽣⽣不息。

27. 天⽗的殿堂即是宇宙，有⼗⼆個⼭域或⼗⼆座⼭，各⼭皆有⼀救世主，引領

其浩⼤的追隨者上升。

28. ⾃⼗⼆⼝閃爍的純⽔之井，流出⼗⼆條河。⼗⼆⼝井即救世主的靈，⼗⼆條

河則為其福⾳。

29. 天界有⼀本光之書，共⼗⼆章，每⼀章皆為⼀位轉世救世主的聖潔福⾳。


30. 上帝所訂之聖律絕不更動分毫。⼈類的法律充滿瑕疵，隨時代⽽變，上帝的

法則完美無瑕，永恆不變。

31. 上帝是永恆的。⼈們稱呼祂「恆久」並不正確。「永恆」無始無終，「恆

久」則有開始，只是沒有終結。

32. 上帝派遣其真理的神聖信使⾄⼈間以及其他界域。仰望滿天繁星 ，所有星球

上皆有其救世主。



47



33. 正如⼈的⽣命需要新鮮空氣，沒有則消亡；靈與魂亦然，若無真理（即其⽣

命）的源源灌注便會消亡。

34. 上帝以那⾸位出⽣者為媒介，實現其神蹟偉業。此為上帝之靈，恆久地使萬

象更新。


△

35. 上帝的天堂界有⼀座泉，


橄欖樹與棕櫚樹環繞四周，

太陽⾃其中央升起，

⾦⾊星光⾃那銀⾊地帶出現。

湛藍的⽔⾯瑩瑩燦燦，

猶如孩童的深邃藍眼。

漣漪在陽光下閃爍，

如千顆翠⽟般耀眼。


上帝的朝聖者啊！你是否尋覓著此泉？

你是否想品嚐那⽢美泉⽔？

永恆的流浪者啊，跟隨我，

我將帶你前往綠⾊幽境。

看哪，太陽領我們前⾏，

太陽本⾝即是明路所在。

朝聖者啊，莫倒下，莫疲憊，

天堂之泉，近在眼前。


我們抵達此孤寂之泉時，

⾒⼀雙眸美麗的少女，

她比破曉的曙光更溫柔，

她的淺笑是夏⽇的玫瑰。

她洗淨我們的雙⾜，將濃郁的香⽔

倒進我們的⼿⼼與沾滿風塵的髮絲。

我們歇息時，她奉上甜酒，

那蜜餅之甜美，更勝仙饌。


36. 你不可敬拜任何偶像，


你不可殺⼈，

你不可褻瀆上帝之名，

你不可追逐已婚之婦。



48



你不可竊取他⼈財物，

你不可⾏不義之事——


此為我在天界聽到的六⼤戒律，

來⾃那神聖不可侵犯者。


37. ⼈類在⼭腳祭壇上


向風獻祭，但徒勞無功，

⼈類的祭司挖掘溝渠，

唱法術召靈，亦是無⽤。

槍⽭刺穿柔軟的鹿⽪兔⽑，

擲槍的⼿何其可憎，

但不殺⽣之⼈，

⾯容將散發睡蓮般的光輝。


38. 吾兒啊！讓這條真理在熊熊火焰中，深刻有⼒地刻劃在你的靈魂中；唯有美

德是真幸福，邪惡是無盡的悲慘之源。

39. 所有惡起初脆弱，但⽣長茁壯後，最終連⼤能者亦無法克服；之後，惡在上

帝與⼤地⾯前無恥橫⾏，致使每個罪⾏都有辯護者。

40. 上帝之名，含藏著⼀個偉⼤的奧祕，除非出於神聖的⽬的，不得隨意說

出。必須在清晨⽇出之前、⽇落之後、⽤餐前以及休息前才能誦唸。 


41. 靈來到上帝⾯前，其⼀切功德皆歸上帝，他崇敬上帝為⾄⾼之主，⾃⼰則是

祂的僕⼈，上帝為其唯⼀的主。

42. 通往天界的路明亮美麗，散發著晶瑩榮光；此乃以閃爍光芒鋪就之路，陽光

環繞，星光熠熠。但惡⼈無緣⾒之，它無法出現在其陰鬱的⽬光中；它如七彩之弧般
雄偉壯麗，但惡⼈眼中僅有⿊暗與空虛。


43. 天堂之地有⼀團⾦火，太陽每⼀運⾏，純淨之靈便穿火⽽過，因⽽其始終明

亮，清新如花朵初綻。但若不慎，哪怕僅是⼀念之差，誤入⾦火中⼼——必在痛苦與

混亂中被驅逐。

44. 天界有⼀座星光之泉，美之靈於泉邊沐浴，因⽽春青永駐，煥發光彩與⼀切

聖潔。但若不慎，哪怕僅是稍⼀走神，踏入泉中——其會當即化成⼀座流火之井。


45. 儘管夙夜匪懈，⼈仍無法使⾃⾝變得徹底純潔；那是否應索性罷⼿，⾃暴⾃

棄？——此舉只會使他變得徹底不潔。


46. 就如太陽的光芒散發著幸福與光輝，上帝給予的愛乃天堂有福者的喜悅。


47. 上帝的純潔天使能瞬間穿越天界，以閃電之翼翱翔，來去⾃如。


48. 上帝喜隱蔽。瀆神者看不⾒祂。耀眼的光輝圍繞著祂。誰有幸⾒其容顏？祂

是永恆、不可⾒、無所不在的，凡⼈的感官無法感知祂，連⼼智亦無法想像。⼀切存

在皆無從理解其祂  。


49. ⼀切⽣命皆來⾃上帝，來⾃那宇宙天⽗。地球上的每個⽣命本質，皆蘊含恆

49



久⽣命之火。

50. 未來將出現另⼀界域，所有善⼈將⽣活在其陽光中。未來將有另⼀界域，所

有惡⼈皆將在此淒涼悲泣。

51. 不可⾒之靈駐留於⾁⾝中，


如同和聲駐留於笛中；

無⼈能⾒⾳樂，但⾳樂就在那裡。

⼈⾒不到靈，但靈亦確實存在。

52. 待⾁⾝死亡，靈便化為其他樣貌，依其習慣與意圖，化⾝為其渴望的存在形

式。

53. 除非獲准，兒⼦不應在⽗親⾯前坐下；智者不應接受卑賤者的贈禮，受骯髒

的黃⾦玷污。

54. ⽇出之前，不應⼝出庸俗之語，應在神聖冥思中，默想使旭⽇升起的上帝。


55. 婚姻是所有⼈的神聖義務，強壯者不應獨⾝，留下⼦嗣繼志述事者，乃幸福

之⼈。

56. 那不與丈夫共寢的女⼦，是純潔無暇的處女嗎？她如汙⽔般骯髒，不配得其

愛。

57. 但貞潔的妻⼦是家族的榮耀，她養育⼦女，是男⼈的塵世靈魂、另⼀半與摯

友、他所有幸福的泉源。

58. 她以溫⾔婉語，成為孤寂者的朋友、受壓迫者的⺟親，在疲憊的⽣命荒原

中，是其喜悅與安慰的清泉。

59. 編織、紡紗、刺繡的婦⼈之⼿是美麗的，她以親情與溫柔養育⼦女，將每個

孩⼦當成⼼肝寶⾙守護。

60. 崇敬那神聖者，


此乃⾸要之責，

使⼼靈純淨，

遏⽌所有惡慾。

吾兒啊，要尊崇那全能之神。

唯有不懼神者才要恐懼，

唯有德⾏才蘊含智慧，

不敬神者愚不可及。

⾃我抬舉，便是崇尚地獄，

敬拜⾄⾼者則能置⾝天界。



50



惡⼈永陷⿊暗，

純潔之⼈則獲光之庇佑。

勿以聖名起誓；

勿向凡俗致敬；

你的靈若無法超越凡塵，

未來仍難脫俗世。

要努⼒認識上帝，

不識上帝，即不識⾃⼰；

若凡⼈知未來如何，

必懼於犯下罪⾏。

上帝乃⼀⾯閃耀之鏡，

映照宇宙樣貌，直⾄細微末節，

宇宙中的惡⾏，

無不現形在其清明光輝中。





第⼗七章


此語⽅出，

⼀陣旋風將我捲上天空，

帶往⻄⽅，

我⾒到許多奧祕。

⼀座鐵⼭，⼀座銅⼭，

⼀座銀⼭，⼀座⾦⼭，

⼀座液態⾦屬⼭，

還有⼀座鉛⼭。

我問那獅：

「我祕密看⾒的為何物？」

此問令牠⼀陣驚駭，

如地震扯裂⼤地。

獅答：「你所問及之事

是為那將到來者⽽鋪設，

祂將掌管你們⼈間，

顛覆帝王的寶座。

等候吧，不久你就會知道，

你將如讀⼀本書般盡窺全貌；

那祕密的時辰終將揭⽰，



51



在上帝所指定的時辰。

⾦銀將變得⼀無是處，

鐵劍銅甲將完全失效，

青銅、鉛或任何⾦屬亦然，

儘管惡⼈寄予希望。

但此處的每⼀座⼭

都是那將到者的僕⼈：

使⼈類承認真理，

在他宣揚的話語前俯⾸。


烈焰圍繞的群⼭啊，

古樹如深灰髮絲，

溪流如⽩⾊海沫，

每個孔隙皆散發榮耀。

上帝的「太陽-⽜」在你們的⿊暗洞穴中


安歇，如隱匿未現的閃電；

眾多⼤能聖者

對此神聖的奧祕沉思良久，

因此，在你尊貴的⾯前，

我應屈膝，感受那莊嚴影響⼒；

或許從你們的深處將出現

⼀位⼤地的帝王。


此為阿姆利塔湖——


其湖⽔將永遠閃耀；

但⽔中有⼀條⼤蛇守望，

妄⾃接近者必遭不測。

泉⽔化為吞噬的烈焰：

⼤蛇千變萬化。

接近此地的惡之⼦，



52



將如染疫般遭受重擊。

他們將狂風猛擊下，

遁入⿊暗之⾕，

他們再也品嚐不到聖泉，

就像凡⼈無法於火中求⽣。


美麗的浪花與⽔波啊，

如天界的⽩⾜般閃耀，

我的魂隨浪⽽起，向你湧升，

我嚮往與你交融。

蛇在你的胸⼝滑⾏，

⿎動火翼，

浸入你閃爍的美，

從觸動中孕育新的美好。

牠們披雷覆電，

從巨⼤的火爐中起⾝：

噢！但願有此⼀刻，

我能沐浴在你明亮的懷抱中。


天主曾⾔：

「信使登上寶座之⽇終將來臨，

屆時純潔者將戴上主教之冠，

選擇⾃⾝的宮殿。

信仰我的⼈有福了，

天⽗將賜予他們喜樂，

中選之⼈將與他們同在，

如同⽗⺟與孩⼦同在。

我將裝飾天界光輝燦爛的⾯容，

給予他們新的喜悅，

我將賜福於它，並以光彩將其披覆

即便只是為了那些聖⼈之故。

我也將改變地上各界，

使其轉化為光明美好；

使⼦⺠們以全新的狂喜

看待世事。

渴望星空的聖者

將安居於星辰宮殿，

但不義者，撒旦的追隨者，

將⾒不到那煥然⼀新的地上各界。

我凝視著他們的⽇常⽣活，

有如⾏屍走⾁，



53



對不假思索者⽽⾔，他們似乎活著，

但在智者看來，他們與死去無異。

就如死屍不會如⽣者般⾏動，

耽溺逸樂者亦無法

與活躍靈質共處，

無法與運⾏的光明之靈同⾏。」


吾兒啊！當聽上帝之律令，

此乃你必須奉⾏之令；

亦應認真思考我揭露的真理，

沉思其中的智慧。

你⽣於塵世⾁⾝，

⽽此⾁⾝將歸於塵⼟。

⽣前的榮華富貴皆會消亡，

唯有天屬之物能隨你⽽去。

凡⼈所貪求之物，

皆與⾁⾝⼀同消亡，不復可⾒，

但天之⼦所積之德，

將隨其靈來到上帝⾯前。

海洋、⼭脈、森林、

星辰、⽇⽉皆將衰亡，

但善⼈的功德永不消逝，

其美好將恆久閃耀。


第⼗八章


我⾒到此地的某些泉⽔

深藏於天界的火柱之中，

受火柱擁抱，但並未燒灼其清涼之美，

⽔亦未澆熄火焰。

這些天柱中可⾒火焰，

火雨煌煌，光華不絕。

但並未升空，未沉入深淵，

亦未落入霧裡。


泉⽔上⽅是⼀片浩瀚，既無蒼穹遮蔽，亦無恆久堅實之地；四周既無⽔，也無任
何⾶禽。



54



⼀片可怕、沉默的浩劫荒野，

荒涼孤寂，了無⽣氣，

濃霧瀰漫，氤氳深濃，

寒冷有毒的疾風陣陣襲來。


我⾒到七顆發亮的星辰，如烈焰之⼭，如向我乞求的靈。鷹說：「從此地⾄萬象
盡頭，皆為墮落者的囚牢。」


因為那在烈火中翻滾的星辰 ，


乃犯錯者的界域；

他們蔑視上帝之令，

未按時升起。

他們愈沉愈深，直⾄深淵下界，

因為其思想囿於俗世；

⽽凡塵不容於天界，

天物亦無法居於凡塵。

因此，這些靈冒犯了主，

遂入此浩劫之境，

忍受此地的強風與⿊暗，

直⾄祕密之年期滿。


其中⼀靈告訴我：「智慧為唯⼀的光輝，所有愚昧皆是⿊暗，否認真理僅有悲
慘。智慧曾⼀度降臨⼈世，但尋無安⾝之地，因此天界才是她的居所。是的，智慧安
居於天上之天。古時，智慧曾與⼈⼦共處，但連⼀片遮風擋雨的屋頂亦難尋，於是智
慧返回天上，坐在上帝⾯前。祂給她⼀個寶座，坐於左右，置⾝於美之天使中。智慧
離開後，愚昧來到地球，在⼈⼦中找到歸宿，她將牧地化為荒野，永久定居此地。光
明的歸宿在天界，⿊暗居住於⼈間宮殿，神靈與⼈終歸殊途。」


三個靈，那純光之流，

引吭⾼歌，歌聲甜美⾄極，

他們圍繞⼀只祕瓶，

瓶⾝流溢芳香，

豎立於⼗⼆棵樹中央，

如宇宙⼼智般燃燒不息，

受聖泉澆灌，

其泉⽔來⾃⼀朵閃電之雲。

三靈潔⽩猶勝晨星，

清麗仿如海洋處女，

⽻翼閃爍⽇光之沫，

⾝形有若輝煌光柱。



55



我從那裡進入另⼀地，⼤火滔天，駭⼈光芒更勝彗星，中⼼有⼀塊巨⼤分界。火
柱直衝深淵邊緣，下⽅墜入幽深鴻溝，但不⾒盡頭或深度，亦無從察知其起始之處。


雷聲震徹荒野，

火翼閃電劈落，

如戰場的槍林彈雨，

⽽光芒更迅疾無比。

我聽⾒憂傷的歌聲，

絕望與死亡的哭號，

午夜的風寂寞淒然，

吹過千個曲折洞穴。


眼⾒此景，我驚呼：「這地⽅如此可怕！要深入探索，談何容易。」⼀位同⾏的
靈在我的腦海回道：「以諾，你為何對此地驚駭不已？何須畏懼這兒的哀鴻遍野？看
哪！那是給惡⼈的懲罰，他們違逆⼀切真理，侍奉罪惡，終究僅能待在此地，因為他
們嘲笑永恆者的律令，陰暗地向本性中的惡慾低頭。」


此時，獅開⼝了：——


「⼈⼦啊，別屈膝！

勿⾂服於⼈間璀璨但陰暗的誘餌，

因為你的純潔之靈將陷入羅網，

在毀滅中永難⾃拔。

要提升⾃我，⾶向上帝的天界，

進入祂所居住的美之天堂，

那裡沒有欺騙，

⼀切光明美好。

天之繼承者啊，莫尋求⿊暗！

應盡速邁向永在之光，

那光閃耀於神聖天⽗⾯前，

祂賜予你理性之靈。

祂賜予你光之靈，

⼀位⾝披諸天界的貞女；

我要囑咐你，⼩⼼守護她的貞潔，

莫讓她受任何玷汙。

使她遠離庸俗與罪惡，

如⼭巔的⽩雪；

讓她崇敬天主，

遵循祂的聖律。


如同娼妓嫉妒處女，

惡⼈亦厭恨善⼈。



56



他們穿⾦戴銀，

⿎動簧舌誘惑純潔之⼼。

他們無不獻⾝黃⾦，

全⼼全意追逐。

其內在本性

如冰岩般冷⾎堅硬。


此地還矗立著⼀座⾼⼭，

⼭腳有⼀窄⾕，

盡頭是⼀片幽⿊蜿蜒的平原，

布滿粗礪的⿊岩。

在此廣⼤的荒地上，

旋風收攏翅膀，

繼⽽甦醒——起⾝——突衝，


⼀如獵食的鷹。

荒地中央立有⼀樹，

我⼗分驚奇地望著窄⾕與樹，

開⼝問道：「此園的⽤意何在？

樹和霧⾕⼜是何意？」

那披星衣者回答：

「此⼭⾕是受詛咒者之地，

褻瀆者聚集於此，

出⾔不遜地談論那榮耀者。

此地是其最終歸處，

此地是其被詛咒的領⼟。

他們將成為神聖正義的⽰範，

純潔者的正直將永遠閃耀。」


「無須顫抖！」他說。

但冰冷的寒意襲上⼼頭，

噢！但願我能藏⾝於

遠處的隱密洞窟中。

「無須顫抖！」他說，

「你乃是信使。」

但⽬睹著可怖⾄極的景象，

死亡的冰冷籠罩我全⾝。

「⿊雲之⼦

⽣於惡，死於罪——


你對他們的感情比對上帝更深嗎？」

我羞恥難當——無地⾃容。



57



接著我問靈：

「為何將他們隔離於此火焰地帶？」

此時仍可聞其聲聲譴責，

⾎淚如泉湧。


他回道：「區分純潔者與不潔者的區域有三：⼀是深淵——⿊暗的裂⼝；⼆是深

⽔之洋；三是火焰，如勢不可擋的流星，閃耀於海洋的萬⾥之上。正如⼈間的死者安
葬墓裡，以區隔⽣死，在此地，惡⼈就如臭不可聞的腐屍，要與純潔的⽣者有所區
別。被隔絕的他們沉淪苦海，終⽇詛咒彼此，初始是如此，最後也將如此。祕密之⽇
來臨時，他們的⽣命靈質雖不致滅絕，但也無法升入光中。世俗本性使其墮落，他們
將在⾃⾝⽇⽇造就的深淵與沙漠中，⾝陷⿊暗，不得脫⾝，⽽他們且樂於如此。正如
失去輕翼的⿃無法⾼⾶，他們在重若千⽄的罪惡下，靈魂亦無法上升。看啊！這就是
永恆法令，⾃然、真理與正義的法則。純潔者將升向太陽，不潔者將窒礙難⾏。」


但他們並非永遠棲居於此，

不會永遠受縛於⿊暗，

眾⽣均有解脫的⼀刻，

屆時他們將離開，化為有形。

他們將進入

與其氣質相符的⽣命領域，

依其真實本性，

脫胎換骨。


⼀束陽光射來——


看哪，我來到另⼀地。

我聽⾒風停了，

在那森林與暗林的夢境中。

火海閃耀，搖曳⽣輝，

在此景象中，出現⼀個⿊暗⾝影。

統治⼀切的主，⾄⾼的天⽗，

披覆著萬千光紗。

我是否⾒到了那可敬的⾝影？

我穿越不了那三重地帶，

洪流似乎淹沒了我，

席捲著我在⿊暗中前進。

「別傷⼼，信使啊！

兩度誕⽣的孩⼦，

太陽之⾺無法載你

橫越彼⽅呼嘯的火浪。」



58



聖歌（三）


⾄⾼的存在啊！永恆、無以名狀、無從參透的祢，請垂聽謙卑⼦⺠的⼼聲，他渴
望⾃⾝的靈與祢結合。祢乃⼗全⼗美，萬有存在的⾃存泉源；祢超乎⼀切靈質，光輝
凌越⼀切之美。祢是真理，但比⼀切真理更崇⾼；祢是智慧，但比⼀切智慧更超群；
祢是善，但比所有善更卓越；因為祢是萬有的本源與起始。正如太陽是繞⽇天體的光
之本源，對於從祢火般明亮中⼼發散的萬靈⽽⾔，祢亦是其光明本源。全知、全在、
全能，誰比祢更值得崇敬？祢是無限的，祢知曉萬物，但本⾝卻不可知。祢給予所有

良善；祢乃⼀切神聖的源泉；在所有圍繞祢旋轉的天體中，祢是正直的⾄⾼典範。如
晨光照耀⼤地，祢神聖臨在亦照亮我靈。在靈魂之眼中 ，祢的神聖形象如晚星⾦

光四射。祢是唯⼀的造物主，宇宙的⾄⾼統治者，⼗全⼗美、無所不知的審判，將正
義賜予地上的所有微物。祢乃我們唯⼀的嚮導與守護者，祢是萬物的共同天⽗；祢賜
予最卓越的⼀切、⽢美的和平、無瑕的純真。主啊！保護我們，讓我們敬愛祢；天⽗
啊，指引我們，帶領我們走上聖道，永遠渴求尚升到祢⾝邊，如仰天⽣長的花朵。


第⼗九章


上帝藉其靈將我升入⼀地，

火焰在此閃耀，

並可任意化為⼈形，

英姿爽颯，威風凜凜。

他們將我帶⾄⾼處，

是直達天界的⾼⼭ ，


我⾒到雷電的貯藏處，

在幽深⾄極的深淵底部。

⼈⼈⼿中皆持火⼸，

袋中箭⽮熠熠⽣輝；

閃電透亮，不可逼視，

如火劍與純火盔甲。

然後，他們將我帶入活⽔之中——


⽣命之⽔——⽔聲清晰可聞，


來有那團映著夕陽的火焰， 


太陽從中汲取新⾎。

我眺望⽀撐世界的磁⽯；

穩固⼤地四⾓的四⽅之風，

如⽣靈般閃爍發光，



59



在蒼穹中搖曳。

我亦⾒到吹拂天界的風，

起於天地之間，

強⽽有⼒，挾帶雷電，

構成宇宙⽀柱。

我⽬睹使天空旋轉的風，

造成光之幽影起落；

我⾒到吹送雲朵的風，

如船隻般引領其航道。

我⾒到光之靈的⼤道，

灑滿萬千太陽的光輝。

我在⼤地邊緣⾒到閃耀天幕

延伸⾄遠⽅：⼀襲星棋羅布之紗。

我繼續南⾏，

南⽅閃耀著六座寶⼭，

其中三座朝東伸展，

三座向南延伸。

朝東的⼭光彩各異，

⼀座泛著珍珠雲⺟光輝，⼀座是蛋⽩⽯；

朝南的⼭則散發緋紅光芒，

中央的⼭如上帝的寶座般聳立。

那是⼀塊美麗晶透的碧⽟——


頂峰是清澈的藍寶⽯；

⼭體美如⾄⾼之主的

璀璨⾝影——那光之統治者。


⼀道耀眼的光隨⾦⾊波浪起伏，

如火幕般籠罩⼀切；

翻湧於⾦浪與星濤中，

那榮耀聖光更勝夕陽。

我來到⼀處尤其美妙的地⽅，

晶瑩的⽔匯流成湖，

如紫暈⽉光，

閃爍於天使之地。


閃電從群⼭射出，

電火⾼聳入天；

雲朵透亮——星辰因⽽可⾒；


火鷹盤旋不⽌。

神祕之聲從四⽅八⽅傳來，

只崇敬上帝：



60



祂是永在的聖者，

祂是唯⼀的古神。

AO，阿蒙，奧爾—歐姆，


歐⻄⾥斯，阿東，⾙爾︰

偉⼤頌歌的起唱⼈啊，

在星辰之夜，僅崇敬祂。


第⼆⼗章


我望⾒遠⽅的萬靈之王，

頂如⽩雪，

⾝旁立有⼀⾝影，

⾯容彷彿為⼈。

他的容顏充滿慈悲，

如聖靈之貌，

⼿中握雷，

閃電在其腳下閃爍。

我向其中⼀靈

請教這位⼈⼦的⾝分：

「他是何⼈？來⾃何處？

為何他站在亙古常在者⾝旁 ？」


他回道：

「真理屬此⼈⼦：

智慧存於他⼼中，

他揭⽰隱祕之事。

萬靈之主准許他

擁有⾼階信使的特權。

他乃晨星，

他的降臨為喜樂之源。

你眼前的⼈⼦

將使國王從床上起⾝，

喚醒寶座上的⾼位之⼈，

勒住傲慢者的韁繩。

他打斷罪⼈之牙，

使君主失權黜位，

因為他們拒絕上帝，

不⽢屈⾝敬主。



61



他將踩踏巨⼈之臉，

直到他們陷入混亂；

他將重擊他們，使其羞愧難當，

落入恥辱的深淵。

⿊暗將成為其歸處，

與毒蠍同眠，

他們將無法再現於⼈間，

⽽是湮沒於許多時代。

他們所尊崇並非天⽗知名，

他們褻瀆了那美麗者，

他們舉⼿搖頭

拒絕那⾄⾼者，那天界聖者。

他們視⼈⺠如糞⼟，

於光天化⽇下⼤⾏不公，

他們只在邪惡中強⼤，

看啊，邪惡誘使他們邁向毀滅。

他們亦崇拜偶像，

由奴隸之⼿鑄造，

他們否認上帝為⾄⾼統治者，

將那聖者逐出廟宇。

他們處決堅守信仰之⼈，

⼼懷聖名之⼈，

但善良誠實之⼈的祈禱 


已直達主的⾨前。 


義⼈之⾎從地上升起

來到萬靈之王⾯前。

有著聲⾳，永不停息的聲⾳，

穿入萬物審判者的耳裡。

天界聖者聚於⼀處，

⿑唱讚美與祈求的頌歌，

他們呼喚神聖的正義之主

⽬睹那被殺害之⼈的⾎。

但願純潔者的祈禱不會落空，

能帶來有益的結果 ；


但願耐⼼不會磨盡，

邪不勝正，惡不敵善。


夜晚幾已化為黎明，

⽇光熒熒，照耀著遠⽅湖⾯；

美麗的⾝影乘浪漂浮，



62



如熾天使般光彩萬千。

他們戴著閃耀頭盔，

雙⾜與肩膀⽣翼；

他們在幸福與美中來去，

在如織的星空中歌唱。

我跟隨著，隨其來到初始之泉，

在⽔波中重拾光華；

龍與鷹在此守護著

不朽的青春之泉。


我⾒到寶座上的亙古永在者——


那榮耀與光之寶座；

天書將在祂⾯前掀開，

書中載滿⾄⾼法則。

上帝天界的所有光輝，

所有⾄⾼的⼒量，

所有活物與純粹智能體，

皆圍立於審判者的寶座旁。

善⼈的⼼將欣喜，

因為圓滿之⽇已臨，

上天聽⾒了聖徒禱告，

義⼈之⾎並未⽩流。

罪惡的隊伍耀武揚威，

但閃電之⼿將其遏⽌，

上帝永恆不變的聖律，

宣告了迫害者的命運。

其後，正直之泉將湧現，

那泉⽔來⾃智慧之井，

飲泉解渴之⼈將享有知識，

與天堂的住⺠同在。



63



屆時⼈⼦將出現，

立於閃耀的萬靈之主前，

他的名字將被⾼聲宣揚，

於艮古常在者⾯前。

在太陽與星座尚未被命定之前，

或其軌道底定之前；

在天界的星辰未形成之前

或光明聽到指令之前，

萬靈之主⼼中

已知悉⼈⼦的祕密。


* * * * 

* * * * 


他將成為所有義⼈的⽀柱

扶持他們度過難關；

他將成為萬族之光，

所有遭難者的希望。

塵世住⺠將無不等待他，

依他的命令⾏事；

祝福遣他下凡的主，

歌頌萬靈之王。

你想知道他的名字嗎？

他名乃索希歐胥，救世主；

他來到⼈世，

就如晨光普照⼤地。

從上帝⾯前出發，

成為前往憂愁諸界的信使； 


他將永遠存在，直待⼯作完成，

他將與主同在。

他隱匿於上帝的光輝下，

但他來⾃那神聖⾄⼀，

向在⿊暗中渴求的⼈

揭⽰萬靈之主的律令。

他⾃最初便祕密地存在；

他隱藏著——那藏⾝者；


連光耀的智天使

也不知其神祕之名。

他握著指揮權杖，

揮舞征服之劍，

讓全世界俯⾸，



64



其教宗與君主現⾝。


在使徒臨世的⽇⼦，

塵世國王與⼤能者

過去在罪惡中登上王位，

將在神聖信使⾯前無地⾃容。


除了承上帝之命的他，

誰能拯救⾃⼰的靈魂免於消亡？

那⼼地邪惡者的本性

如火中之草，⽔中之鉛。

他們將在純潔者⾯前焚⾝，

在神聖者⾯前沉落，

從此普世的毀滅中，

無⼀可逃脫或獲救。

萬靈之主的劍，

將浸滿其不潔之⾎，

信使將帶他們去接受懲罰——


其罪⾏所應得的惡報。


⿊暗籠罩我們四周，

連星空寶座也隱於霧中，

雲霧如輪旋轉，

火⽔在此交融。

⼭靄遮蔽了每顆星辰，

如旋風般揚起；

雷聲隆隆，閃電綻光；

但我們仍持續前⾏。

⼗⼆⽯直豎如柱，

間隙中可⾒火光，

在未經雕琢的⽯壁中——


每⼀⽯皆印有光耀天使之形象。


第⼆⼗⼀章


⾒到上述景象後，

我被遠遠帶入天國。

我⾒到天界⼦⺠



65



輝煌地踏火⽽⾏。

他們⼀⾝潔⽩，

⾯透琥珀之⾊；

我⾒到兩條火河，如風信⼦般閃爍，

我拜倒在萬靈之主⾯前。

其中⼀位披星衣者拉我的⼿，

讓我起⾝——帶我走向那施恩寶座——


為我揭⽰所有隱藏的奧祕：

星辰及其火熱光輝的容器。

在聖者⾯前，

以火焰之光前⾏， 


披星衣者將我隱藏在晨星中。

其後，我在光之異象中⾒到

⼀座以鑽⽯築造的宮殿。

寶⽯耀眼奪⽬，

其間可⾒火舌躍動。

凝視火宮軌道之際，

我⾒到其中⼀端

四⾯環繞著火河，

河中溢滿熊熊烈焰。

隨後，我⾒到另⼀天國，

那天堂中的屋宇形形⾊⾊，

天城分成各區，

諸靈秩序分明。

我⾒到純潔智者的審判，

其衡量⼈類⾏為的準繩，

與愚者指引⼈類之標準

南轅北轍。

我⼜⾒到純智能體的宮殿，

廳堂廟宇，光華不息，

美得不可⽅物，

壯麗難以描繪。


我走向此界域盡頭，⾒到許多前所未⾒的⽣物，個個獨具⼀格。我⾒到外貌各異
的有翼形體，嗓⾳可發出多變旋律；他們棲息於銀⾊瀑布旁，藉此產⽣神祕回⾳。望
向東⽅，可⾒此烈焰環繞的廣袤花域邊界。翻湧的光海使天國花園⽌步。天⾨敞開，
星辰⿂貫⽽出。我細數從巨⼤天⾨中走出的天官，錄其等級——並記下名字，標⽰出

天堂⼦⺠揮舞雙翼的時間與季節。同⾏的靈逐⼀念出其名，以其職銜稱呼每道新的光
芒。他們氣勢恢宏，威⼒強⼤，乃奉上帝之命的信使。我繼續前⾏，穿過北⽅火霧，
來到此廣⼤界域的地⾯極點，⼀幕輝煌奇觀赫然出現。我⾒到直通天界的天⾨，巨⼤


66



華美，令⼈⽣畏，閃電在周圍閃耀不息。其中三道尤其醒⽬的⾨敞開著，暴風乘著⿊
翼從中疾吹，夾帶著寒冷、霜雪、冰雹與雨露，⼀團火焰衝出巨⾨，猛然橫掃下界之
物，使其栽入毀滅之中。名為⼭道的風使在此，其火翼結合眾暴風之⼒，掀起驚天旋
風。罪惡⼦⺠的感官俗物，無⼀頂得住那不可抵擋的風流——盡數被捲入荒野之中。


但純潔⼦⺠不受影響，

他們穿過火瀑，

不費吹灰之⼒，

如⿂兒穿游波濤。


我⾏⾄⻄⽅盡頭，此處亦有三座敞開的天⾨，如同極北的天⾨般光芒萬丈，從中
也疾吹著風海與驚天閃電。其後，我們前往另⼀地區，我⾒⼀座聖⼭立於⻄⽅，除了
巍峨巨⼭、⼀片無垠的空間，另有四個花園般的怡⼈美地。園中深廣⽽平緩，彷彿⼀
隻天⼿曾將之撫平，景⾊壯闊，美不勝收，令我⼼融化。同⾏的獅靈說：「此地乃⼼
地純良者的居所，他們秉性如此，⾃然相聚成群。此地將永遠屬於他們，直⾄那祕密
之⽇。」


我從這些火焰深處對凡⼈說話，

從閃耀的河流之⼼發聲：

我聽⾒悠揚的旋律，

並努⼒將那回⾳吹送⾄⼈間。

⼈類啊！當崇敬上帝，

唯有祂才值得我們頂禮奉獻，

祂強⼤的⼿中掌握著

廣袤無垠的銀河宇宙。

祂握有權衡萬物的準繩，

陽光從祂眼中射出，

海洋的⽩沫歸屬於祂，

風受祂驅策來去。

祂的聖歌傳遍寰宇，

此乃偉⼤的歌中之歌，

在狂風暴雨中聽⾒的⼈是有福的，

他們識得出那神祕的旋律。

不近上帝者皆會隕亡，

祂給予流浪者指引，

祂以閃耀的夜之國王統攝⼀切，

祂以⾦⾊的⽇之主宰掌握萬物。

願這偉⼤神聖的⾄⼀者

千秋萬代，永福不變，

使所有⽣者與死者

皆俯⾝敬拜祂的聖名。



67



第⼆⼗⼆章


天國有諸多屋宇——


在燦爛勝於太陽的天界中，

居住著聖愛之靈，

如樹⽊般舒枝展葉，果實累累。

那天使的光之天界，

比彩虹的圓⼸更明亮，

所有天界居⺠

無不領受著上帝的美善。

在純潔與真理中離世的

⼈類之靈亦上升⾄此，

他們追求上帝的智慧，

為其靈魂披上智慧之衣。

⼈類離開⾁⾝⽣命後，

如同從迷霧夢中甦醒 ，


沐浴著天界榮光，

彷彿置⾝於絢麗夢景。

但睜眼並伸展四肢後，

驚覺⾃⼰為活⽣⽣的靈，

魂魄如衣裳般披覆著，

但他已完全失去⾁⾝。

他深感困惑，驚駭萬分，

不知何去何從，

他飄過⼀片空靈海洋，

感覺⾃⼰乘風⽽⾏。

但他的思緒愈趨純淨，

升向⾃⼰尊崇的⾄⾼上帝，

他在世時，祂便是

他的⽗親，安慰並指引著他，

於是他⼼中充滿天賜的安祥。

他的感官和諧融洽，

靈與魂如頌歌般悠揚，

越過⼀片閃耀的福佑之海。

隨後，他端詳四周景物，

在純淨的光輝中，



68



景物清楚坦露在⽇⽉星辰下，

如蒼穹的閃光。

那神聖光輝⾃天⽽降，

永恆閃耀，比⼀切更明亮，

他純潔的思維升⾄天⽗⾝邊，

那⾄⾼⾄聖之神。

他環顧四周，⼀群神獸美麗的靈之合唱團 


如⼀圈陽光圍繞⾝旁，

他們璀璨萬千，渾⾝香氣，

比紫羅蘭更加芬芳。

仁愛之靈，

真理之靈，

知識之靈，

智慧之靈，

慈善之靈，

純淨之靈，

光之靈，以及

上帝之靈。

這些超凡⾝影流洩著

神聖光芒，

比最熾熱的烈⽇

更耀眼奪⽬。

諸靈憑藉其天界本性，

⾒著⼈類的真正本質，

洞悉其最深的內⼼思維，

⼀瞥便能望盡其所有欲望。

這些蒙福之靈

依其屬性接近凡⼈，

仁愛之靈所尋求的⼈

其靈始終根植於愛；

真理之靈所尋求的⼈

其靈始始終根植於真理；

慈善之靈所迎接的⼈

其靈始始終根植於慈善；

正如塵世物以類聚，

天界亦是如此，

純潔者避開不潔者，

在天界與⼈間皆然。

因此，在脆弱短暫的塵世⼈⽣中

有德之⼈無論種下何因，



69



離世升天之後，

必得千倍之果。

因為瀰漫宇宙的神祕共鳴，

將立即使他與同類團聚；

光與暗的對立

將使他遠離任何欲望相異者。

福佑之地的所有居⺠

將分享新來者的福氣；

此圈中新成員的幸福，

將使其福祉倍增。

隨後，靈升入輝煌的天堂，

其中種植著恆久美好之樹，

青翠⾼⼤，枝繁葉茂，

千萬花朵點綴其間，

林⽊薈蔚，綠意盎然，

青草散發著清晨的芬芳；

較⽔晶更純淨的泉⽔

繞樹奔流，淙淙成曲。

無數比光更亮的天使之靈，

在天堂優遊來去，

吐息樂⾳，瑰麗悅⽬，

如星宿般聚集成群。

天際閃爍著千道彩虹，

耀眼奪⽬，⾊彩繽紛，

閃電震動路⾯，

如溪⽔般奔流。

此片天國之地的屋宇

閃爍著諸多珍寶之光，

以寶⽯為材，

表⾯鑲著⾦燦花朵。

天花板與地板以鑽⽯鑄造，

如烈⽇般光芒四射，

⼀分鐘幻變千次，

璀璨更勝極光。

此華美的天界宮殿，

與靈之美相映成輝，

純潔之靈居住其中，

⼀⼼嚮往著更聖潔的境界。

因為美德乃世間⾄美，

為上帝本⾝的超凡形象；

純潔之靈居住於此，



70



乃合乎正義法則之結果。

那天堂宮殿恢宏壯麗，

毫無⼀絲空虛與孤寂，

因為天界的美麗居所

本⾝便富於天堂之美。

不假思索者或許以為

靈是四處遊蕩，

⾶越空無⼀物的廣闊空間，

漫無⽬的，居無定所。

但福佑者並非如此，

其所居宮殿堂皇宏⼤，

花園處處，河泉流淌，

⼀切皆與其偉⼤相稱。

有些如真理，雪⽩如鑽，

有些如智慧，剔透如翡翠。

神性之⼈，居住於如神般之居所，

其光輝象徵內在本質。


超天界的智能體

⼀眼便能知悉其居⺠的屬性，

只需觀察其居所的星光外觀，

以及與之相符的樣貌。

同樣之理，

惡者的居所與其邪惡相符，

因為依其性情與特質不同，

墮落之靈物以類聚。

待輪迴期來臨，

他們會再度與魂及⾁⾝結合，

進入存在界，

從中上升或沉淪益深。

但他們要遊蕩歲歲年年，

⽅能再度結合於靈體。

因此，撒旦們群聚於

完全無光的混沌之地。

邪惡者可憎⾄極，

樂⾒⾎腥、汙穢與虛假，

痛恨光明，因⽽潛於暗處，

⼼懷髒臭的惡念與詭計。

撒旦們的居處更是如此，

完全與其惡性相符，

他們在其中如⼀團煙塵，



71



既無⼒量、強度，亦無氣勢。

上帝之宇宙法則：

「相似者類聚」，

亦延伸⾄此，

融入其居⺠之中。

此地透不進⼀絲光線，

濃霧與陰鬱終⽇不散，

與邪惡者的屬性相符，

他們的⼼是蛇窩蠍穴。

正如世上惡⼈的良知，

在他們⾯前浮現可怕的幻影，

⾃其罪惡的煙霧中⽣出

駭⼈的形狀、幻影、樣貌。

它們糾纏惡⼈的夢境與清晨，

指⼿畫腳，咄咄逼⼈，

無不出⾃其陰暗幻想，

其恐懼萬分，卻難捨暗⿁。 


即使在此混亂之地，

亦有受良知苛責的罪惡遊魂，

相應於其本性之罪孽，

⼼⽣種種邪惡景象與幻影。

此類顯像並非真實存在，

因為上帝並不創造怪物，

但在墮落者的錯亂腦海中，

它們栩栩如⽣。

此即所謂地獄，

實非上帝所造，

亦非上帝將靈驅逐⾄此，

⽽是惡⼈因其邪惡傾向類聚。

其惡性滋⽣出

可怖陰暗的夢境，

⽔深火熱，撕⼼裂肺，

即便是⾃我施加的，也絲毫不減其恐怖。 


這些撒旦⼒量盡失，

囚禁於⾃造的天地，

在歲歲年年的輪迴結束之前，

無可脫⾝。

其後，他們將化為魂或⾁⾝，

重返存在界，

提升⾃⼰，或再度沉淪於



72



⾃⾝創造的⿊暗之海。


第⼆⼗三章


我由此進入另⼀地，

在遙遠的⻄⽅，靠近此界域的盡頭，

⼀團火熾烈燃燒，

烈焰之流洶湧翻騰。

⽩晝川流不息，

夜晚依舊轟鳴，

始終如洋流般奔流，

發出象鳴般的隆隆聲。

於是我問道：

「這不停歇的火流究竟為何？」

其中⼀位聖靈

在我耳邊低語：

「此永遠奔向⻄⽅的火焰，

乃天界光靈的本源之火，

他們飲其光輝，藉以⾃新，

以此恆久不息的火焰為食。」

我前⾏⾄另⼀地區，

⾒⼀⼭汨汨流出火焰，

那火永不熄滅，

光輝照亮了天空。

我走近，⼜⾒七座⼭，

每座各有其宏偉之處，

閃耀著璀璨的珍寶之美，

絢爛耀眼，光彩奪⽬。

此群⼭從東⽅⾓落升起，

如雲般層層疊⾼，

南⽅豎立著三座⼭，

同樣連綿成群。

深⾕蜿蜒其間，

清澈河流縱橫交錯，

火焰之⼭位居中央，

仿如拱形中央的寶座。

芬芳的樹⽊濃密⽣長，

其中⼀棵發出聖香，



73



整個天堂花園

只有此樹散發此香氣。

其花葉與樹⽪永不凋萎，

果實瑰麗如星，

如棕櫚果般成串叢聚，

迎接著沙漠的流浪者。

其葉是鑲於黃⾦中的翡翠，

果實是蜂蜜酒與玫瑰。

看著它，我不禁喊道；

「這棵花樹真美啊！」

此時⼀靈問：

「⾒到此樹，你何以如此欣喜？

為何對它如此好奇？

畢竟⼀路上所⾒甚多，但你少有詢問。

這奇景卻激發了你。」

我答道：

「我對萬物皆有求知之⼼，

對此樹的⼀切尤為好奇，

其英姿更勝太陽。」

他答：「那火焰之⼭的⼭巔

⼀如上帝寶座，

是那聖者所坐之寶座

並起⾝造訪塵世。

⽽那香氣絕倫的樹，

無⼀絲世俗氣息，

無⼈能觸，直⾄祕密之⽇來臨，

⽅歸予天界⼦⺠，

其精髓將被賜予有福之⼈。

此聖地的靈性⽣命，

將在花園中永遠盛開，

朝北栽種，向著天界之國王，

那永在的⽣命與美之主。

屆時他們將歡喜地與那聖者同在，

喜樂的香氣將瀰漫眾⽣，

他們將⽣活在光之⽣命中，

沒有憂傷能使其眼神黯淡。

我祝福主，那天界永恆者，

因為祂栽培了此棵天堂樹，

祂在純潔之光中現⾝時，

所賜給⼼地美善者的食糧。」



74



⼈類啊！你⽇夜勞碌，所圖為何？何苦追求⾦銀財寶？那不過是轉瞬即逝的虛
華，離世後便永不復得。智者豈會為榮華富貴傷神？費盡⼼⼒獲得之時，也是他衰亡
之⽇。他會為了追逐那鏡花⽔⽉，⽽任⾃⼰的靈⾁腐敗嗎？⼈類啊——你要使思維昇

華，超脫這黯淡的⼈間，在崇⾼的夢境中默思上帝，使靈準備周全，邁向從塵世迷茫
中覺醒的未來存在。你的陽壽很快便盡。死亡，即⼀切之終結，就在眼前。在最終⼀
擊落下前醒來吧！否則墓中的你將無任何指望。塵世的頂級享受帶來的喜悅，就如飲
海⽔解渴，但若你成為上帝⼦⺠，那平靜流動的永恆幸福，興許能歸屬於你。


上帝啊，祢是⼤奧秘，

但唯有祢值得我的尊崇，

我的靈轉向祢，

在火焰中閃耀⽩光。

祢明亮的榮光照亮宇宙，

其他光芒無不是團影⼦，

祢的聲⾳如巨號響起，

以神般的全能指揮⼀切。


「再看看這棵以太之樹吧，」他說，

「它的純⾦花朵在風中沙沙作響，

蓓蕾如明⽉靜美，

枝幹如⽔晶瑩亮。

聽啊！它的葉⼦在歌唱，

如風輕觸琴弦，

火光從樹⾝中閃現，

節節繞向樹根。

噢！他們受到上帝何等的祝福啊，

他們永遠安居於此樹蔭下，

在其懷抱中歌舞，

傾瀉讚美的頌歌。

他們不受幻象所惑，

不被懷疑的迷霧所擾，

聖者以慈愛的⾯容照耀他們，

他們在安祥無比的光中呼吸。」


第⼆⼗四章


接著，我來到中界，⾒到⼀座肥沃的幸福花園；樹⽊不斷冒出新枝，結滿成串的
可⼝果實。我⾒到⼀座聖⼭，甜美的河⽔在東⽅⼭腳流淌，如⼀道光流入⾦⾊南⽅，


75



沿途譜出神聖的旋律。我⾒東⽅有另⼀座⼭，與前⼀座同樣⾼聳宏偉，如上帝殿堂的
尖塔，直入閃耀的天空。兩⼭之間是深⾕，其間亦有⽔流，滔滔流向⻄⽅，匯入⼀座
巨湖。


潔⽩如海沫，

我⾒到智天使展翼，

⾜踩雷電，

在光中前⾏。

穿著深藍鎖甲的那七位

經過，⼿持燦亮長⽭，

⽭光爍爍，如湖中之花；

戰雲籠罩四周。


路過的這七位雄壯威武，

⾝披火炬般的星辰，

長袍如海浪閃爍，

陽光傾瀉於其全⾝。

其⼤腿上佩戴著⾦劍，

頭戴鑽⽯頭盔，

散發北⽅游光般的光芒，

神祕、不可思議的閃耀者。


我繼續南⾏，

⾄此廣闊界域的盡頭，

在極南之處，亦可⾒三道天⾨，

那宏偉的巨⾨敞開著。

灼灼光流疾穿⽽過，

迅速得如同驚逃，

每⼀跳躍的渦流中，

無不含有瑩⽩閃電。

我急⾏⽽過，

來到界域的盡頭，

那裡有三座天⾨，

朝東敞開。

天⾨內有三道⼩⾨，

精美絕倫，

天界之靈在此出入，

走⼀條僅有他們看⾒的路。

他們的光芒勝過星光，

如黎明的空氣般清新燦爛。

⾒到他們令我敬拜上帝，



76



因為祂顯現了天界異象。

每⾒他們⼀眼，我⼼便⼀陣狂喜，

對榮耀之主充滿感恩。

祂造就了諸般璀璨，

顯現出造物者的偉⼤。

願天上與天下之眾⽣

知曉並崇尚祂的創造，

⾒證上帝威⼒之⼈

將永遠讚美祂的聖名。


第⼆⼗五章


此番遊歷後，我被留下，

隻⾝待在那燦爛天界中，

我在神秘默想中恍惚出神，

飄浮於星海。

⼀位光明天使現⾝眼前，

其光芒勝過太陽，

他上前來，握住我的⼿。


我問：「你是何⼈？名號為何？」他回答：「起來。」我⼜問：「要帶我到何
處？」他回道：「待我揭⽰諸般異象給你看，你便明⽩我是誰了。我從太陽之上的第
七天界降落此界，將帶你升去⾒宇宙所仰望的祂。」於是我們升入以太。我們⾒到那
地⽅的居⺠：其許多⽅⾯與凡間無異，因為塵世的⼀切皆是天界的對應。然後，我們
遠颺⾄第⼀天界，其中央有⼀寶座，左右圍滿靈，崇敬著坐在那寶座上者。


我凝神張望，希望看清寶座上的⾝影，

但只看⾒⼀團耀眼光輝，

識不清任何形體，

僅聽⾒讚美的樂⾳。

於是我問那天使：

「這些頌歌要獻給何⼈？」

他答道：「獻給第七天界的輝煌者。

他就在此地，只是不可⾒。

那亦是獻給摯愛者

是他派我來帶領你的 。」


然後他帶著我再度⾼升，

進入第⼆天界，



77



它與第⼀天界的距離，

就和地球與此地的距離⼀樣遠。

我在第⼆天界⾒到⼀寶座，

美麗的靈立於左右，

⼀團耀眼奪⽬的光

在星雲中包圍著寶座。

第⼆天界莊嚴宏偉，

天使之光，⼗倍於前，

我俯地敬拜那輝煌者，

但天使拉我起⾝，說：

「勿敬拜可⾒者，

寶座亦同，儘管散發著神聖光輝。

你的敬意應全獻給祂，

⽽你將親⾒祂⼀⾯。

祂的寶座位在

諸天界及其天使之上，

你將能親眼看⾒

其⾯紗與寶冠。

切莫以為你無緣親⾒祂的聖容，

因為摯愛上帝者，亦會升到祂⾯前。

聖靈，摯愛者，

甚⾄會懷抱著他們，去⾒⾄⾼的主。」

然後，他帶我繼續升⾼

進入美麗絕倫光芒的第三天界，

那裡也有無數天使，

侍立於寶座左右。

他們揚聲唱著頌歌，

獻給他們敬拜的美之上主，

輝煌中的祂並不可⾒，

僅能⾒到無量之光。

此地無⼀絲俗物之跡，

無⾁⾝記憶，

⽽是純淨的橄欖⽯天界，

充滿不朽光輝的世界。

然後，他對我說：

「你到第七天界後就會明⽩，

在寶座與聖使⾯前，

⼀切無所遁形。」

語畢，他帶我繼續⾼升，

直⾄我們站在第四天界，

它遠遠⾼於第三天界，



78



猶如第⼀天界遠遠⾼於塵世。

我在此地亦⾒到神聖天使

侍立於寶座左右，

他們歌頌那不可⾒存在，

那籠罩寶座的榮光。

之後，他帶我升入第五天界，

此處天使之美勝過其他諸天天使，

籠罩寶座的光輝⼜較天使燦爛，

就如天使的光輝勝過凡⼈。

此景令我不禁讚美那無名的主，

那⾼居天界的全能者，

傳送榮耀到各天界，

使天使⾝披光輝。

其後，他帶我升入第六天界，

那裡的以太光芒萬丈，

相形之下，之前⾒過的天界

黯淡如夜。

此地的天使燦然⽣輝，

寶座亦籠罩著神聖光芒。

我問引路的天使：

「我的主啊，我所⾒之物為何？」

他回道：「我並非你的主，

⽽是和你⼀樣的靈，

奉命領你遊歷各地，

你或許能⾒到天國之尊。

那無可名狀者，居住在此地之上，

從未透露聖名的上帝之靈也在該處；

祂的信使出入該地，

宇宙對祂⼀無所知。

唯有上帝是你的主，

天界與其⼒量均服膺於祂的話語；

祂將清楚現⾝在你眼前，

位在諸天與眾寶座中央。

當你離開⾁⾝的束縛，

你的靈將上升到祂⾯前，

你將穿上光明的衣裳，

如同天界信使。」

我與眾靈⿑聲讚頌上帝，

在輝煌萬千的氛圍中，

是的，就連五重天界的光芒總和，

相比之下也顯陰暗。



79



接著，他帶我升入第七天界，

⼀個令靈魂凍結的聲⾳傳來：

「此異地居⺠要升向何處？」

我萬分恐懼，渾⾝顫慄。

顫抖之際，聽啊，另⼀個洪鐘般的聲⾳

回道：「他已獲准上升。」

於是，我們進入第七天界，

⾒到沐浴在天堂光輝中的靈。

上帝的所有聖者雲集於此，

那些靈並無⾁⾝。

我望著⾝披天衣的他們

⿑聚於光輝與神聖中。

我仍凝視此景時，

不遠處的⼀位美麗的靈走向我，

在我眼前展⽰多本書籍，

那並非⼈間之書。

他在我⾯前打開書⾴，

其中所寫⽂字，不同於⼈間書寫。

他念出天界的真理法則，

及其所載的神聖事蹟。

然後我看⾒有⼀位站立著，

祂的榮耀超越所有其他⼈； 


所有聖者與諸靈

都懷著敬畏之⼼走向祂。 


此時，他開始幻化為神聖存有，

天使喚道：「敬拜！」

我俯⾝敬拜，並⾒到

諸多奇妙之事逐⼀揭露。

敬拜此靈時，

看哪，另⼀個榮耀的存有現⾝了，

美麗神聖，更勝前者。

祂的榮光不須任何變化。

所有天使無不崇敬地接近，

當主臨近時，眾靈便停⽌敬拜前⼀個靈。

雲霧般的光輝圍攏，

我在炫⽬中張望著祂：

我⾒到了那光明之主，

我的靈被完全淹沒。

我俯臥敬拜，

因為這如⾄⾼者。



80



祂披著七萬重⾯紗，

遮掩那七萬顆太陽的光輝。

看哪，⼀片光海，

天使問我：「你可知

坐在上帝右邊者是何許⼈？」

我回答：「先⽣，你已知悉。」

然後他說：「此⾄摯愛者，

此乃聖靈，

她在你裡⾯以及在先知中說話， 


是光海之王后。」

但上帝左邊也站著⼀靈，

衣袍如同雷電之⼦，

我問天使：「此為何⼈？」

他說：「此乃信使。」

我的眼界⼤開，

⽬睹著最奧妙的榮耀。

過度的光明帶來⿊暗，

奪走並淹沒了我的理解。 


我聽⾒成千上萬個聲⾳

榮耀祂、尊崇祂、讚頌祂，

祂耀眼的風範，令我無法直視，

祂的光輝令我⽬盲。

六重天界響起了頌歌，

直升那⾄⾼的第七天界，

那⼀刻，我才明瞭眾靈為何圍著寶座歌唱，

寶座中的光芒就是那不可⾒之奧祕。

天使說：「上帝的信使

接受了極⼤的提升；

聖靈為他著衣，

透過聖者之⼝宣述。」

此時，⼀個如樂之聲

對信使道：

「去吧，從諸天降臨，

穿越諸天界的蒼穹降世。

讓⾃⼰化⾝為

各天各界的居⺠形貌，

然後降臨⼈世，

解開那⿊暗枷鎖的束縛。」

那聲⾳如此宣告。

於是我們立刻降⾄第六天界、



81



第五天界、第四天界、直⾄最後，

向下經過諸天諸界。

但無論我們去到何處，其居⺠

皆未認出上帝的信使，

反⽽相信他為諸天⼀員，

因為他化⾝為各界的形貌。

最後他來到元素界，

進入蒼穹，降臨⼈世。

他化⾝⼈形，

使⼈類相信他與凡⼈無異。

他居住於塵世，宣揚信息，

然後離開塵世，升天⽽去。

蒼穹之靈與元素界之靈

⾒他經過，不再變換樣貌，

他們敬拜他，並說：

「為何他降臨⾄此，我們卻未察覺？

為何他經過此地，我們卻未發現

主為他披上的光輝？」

他由下⽽上，穿過無數界域，

經過天堂的諸天，

眾靈無不驚奇：「他究竟是於何時下凡？

何以我們不知天界信使經過？」

當他升入第七天，

來到偉⼤的榮光⾯前，

聖靈欣然迎接他，

因為他已傳達了⾄⾼者的訊息。

天使告訴我：「⾄今顯現在你眼前的

皆是偉⼤的事物。

你⾒證也明⽩了

⼈⼦所不曾知悉的祕密。

返回凡間，

直⾄你的旅程結束吧，

屆時你將歸來，

擔起你的神聖職責。」


第⼆⼗六章


1. 其後，他問：「誰願前往？」⼀幅異象隨之出現。


82



2. ⼀個少女現⾝。她散發著青春光芒，遠勝天界的眾星之光。


3. 少女⽣有雙翼，袍長⾄⾜，雪⽩的翅膀閃爍著天界星辰的榮光。


4. 她右⼿持棕櫚枝，左⼿持神祕法杖，飄浮於紫光中。


5. 他說：「你看。」我看⾒另⼀幅異象。


我們彷彿穿過了陰鬱的⿊夜，

進入晨曦燦爛的光輝裡； 


⾦雲在榮耀的波浪中翻湧，

每朵雲似乎都懷抱著⼀顆星。

甜美的嗓⾳吟唱聖歌，

輕柔的歌聲如夏雨灑落，

從⼀座幽深洞窟中，

傳出了⼤天使的頌歌。


6. 他⼜說：「你再看。」異象倏然⽽過。先是⼀⼈站在天界，左臂外伸，右⼿持

曲柄杖，掌⼼眾星雲集。

7. 之後出現另⼀⼈，⾝穿星袍，戴著王冠，右⼿持鞭。


8. 第三⼈的⾝影出現，如真理般光裸無暇。⼀條巨⼤星蛇游動⼿中，諸天因他的

出現⽽輝耀燦然。

9. 第四⼈是位英雄，散發出⼤天使的光輝；他呈跪姿，帶著箭⽮，右⼿持棍，左

⼿捏碎三頭怪。

10. 第五⼈充滿了青春與⼒量，右⼿持聖鐮⼑，左⼿握蛇頭。他的雙⾜帶翼，以

光速⾶躍天際。四肢閃耀著璀璨榮光。

11. 第六⼈現⾝，乃芬恩之後裔，立在天上的⼗字形中，表情肅穆。


12. 在他之後，我⾒到⼀個可怖的半⼈半⾺。他拉⼸射出巨箭。雲朵紛紛驚恐退

散。

13. 接著我⾒到⼀對披星雙胞胎，眉間、肩頭、四肢皆綴滿星光，其中⼀⼈拿

琴，⼀⼈持箭。

14. 接著是⼀個駭⼈形象，其頭臉皆似⼈類，卻有戰⾺的腿與⾝體。他以征戰姿

態⾏進，全⾝籠罩於光輝之中。

15. 第⼗⼀⼈是戰⼠，著胸甲，持盾與鎚⽭。⼀位披星巨⼈，腰際閃閃發亮。


16. 第⼗⼆⼈是位青年，眉⼼綴有⼀星，⾝體與四肢熠熠⽣輝。他倒持⼀甕，甕

中的星光傾瀉地⾯。他的榮耀數字是12乘以9。


17. 天使告訴我：「⼗⼆。」⼜說：「⼗。」接著說：「光，榮耀，⽣命。」我

聽⾒天界傳來聖歌，但我已迷失在奧祕之海中。


⽇之⼦啊！⾒⾒此碑⽂吧——


它爍爍⽣光，


83



微光落於字裡⾏間，

⿊雲籠罩四周。

我⾒到⼀根美之權杖，

如優美的棕櫚樹般搖曳；

我⾒到⼀隻強⼤的臂膀，

⼀落下死亡便降臨。

⼀朵雲再次飄過，

晶瑩澄澈如⽔晶，

彷彿天界的⽇靈

吟唱起⼀⾸新歌：


你比⼈⼦更美麗，

恩典流入你的唇，

因此，上帝永遠賜福於你。


準備好腰際的利劍吧，

⼤能者阿，

你氣蓋⼭河，權御天下。


在榮耀中英勇地出征，

為真理、順從與審判，

你的右⼿教會你可怖的事。


你的箭⽮鋒利，

迅捷射進敵⼈⼼臟；

你的⾜下死傷無數。


國王啊，你的寶座將屹立不搖，

你治理王國的權杖，

是神聖的權柄。



84



你喜愛正直，

憎惡不公，

因此，上帝為你膏抹。


你的所有衣裳散發著

象牙宮殿的沒藥、蘆薈、桂⽪香，

你在這薰陶中變得美麗。


我望⾒⼀⽀戰⾞隊，

戰⾞上載滿戰⼠，

他們乘風⽽來，從東⽅，

亦從⻄⽅與南⽅。

我聽⾒戰⾞轆轆，

地上的聖徒亦有察覺；

⼤地的柱基為之動搖，

轟隆之聲震動傳天。

⾞輪捲起旋風，

風馳電掣地前進，

如幼獅怒吼，

如怒海咆哮。

他們全數俯伏在地，

敬拜神聖的萬靈之主。

聖徒們啊，你們獲得福佑，⼼地純潔，

你們的前途明亮⽽榮耀！

你們將⽣活在陽光之中，

在恆久⽣命的純潔光束中，

你們將永⽣不朽。

聖徒們的壽命將永無⽌境，

他們⼼地光明，為⼈正直；



85



與宇宙之主同在者，必得安寧。

正如⿊夜遁離之際，

太陽使真理升起，

在萬靈之王⾯前，

永明之光將永恆照耀。


其後，我看⾒成千上萬

不可計數的眾靈，

站在天界寶座前，

和著琴聲與笛聲吟唱。

在天界寶座的四翼，

亦有其他靈圍繞；

天使向我宣告

其名稱、等級、階層。

他們祝福並讚美榮耀之主。

第⼀個聲⾳永遠祝福祂；

第⼆個聲⾳祝福信使，

以及真理的殉道者；

第三個聲⾳柔聲懇求

解放被束縛於塵世的⼈，

他們憂傷的⼼發出哭號，

哀求萬靈之主；

第四個聲⾳告訴撒旦們：

「滾吧，受詛咒者，

你們不准接近主，

你們玷汙了律法。」

⾄⾼之神⾝邊的靈

在四道雷聲中說出此⾔；

我聽⾒四者的聲⾳，

如憤怒的復仇之海。


第⼆⼗七章


我繼續東⾏，

來到遠⽅界域的⼀座⼭，

遙望其巍峨光輝。

森林覆蓋⼭巔，

⽔流從深處湧出，



86



無數激流形成瀑布。

⽔沫彷若有靈，

奔流於樹林雲霧間。

我從荒野續⾏，

邁向⼭的東側，

此地樹⽊散發⽢美香氣：

乳香、沒藥與檀香。

每棵樹獨具⼀格，

皆有異於他樹之美。

由此，上帝⼿中的所有造物

皆彼此相異，多樣無窮。

明亮的⼭巔傲視其上，

凌空如銀⾊蒼穹。

每⼀縫隙皆散發⾁桂香，

⽇光灑落⼭腰。

我經過數座湖泊，

湖⽔潺潺不絕；

⼀棵芬芳之樹，札卡辛能，

挺立於天國花園。

湖畔尚有其他樹，

散發著⾁桂香，⼜比⾁桂更甜美，

天靈坐於樹蔭下，

吟唱天界聖歌。

我繼續東⾏，

望⾒另⼀座⼭，

花樹遍布⼭坡，

純淨的泉⽔瀅瀅奔流。

⾃青翠的樹葉間，

香甜的仙露滴落，

樹⽊皆如杏樹般枝葉繁茂，

其天上之名為阿爾瑪。

果實香氣四溢，

⽢甜冠於⼤地孕育的⼀切果實，

天靈於四周合唱圍舞，

合鳴⾦⾊豎琴樂⾳。

在這之後，我望向

前⽅⼭巔

敞開的閃耀北⾨中，

可⾒七片⾼峻之地。

彼處充溢著純⽢松香，

芬芳的紙莎草、⾁桂樹等



87



蓊鬱林立，

藍⾊與⽩⾊睡蓮交織盛開。

我從那裡越過

如彩虹之海般閃耀的⼭巔，

繼續東⾏，⾶越⼀片

璀璨更勝⻄⽅烈焰的火海。

我遠⾏⾄另⼀界域，

遇⾒⼀個守護海洋之靈：

其天上之名為札提埃爾，

他帶我前往天堂之⾨。


星之住⺠啊，

你們置⾝於⾃⾝家園，光芒何其耀眼。

火鷹與光蛇在諸天來去，

那光芒猶勝黎明。

智慧充盈你們的靈魂，

你們踏上太陽的雷霆之路。

星之住⺠啊，在遙遠的下界，

正義之⿃⾶翔，執⾏你們的命令。

彩虹之靈從上⽅閃耀，

你們順著她的銀輪前⾏；

閃電再迅捷，

也不及你們從⻄向東迅疾。

榮耀寶座四周

響起歌聲，

從⼀界傳往光輝的另⼀界，

來到⾄⾼臨在⾯前。

寶座周圍的聖者

放下權杖，起⾝跪地，

風浪與所有以太的火焰

湧來，⿑聲歌唱。

我⾒到那雪⽩胸脯的靈

在合唱中散發著處女之美，

如⽉光照耀著起伏海⾯，

如⾦星閃現於林中葉間。


但願我能向你透露

那神聖的祕中之祕，

你的靈魂就能上升，

如翼蛇⾶向主上帝。

你的火焰之靈也將受驅使，



88



如風掠過⽔光粼粼；

它會載著你乘著閃電，

如雷鳴⽣翼。

但那強⼤的火之國王——


祂禁⽌此事；

我⾒到祂的冷冽劍光——


揮來——顫動——我昏厥了。


⽩⾊寶座傳來聲⾳：

「胸懷光明的孩⼦啊，

停住，停住吧，莫再呻吟，

那劍怎會真的落下？」


第⼆⼗八章


此花園綠意蔥蘢，草⽊扶疏，

芬芳聖樹四處林立，

形形⾊⾊，繽紛多樣，

如聖城般萬紫千紅。

善惡知識樹

亦立於林中，

如⼀棵羅望⼦樹，

結出狀似葡萄之果。

其香氣遠播，

光芒四射，

「此樹美不勝收，」我說，

「其外觀何其怡⼈！」

其中⼀位璀璨之靈回答：

「這是善惡知識之樹，

凡渴望變化的靈，

⼀旦取食，便立刻轉⽣遷化。」

因為眾靈皆出⾃上帝之⼿，

在宇宙間⾃由來去，

擁有充分的意志，

此處並非奴隸之地。

如同宇宙有光亦有暗，

美與醜同時存在；

依據永恆法令，



89



他們可任意傾向某⼀⽅。

只渴望美者，

必完全遠離此樹果實，

沐浴於神聖陽光下，

⼼滿意⾜地⽣活在天國之夢中。

但渴望獲得知識，

無論善惡之⼈，

他們將來品嚐此樹果實，

如同許多偉⼤的⼈曾經做過 。


其後，他們將步入他境，

因為唯有如此，⽅能獲得知識，

但他們要付出龐⼤代價，

擁有此寶⽯將⼗分致命。」


「寶座前的⾄⾼之靈

永遠不識⼈間滋味，

直到其置⾝⼈之處境，

體驗⼈的所有思維演變。

此樹⽣長在此，

為的即是那⾃由意志，

但凡渴望改變⾃⾝處境者，

⼀嚐果實，即可如願。

上帝是愛的散播者，

亦是⽣命與美的散播者，

但若無死亡帶來變化，

幸福終將使⼈厭倦。」

聽罷，我⾼舉雙⼿，

對那神聖偉⼤之神表⽰感謝：

主啊，王啊，祝福祢。

祢的威嚴偉⼤⽽聖潔。

諸界萬物之主——


王中之王——無邊之上帝，


祢的統治、祢的智慧，祢的慈愛，祢的法律

將世世代代永存。

祢的統治將延續千秋萬歲，

祢所創造的靈將朝光進化，

天界將永遠是祢的寶座，

眾星不過是祢的⾜凳。

祢無所不知，

祢無所不聽，



90



無論在光明或⿊暗中，

在祢⾯前，⼀切無所遁形。

祢照料眾⽣，

滿⾜萬物所需，

無論何者趨向完美，

祢皆無所不備。

天上或⼈間，

無處不展現祢無邊之愛，

無限宇宙中，

萬物無不雨露均霑。


我⾒到三位光耀天使，

各⾃驅乘⼀輛⾺⾞，

⼀只⾦碗的幽影

在其眼前的遠⽅閃耀。

光聚集在其上⽅的天穹，

太陽，星辰的⾦⾊榮光，

⽉光般的光束，

還有以太彩虹。

熾天使——那些翱翔的王者 ，


渾⾝散發虹彩光輝，

個個閃爍著無數眼睛——


看啊！沿著光明之路，

智天使踏火⽽來——


來⾃那⾦⾊香壇，

在他們眼中，⼀股⼒量的靈

遍及廣袤的無限宇宙。

你⾒過風暴中的太陽，

但他們莊嚴輝煌，猶勝⼀籌；

你⾒過戰後的⽉亮，

但他們寧靜皎潔，更有過之。

接著，座天使迅速⾶掠，

腳下⽣風，

他們是太陽之王，

但其祕密，我暫且隱⽽不述。

星辰圍繞著那雙形者，

⽇光照耀著那六翼者，

其劍光在紫霧中閃爍——


權杖如橄欖樹般挺拔。



91



⼀朵雲飄來，將我攫起，

風帶我從此天界⾼升，

落於⼀片聖地，

那裡雷電四起。

我⾒到另⼀景象，

聖潔純淨的天界宮殿，

眾靈於此讚頌上帝，

為⼈⼦求情。

豔陽下的天界四處游移，

灑落愛與美的露珠，

正直在他們眼前綻放，

光輝滿溢，普照天下。

這無數耀眼的靈，

將歷經千秋萬世，永遠閃耀，

他們安居在永恆者的⽻翼下，

吟唱星辰的韻律。

他們站在祂⾯前，如活⽣⽣的火焰 ，


如蜜之⼝，帶來祝福，

雙唇聲聲讚頌⾄⾼者，

渾⾝煥發著美德。

我渴望留在那裡，

我的靈嚮往回歸家園，

我亦曾如他們般，站在上帝⾯前。

因此，我頌揚祂的聖名。

祂是有福的，永享福澤。

星輝之地的主啊，

在宇宙形成之前，⼀切消逝之後，

⼤智⼤慧，永垂不朽。

何為地上？何為⼈間？

沉睡⽽不讚美上帝者將如何？

⼀切不過是遇冬枯萎的樹葉；



92



他們曾存世，⽽如今不復存在。

但祢的光將賜福予

清醒站在寶座前之⼈，

他們歌頌純潔之主，

祂使⽣命宇宙充滿了愛。


第⼆⼗九章


在三祕泉畔，

⼗⼆樹垂影，

當它們於銀光輕拂下微顫，

甜美的琴聲流出，樂⾳繚繞。

黎明從其深處升起，

晨曦透出初始曙光，

光旋即照亮深處，

噢！但那光究竟是何物？

鷹嘯蛇昂，

如焰火直升太陽，

我看⾒那亙古之光——


「只敬拜上帝」。


靈與魂何以區分——


靈是明火，魂是煙，

眼中之光為何？

⼼中的活⼒⼜是何物？


我⾒⽩泉潺潺

流淌於灌⽊叢間；

我⾒彩虹輕觸⼤地，

但不屬塵世。

明⽉⾼懸中天，

但她並非周圍的空氣；

海洋中搏動著⾃然，

但海洋並非⾃然。


我在此地⾒到⼀座烈焰之島，

火河從深處湧出，

許多如浪花般明亮的靈， 



93



華美地融入⾦⾊閃電。

我在火中⾒到⼀寶座，

如潔⽩的美之星輝映，

卻閃爍著莊嚴靜穆；

它黝暗⽽寂靜——黝暗但璀璨。


寶座前⽅是⼀片銀海，

下⽅流淌著七條河，

七條彩虹彎拱其上，

銀輪居於兩側。

浪濤與祕⽔之聲

回響於寶座四周，

我⾒到璀璨的光輝之柱，

我聽⾒宣揚上帝話語的號⾓。

持豎琴者走過，

持閃耀之劍者來去，

如海中之⿂，

在火海中悠遊⾃如。

「他們是誰？」天使問。

我說：「我的主，你已知悉。」

他以銳利的⽬光凝視我，

「以諾啊，你亦非⼀無所知。」

他們如夜雲般掠過，

柔和、明亮，⽣動；

越過⿊暗的⼭丘，

步入綠⾊平野。

鷹喜悅地鳴叫，

雷電躍動——發出歡聲，


將眾⼈領回上帝⾯前，

即使僅帶⼀⼈，亦是有福。


繫上你的藍⾊腰帶吧，

禱告之⼦啊，

無須顫抖，⽬光莫遊移，

⼼跳放緩，⾔語莫猶豫。

我將告訴你深淵的祕密——


那亙古者的奧祕之歌，

它在⿊暗中低語，

在⼭澗流淌於光之前。

他將抵達世間的海岸，

他將統治⼀切，



94



三回，三回，三回，

但他們並不聽從祂。

藍綠⾊的最初者，

威⼒強⼤，撼動深處，

誰躲得過那幽深的陰鬱？

誰逃得開那翻湧的死亡火浪？

雷電之主起⾝，

閃電與火焰的君主，

他解開鎖鏈，

他的戰⾞在深紫霧中現⾝。

美之夫⼈啊！

閃耀的星辰女王啊！

⼤海在驚駭中翻湧，

⽩浪如閃爍的長⽭。

雷鳴四次，

如戰⾺憤怒嘶鳴，

九位頭戴珍珠冠冕者

懇求：阻⽌那寬胸者吧！

但它來了，如⼭中的駿⾺奔馳，

風馳電掣，頸項噴煙：

我⾒到那⽩光的⼒量——


他的劍落下，⼀切歸於死寂。


我該揭開光的奧祕，

海流的祕密嗎？

我該揭露天界的光芒

如何像綠彩虹般越過海⾯嗎？

火之⼦來臨，

那傲張雙翼的天龍

在⾦⾊雲流中閃現，

他們說：「信使啊，請留步。

莫揚起聲⾳，

揭露幽深的祕密。」

在微光中閃爍的星辰

對我的靈道：「停下。」


即使在光中，仍有幽密之處，

靈在此棲息，

當太陽沉入雲間，

以更美的光芒再度現⾝。

⾳樂安撫其⼼，



95



還有神祕森林的沙沙聲，

那靈之照亮者散發光芒，

畫⾯寧靜祥和。

書中溫柔的話語湧出，

淹沒了浮想之海，

春雨般的夢境

覆上⼀層光露。

在棕櫚樹的林蔭深處，

我坐下，遠離烈⽇， 


疲憊於那使靈炫⽬的光芒。


當璀璨的太陽從⻄⽅落下，

⼀顆比太陽更美麗的卵形，

在純淨⽽耀眼⾄極的光芒中，

閃爍著萬虹之彩。

但如年輕豪傑⼿中

那迅冽的劍風，

它閃耀——旋轉——然後消失；


那是宇宙的瞬間⼀瞥。


火溪奔流，

鷹翼天使翱翔其上，

烈焰⾃⼭中噴湧⽽出——


林中樹⽊化為光柱。

⼀⾝⽩袍的亙古者，

於燦爛榮光中穿越漩渦，

美之聲響起，

撫平了深紅巨浪。

神祕之泉啊——


初始世界的三⼤泉源，

如晨曦般升起光芒，

使我的靈沐浴於蔚藍中。


我們穿過翻騰的火浪漩渦，

⾒到許多流浪者，

⾝著⿊衣，

⾯容無⼀絲陽光，

但遠⽅可⾒⼭⾕，

以及奧秘的祭壇之火，

光明的伊撒凌在彼⽅祈禱，



96



林間回響著他們的聖歌。

如⽩星游移於光中，

他們圍繞著蛇之聖壇，

舉起雪⽩雙臂，

讚頌那無⾔閃電。


我默立於星辰軌道，

渴望看⾒聖殿，

火溪湍急，滾滾⽽流，

帶翼閃電，陣陣顫動。

從⻄到東，從北到南，

仿如⼀片廣袤璀璨的閃電之海，

如搖曳不⽌的壁爐之火，

孕育無盡的雲澤。

「來吧，進入此片太陽之海，

沐浴於燦爛的火泉中，

你的⼤腿將接受那可⾒印記，

顯⽰你為真正的使徒。」

我被迅速引入光海，

如⼀顆星辰——


在那夢中幻化，

沐浴於雲霧之中。


我有如游動於⿊暗之夢中，

諸界之蛇纏繞著我，

我們彷彿於火霧中遊走，

但甜美的⾳樂始終縈繞耳畔。

遠⽅，⼀朵七彩雲中，

浮現⼀座仙城，

數個太陽環襯四周，光輝萬丈，

此即天界的居所。

我⾒到⼀隻明亮的美麗⽟⼿，

握著晨星，

此為天界諸⼦的衣裳——


她舉起晨星，有如展⽰。

火林之鷹

對我的內在之耳說：

「⼗⼆位光之⼦

將⾃烈焰之殿⽽來。

第⼀位誕⽣者將驅散



97



如夜般籠罩眾⽣的⿊暗。

真摯⽽忠誠的最後⼀位信使，

將閃爍彩虹之美。

他名為法尼，

是棵枝葉搖曳的橡樹，

但林中的其他樹⽊無不聆聽著

其枝幹搖曳的旋律。」

語畢，他沉入太陽，

太陽散發雙倍的光芒，

但其神祕話語的回響，

以雷霆之勢穿透我的靈。

寶座之靈緩緩地

越過寧靜⽔⾯⽽來，

她的⽩⾊長袍流洩雙⾜，

⼿持銀環。

星辰如僕役般隨⾏，

⽇⽉俯⾸，

阿⾨！阿⾨！

這是我聽⾒的⼀切。


第三⼗章


另⼀幅景象出現：

雲朵迎接我，霧氣包圍我，

星光閃爍，璀璨萬千。

陣陣閃電驅使我前進。

風加速了我的腳步，

將我愈吹愈⾼。

我⾒到⼀堵⽔晶牆，

火焰環伺，

我⼼中驚駭不已。

我踏入搖曳的火焰，

走向⼀座宏偉的宮殿，

其牆與地⾯皆為⽔晶鋪砌，

每塊⽯板皆閃耀如焰。

星辰在穹頂流轉，

星光浮動不安，

火舌與閃電跳躍，



98



疾穿其寬廣的廳堂。

流溢火光的智天使，

如流星⾶越夜空，

烈焰於牆垛燃燒，

⼤⾨也竄出火舌。

當我步入此地，

看啊，它如火熾熱，如冰寒冷，

愉悅的象徵全數到⿑，

但恐懼壓倒了我的靈。

我⼼狂跳——我⼼顫抖，


⼀陣恐懼攫住了我。

我俯⾝，⼼驚膽戰，

但仍直視那景象。


我⾒到另⼀宮殿，

寬廣輝煌更勝前者。

所有宏偉的巨⾨皆敞開，

屹立於翻湧不息的烈焰中。

其榮耀難以表述，

其宏偉無以⾔喻，

那神奇的構造壯麗無比，

超越世間所能想像的⼀切。

地⾯覆滿⼀片耀眼火焰，

閃電與火舌輝耀其上，

星辰在其中迅疾竄動，

圓頂的光芒令⼈無法直視。

中央可⾒⼀寶座，

如陽光下的冰雪，⽩中透藍，

圓周就如同太陽的邊緣 ，


我聽⾒熾天使的歌聲與頌揚。

此偉岸寶座下，

熾紅的火河流淌，

那光輝令⼈難以直視，

凝視與共處更是天⽅夜譚——


偉⼤的神祕者安坐於寶座，

其長袍較太陽璀璨，

其光芒較⽩雪純淨，

其⾊彩較冰⼭炫⽬。

沒有靈能直視

這位存在的臉，那榮耀的⾯容——光輝四射︰



99



沒有凡⼈能注視那光，

除非處於異象的恍惚中。

⼀團熊熊火焰圍在四周，

⼀團熊熊火焰躍升前⽅，

因此儘管圍繞寶座者成千上萬，

卻無⼈能靠近。


那神聖者不須其他神聖忠告，

亦不須天上的智⾔雋語，

但圍繞並接近寶座的純潔之靈，

⼀刻也不離開那榮光。

他們不離開那榮耀的光輝存在，

因為那裡充盈著天堂。

我掩⾯⽽⾏，

戰戰兢兢前進，

⼼顫抖不⽌。

此時那神聖者召喚我：

「聽我之令，上前來，以諾。」

我甚⾄被移⾄那⾨前。

但我的雙眼仍緊盯地⾯。

接著那聲⾳再度傳來：

「聽好——你無須恐懼，


過來此處聽聽！

聽那墮落世間者的聲⾳！」

我凝視著，在上帝的⼿中我看⾒

花朵——祂美麗的權杖，


我再看⼀眼，⾒到閃電，

亦是祂所揮舞的權杖。

隨後，熾天使、智天使、座天使

皆現⾝，⾄⾼者不眠的光耀天使，

他們從不休息、安歇、沉睡，

永遠守在上帝的寶座旁。

我⾒到數不勝數的天使，

在那烈焰宮殿中，成千上萬——


那位美麗者與他們同在，

她的長袍散發難以⾔喻的榮光。

⼆⼗四位古聖者

乘火焰戰⾞⽽⾏，

雷聲隆隆——閃電綻光，


隨他們在太陽之路上⾏進！



100



我伏倒在地，

所有⾎⾁消融無蹤，

我的靈也隨之改變，

化成⼀顆明星。


火海與海⽔交融，我⾒波浪⽩光粼粼，在陽光下湧進，翩然如⼀隊天鵝。


波浪上有無數福佑之靈，有些帶翼，有些無翼，但皆美麗絕倫。


耳畔傳來悠揚的歌曲與旋律，⾦⾊豎琴的甜美樂⾳中，稱頌上帝之愛、天國之美
的歌聲飄揚。


星辰之⺠啊，

乘著明亮的火浪前進，

在天體奇妙樂⾳中翱翔  ，


海洋的回響綿長。

你們是天使——⽔之天使——


聆聽我顫抖靈魂的弦⾳，

給我你們的神聖智慧吧，

讓我能教導地上的流浪者。

「願上帝保護你。」他們回答，

「請帶走此根聖杖，

並以此標⽰⼈⼦中

帶有⾄⼀者的天界印記。」


此時，我⾒到另⼀群光耀天使，

乃此⾼天之靈，

上帝的聲⾳呼喚其名，

他們則逐⼀回應。

上帝開⼝，眾靈傾聽，

那⼀刻，靈個個蒙光，

依其功德⽽得光照，

因為光輝⽣光輝。

我⽬睹靈轉化，

化為美麗的存在，

與天界智能體融合，

照耀著無限者的寶座。

他們射出萬丈光芒，

就如陽光與星光，

那美麗永不褪⾊，

乃其本性的精華。



101



萬靈之主安坐於寶座，

美之靈輝映其上，

祂⼝中吐出閃電，

罪⼈⼀⾒便消亡。

受上帝之令的

天界神聖之靈，

集各⼒量於⼀⾝，形態千變萬化，

千⽬眾聲，光輝如火焰。

他們在祂⾯前歌頌，

彷彿萬眾⼀⼼，

祝福、榮耀、讚揚——


祂，⾄⼀者，千秋萬代的聖者。

每股天界的⼒量，

所有純潔的智能體，

智天使、熾天使、座天使，

所有各司其職之靈，

以及⼀切智慧的⼤能者，

皆揚聲吟唱光之聖歌，

將愛與讚美獻給天⽗，

祝福、榮耀祂，那神聖的神。

主啊，祢是有福的！

願祢的名字永受讚揚，

天界的⼀切存在祝福祢，

天界的所有聖者讚美祢。

所有天堂的純潔住⺠，

每位⽣活於光中之靈，

知曉真相的每個凡⼈，

皆永永遠遠頌揚祢的聖名。

主啊，祢無比慈悲，

祢的⼒量世代不變，

祢宏偉莊嚴——何其偉⼤，


祢的⼀切奧祕深邃超凡。



102



《以諾書》評註


1. 我們要檢視以諾的異象是否與第⼀位信使——歐涅斯的異象⼀致。兩者之間有

個需注意的區別：第⼀位信使的異象是單⼀且完整的；⽽第⼆位信使則有數個異象。
歐涅斯，或稱本初佛，以預⾔般的輝煌⼀瞥，洞⾒了從他⾃⾝時代⼀直到第⼗⼆周
期、乃⾄更遙遠的⼈類地球歷史。⽽以諾則未獲得此全景之恩寵，只⾒天界多樣且不
斷變化的輝煌景象。其描述極為豐富，幾乎取之不盡；沒有哪本書能展現出比這更壯
麗的天界景觀。⾄於兩者所詳述的天界體制，當然沒有分歧。如《啟⽰錄》中所⽰，
天界的等級體系主要包括：1. ⾄⾼無上的造物主上帝；2. 伊薩、伊⻄斯或聖靈，也稱

為阿爾卡、阿爾奇、活火、梅塔特羅諾斯，這兩者共同構成了原始神學中的Ao、Oa或

Aleim。有時他們是分開的：上帝為王，伊薩為后；有時⼜融合⼀起，如鑽⽯中的光與

物質，或如陽光與空氣交融。祂向⼈顯現時坐在寶座上，壯麗如鑽⽯與烈焰紅⽟髓，
這些意象傳達了極致的輝煌、純凈與令⼈敬畏的榮耀；寶座周圍常⾒天界的彩虹，以
溫和之姿加冕神聖君主，乃上帝的象徵。聖靈在另⼀種形態中，獨立於⾄⾼主⽽存
在，在後⽂出現。她被描繪為⾝披最純凈、最輝煌的光芒；飾以太陽、⽉亮、星辰，
象徵著知識和尊嚴。她擁有光彩服飾、⾼聳寶座（以第⼆顆光體為腳凳），其冠冕不
是鑽⽯或紅寶⽯，⽽是天上的群星，這⼀切都顯⽰了她的偉⼤，以及在天界之王⼼中
的崇⾼地位。古希伯來⼈有時將 AO 讀作 א，תא（⼗字）象徵上帝或男性原則，ת（三

⽯⾨）象徵女性原則。這可⾒於《光輝之書》、《巴希爾經》和《正義之⾨》。靈
（Ath）加前綴Ｎ，則是全球常⽤的神名，與埃及（或更準確地說是非洲）的奈特神本

質相同。這種⼆合⼀的本質美麗⽽偉⼤，使第⼀位信使起初無法直視其真容；若未經
過考驗、未驗證其塵世本性能否承受真實的榮耀，那麼只能看到幻影的預⽰。正如⼈
凝視太陽會失明，最終只⾒⿊暗；即便是⼤天使之眼，若直視上帝的耀眼光輝，也是
如此。


2. 史威登堡曾⾒到這⾄美的靈，以「靈-太陽」的形象出現，儘管他不⾃知。他

稱之為「靈性太陽」，其光輝之耀眼，物質太陽相比不過是其微弱的映象。他說，上
帝之愛與智慧是實體與形體，在天界中顯現為「靈-太陽」，這不是上帝本⾝，⽽是上

帝的最初、主要的散發物。此太陽的熱是愛，光是智慧。此太陽看起來離天使有⼀段
距離，並且位於適中的⾼度，如我們世界的太陽。


3. 在另⼀處，他⽤古語「上帝之家」 來描述她。他說，有⼀⽇清晨醒來，「靈-

太陽」顯現於他眼前。天堂在下⽅，其間距離如物質太陽與地球的距離。與此同時，
他聽到無數不可⾔喻的天籟，最終匯聚清晰地表達了神聖的話語：「只有⼀位上帝；
其居所是「靈-太陽」。」這些話語⾃天堂降⾄他所在的靈界，因距離源頭已遙遠，因

⽽無法理解。其所含的「唯⼀上帝」神聖觀念，墮落為「三位⼀體」的錯誤觀念，認
為有三位神。物質太陽的所有光輝與溫暖皆源⾃「靈-太陽」。須知，斯芬克斯有⼗⼆

乳、戴⼗⼆瓣玫瑰冠，象徵⼗⼆信使之聖⺟。我從基爾克神⽗的《埃及之謎》（第三


103



卷541⾴）抄錄了這⼀美麗象徵圖像，類似形象也⾒於蒙福孔的著作中，以燈的形式出

現，作為傳遞「光」的媒介（《創世紀》1:3），即「靈-太陽」。此燈曾屬於托斯卡

納⼤公。


4. 這種純凈的散發物（聖靈），埃及⼈稱為奈特，⽰巴⼈稱為萊赫姆，被視為⼒

量與智慧之女神；她是⾸位源⾃⾄⾼者，也是唯⼀擁有部分祂偉⼤屬性的存在。智慧
是⼼智最⾼貴的品質，⽽神的⼼智則是智慧的極致完美，其所有屬性皆為智慧之屬
性，其⼒量始終受智慧指引。因此，⼒量與智慧被視為神的屬性，⼆者實為⼀體。⾙
洛娜、庫⾙勒、密涅瓦、狄安娜、伊什塔爾、巴瓦尼、奈特、維納斯、刻瑞斯，都只
是同⼀⼈格化的不同名稱。希臘⼈與埃及⼈都認為她兼具雌雄兩性，在現存精確記錄
的藝術品上（如第⼀卷折⾴插圖），將她描繪為擁有所有的象徵，包含了創造、保存
和毀滅的屬性。讀者會注意到⼈物胸前的蟹——象徵太陽信使，⾃⽔中⽽出，如同第

⼀位信使歐涅斯；後⽂會提到奧維德指的是第九位救世主。另外也注意到，每⼀圖像
皆為⼗字形（T），⼀位頭戴啟⽰錄式的光環，另⼀個披著伊⻄斯⾯紗。六朵玫瑰象徵

那羅周期。在圖（⼀）中，她被描繪成弗⾥吉亞的庫柏勒，擁有《啟⽰錄》中聖靈的
⼤部分特徵：頭戴象徵聖城的塔冠，城牆如⼀顆顆寶⽯。冠下披著⾯紗。后袍繡有各


104

	 圖⼀	 	 圖⼆



類花卉，象徵誕⽣⾃太陽的諸靈。她坐於立⽅體上，乃天降之新城的形狀。四輪戰⾞

由兩隻「神之獅」拉動——即最尊貴的⼤天使，⽀撐此皇室本質。右⼿持權杖，⽽後

將此杖賜予第⼗⼆信使（⾒《啟⽰錄》）；左⼿持鑰匙，開啟天與地的奧秘，紀載於
聖書中。我⽤另⼀件古代雕刻複本來補充，圖（⼆）描繪了伊特魯⾥亞的查德梅爾，
拉丁的伊阿努斯或歐涅斯，希臘的信使，腓尼基的墨丘利。這與查塔⾥烏斯奇特的版
畫極為契合。他戴救世主冠，象徵第⼀與第⼗⼆信使；⼀⼿持啟⽰錄異象中所⾒的測
量杖（第50節），另⼀⼿持聖靈之鑰，其幻影⾸次在天界顯現時便持此鑰（⾒第43

節）。鑰匙被永恒之蛇環繞，此處象徵聖靈，她將其賜予第⼗⼆信使。由此我們也
知，信使是拉著她戰⾞的兩隻獅⼦，將她的真理傳播給凡⼈。


5. 下⼀階層是寶座前的七靈，隨後是七位持⾦燈者；這些⼤天使的⼒量與本質極

為壯麗、光輝與美麗，如七顆最光彩奪⽬的太陽。⽤⼀個貼近東⽅思維的比喻來說，
這七位持燈台者各⾃掌管著七個教會之⼀，毫無疑問，這些神聖團體的福祉受到所有
天界階層的深切關注。但其中主要含義是，他們是七個超然世界的⾸領，⽽⾼階靈體
⽣活在這些純粹非物質之光中：即「靈-太陽」之光。由此可知，上帝透過其副攝政者

管理各個層⾯，這些副攝政在各界域中擔任的⾓⾊，與降臨下界的信使相同，作為神
聖真理的信使與執⾏者。因此，信使也被描繪在七者之中，彷彿從七者的光輝與⿎勵
中汲取⼒量與美麗，乃使命所需，不時降臨到需要他的存在和教導的漂泊層⾯。


6. 這位信使被描繪為「⼈⼦」；他是宇宙的象徵，體現了其⾓⾊的普遍性；他在

靈性上為雙性、具雙重本性，幾乎所有神聖事物皆如此。因此，有些信使⾃認與⾄⾼
者為⼀，這種⼤膽宣告正是基於本節。他從如太陽般的七者各得⼀顆星——即⼀份禮

物——禮物最終成長為⼀位信使，被無上威嚴環繞，先知誤以為他是聖⽗⽽致敬。他

對歐涅斯說話，話語顯⽰巨⼤⼒量；若回顧歷代信使對凡⼈命運的影響，便明⽩為何
他⾃居擁有廣泛權柄。然⽽，我們必須記住，此非真實的存在，⽽只是⼀種象徵或類
型，為了當時的需要⽽被描繪出來，經由第⼀位信使向⼈類傳達該階層的尊貴地位，
因為若要他親⾃現⾝恐怕未必合宜。救世主固有的⼒量與卓越，展現於第四節的華麗
象徵。他們直接從雲中——即聖靈懷中——散發⽽出，在她的指引與庇護下⾏事；完

成使命後化為智天使。讀者若能想象此幕及其⾓⾊，必然會承認，不論荷⾺、但丁或
希臘悲劇家之筆，都比不上此般崇⾼與美麗。阿拉伯⼈⾄今仍⽤「雲」來稱呼聖靈，
並稱聖靈為「天⽔」，亦⽤來形容極美之女⼦。在以諾第⼀章之前的象形⽂字中，聖
靈亦被描繪為天⽔。若讀者翻到本書⾸⾴的古代符號，便能看⾒救世主化⾝的美麗畫
⾯。在黃道⼗⼆星座——象徵⼗⼆信使——的中⼼，上帝以王或⽗之姿出現，頭戴⽇

光環，右⼿持雷霆，左⼿倚宇宙權杖，腳踏星球的象徵。聖靈在其左側，右側的信使
正啟程前往⼈間，以展翅嬰兒為象徵，⾶向萬有之⺟聖靈，尋求幫助與庇護。展翅之
鷹象徵《啟⽰錄》之鷹——尼姆魯德的鷹⾸神靈——盤旋於地球，此鷹象徵⾄⾼者的

⼒量、能量與火焰，以及警覺的⽬光，密切注視救世主即將踏上的道路。這是古代藝
術中最美、最有意義的紀念物之⼀。






105



7. 在圖（三）中，聖靈立於火焰球體中央，⼀⼿持念珠，拉起伊⻄斯⾯紗；另⼀

⼿似乎指向⼀位朝拜者，⾝著佛教或天主教祭司服，雙⼿交叉祈禱。我認為這事實上
是象徵化⾝，由聖靈派遣執⾏神聖使命。此圖出⾃1582年在威尼斯印制、獲宗教裁判

所許可的《聖⺟玫瑰經》。批準出版的教⼠們必然深知這些符號的真實含義；但如同
共濟會的⾼等階層，他們並未向同道透露真正的奧秘。


8. 接下來是最初七靈的另⼀番景象；這些靈被比作火燈，稱為「上帝的七靈」。

他們是直接侍立於⾄⾼寶座前的存在，構成古⼈所謂的復仇女神或主的⼤⾂（⾒第29

節）。其中四位⾒於第15節，⼀位⾒於第21節，另⼀位⾒於第33節，還有⼀位⾒於第

39節；他們合⼀之聲出現在第48、53、57節，隨後⼤事發⽣。在第60節，米迦勒完成

第⼀次審判。印度教稱神聖七靈中此強⼤者為⼤阿修羅，被委以執⾏其法令。這些⼒
量是天界上帝的信使，按神聖本能和神聖庇佑（如同加冕諸層⾯的信使）⾏王之旨。
當惡⼈罪惡滿盈，罪杯已滿，報應之時便⾄，由七靈之⼀宣判正義。上帝永遠幸福，
不會有憤怒；祂也不會因眼淚或祈求⽽偏袒任何⼈；這些是軟弱⼼智的特徵，與⾄⾼
者的觀念不符。任何帶有絲毫邪惡本質的存在，無法接近無瑕純凈的上帝，其榮耀之
光將如熾熱的火焰與鋼鐵，令有罪者無法承受，就算距離⼀千萬億英⾥也是如此。因
此，惡者不可能接近，實際上確實如此。我知道這種「上帝有位置」的說法會招致指
責，但我必須承受此非議，真正的概念是「上帝無處不在⽽邪惡卻無法靠近祂」，因
⽽⼀切都交由七靈處理，罪⼈無法逃脫他們的⼿掌。縱使其判決在世上未立即⽣效，
曾受其詛咒同胞沒機會看⾒，即使痛苦被推遲，惡⼈似乎安然離世，也永遠無法逃脫
七靈無誤的⽬光，終將由其中⼀位裁決。他們使有罪的君王被逐下王座，逐步追查盜


106

	 圖三



賊與刺客，直到惡⾏受罰。每位依次被賦予審判權。柏拉圖在《法律》第四卷說：
「即便是輕率之⾔，也有最重的懲罰；因為復仇女神是正義的信使，是監察者，掌管
這些事物。」即使是最優秀的⼈也難以超越凡間與苦難之界；成為神明的考驗極其嚴
酷。赫⻄俄德描述復仇女神⾝著⽩衣，復仇女神即七靈之⼀，或七靈的統稱。


9. 四個活物前後都是眼睛，象徵全視的奧⻄⾥斯或上帝，位於七⼤能者旁；他們

以眾⽬監察無垠宇宙萬象，即時向七靈報告何處需要正義，由七靈決定報應是立刻到
來還是將來。柏拉圖在《蒂邁歐篇》中稱神為活物。亞⾥⼠多德亦曰：「我們稱神為
活著的、不可⾒的、最卓越的存在。」（《形⽽上學　第⼗四卷第八章）第⼀位信使
歐涅斯或喬達摩被稱為⼤天使階層之⼀（第⼀部292⾴）。⼆⼗四位古聖者環坐寶座，

但他們並非寶座的常侍，之所以在異象中出現，是因為與⼈類歷史密切相關，他們曾
是原始教皇或族長，是歐涅斯之前的蘇丹。希臘⼈稱之為「守護靈」，指具有神性、
受尊崇者。赫⻄俄德稱他們為「勇敢的、塵世的、凡⼈守護者」，披著⿊暗，⾏走⼈
間，觀察善惡，分配財富（《⼯作與時⽇》121⾏）同樣的，第四節所述的四活物只是

異象中四活物的另⼀⾯貌，⽽非天庭的必要或常設成員。


10. 下⼀階層是「上帝的七眼」（第28節），即七位信使，向四活物或上帝前七

靈報告凡⼈的各種⾏為；四活物則監察物質與非物質的⽣命宇宙。由此可知，即便信
使已擁有智天使的榮耀，仍關⼼塵世追隨者的⽣活與進步，古聖者亦然。這些信使以
「七雷」為象徵，⽤眼睛監察追隨者的⾏為，⼤聲宣告⼈⽣罪惡的公正判決。但這些
天界之雷還有另⼀種解釋，與前者並不⽭盾，並與《啟⽰錄》所述的靈和諧⼀致，此
靈有著多樣化的形象，其創造者上帝也是如此。解釋如下：潘神意為「⼀切」，是宇
宙的古老象徵，古代最有學問的思想家視之為先於⼀切神祇存在。其形象描繪了⾃然
及其最初的粗獷⾯貌。所著的豹⽪斑點象徵繁星點點的蒼穹；⼈格由各種對立的部分
組成，兼具理性與非理性，既是⼈⼜是⼭⽺，世界也是如此，由掌管⼀切的⼼智和繁
衍的元素組成，火與⽔，⼟與風。埃及與古希臘智者認為潘神無⽗無⺟，是與命運三
女神同時誕⽣的魔神，優美的象徵宇宙源⾃未知之⼒。但最重要的象徵，是他不斷吹
奏著神奇蘆笛，由七根長短不⼀的管組成，但彼此間比例精確，能產⽣最完美無誤的
和諧⾳樂，優雅地表達神聖和諧的本質。太陽系七⼤⾏星各⾃軌道不同、運⾏周期不
同、體積不同，但其莊嚴運動產⽣了天體⾳樂，雖⼈耳不可聞，卻為⼼靈所陶醉。故
七雷可象徵整個物質創造，由畢達哥拉斯的「七」構成，有各種組合、分化與倍增，
是潘的神奇樂器，是其無誤⾳符的和聲，也是他所愛的對象 - 回聲女神；七雷之聲即

萬物之聲，⾒證了⾄⾼者的存在，揭⽰時間⼦宮中那無誤不變的事物。古代神話學家
將七雷的救世主象徵為七位舵⼿，駕船航⾏，船中央是猶⼤之獅，如《啟⽰錄》中將
信使描繪位於七持燈者之中。昴宿星團即⾦⽜座（巴⼒）頭上的七星，象徵上帝的七
光體，好似永遠在哭泣，並被置於天球（或稱星座圖）之上，以紀念「七雷」，其基
調為哀傷。伊阿努斯腳下有⼗⼆座祭壇，象徵⼗⼆位救世主，信使即救世主，⽽祭壇
中間有⼀位如⼈⼦的存在。⾒本卷前插圖。以諾的異象多處提及天界⾳樂，最早由畢
達哥拉斯向歐洲解釋，教導⾏星運動產⽣的神聖和聲，因距離太遠，⼈耳不可聞；維
吉爾亦明確提及天體⾳樂：「他⾒到世界在天軸上旋轉，七⼤天體發出永恒的和


107



聲。」天體如前述的象徵性笛⼦，由七根場短不⼀的管組成，⽉亮之管最短，⼟星之
管最長。笛⼦置於⼀切之神潘⼿中，切勿將此與鄉野⼭神混淆；原始的潘代表太陽系
之神，甚⾄⾄⾼神本⾝，是眾神中最尊貴、最古老者。詩⼈們追隨畢達哥拉斯，在每
顆⾏星上安置⼀位歌者，吹奏蘆笛或歌唱，象徵各⾃繞⾏軌道時發出的旋律。蘆笛預
⽰第⼗⼆信使，其名字含義為「蘆笛」，即神之祭司。


11. 下⼀個神聖階層是七位吹號天使，向整個宇宙宣告七靈（即復仇女神）的審

判。這些審判雖部分由這些天使執⾏，但主要由七⾦碗天使完成。熾天使是另⼀神聖
階層，主要職責是歌頌⾄⾼者的榮耀。第⼀位信使屬此階層。


12.關於《啟⽰錄》中與信使本⼈相關的部分，無需加以分析，因為那只屬於異

象；此處僅談論全能者宮庭的均⼀外觀，如神聖典籍所描繪：背景充滿無數神聖美麗
的靈，就算只是凝視寶座及其上的存在，就能享受超越性的真理與幸福、喜悅與愛，
這正是⾄福異象的魅⼒與精華。因此，在天界宮殿中可⾒：1. 七持⾦燈者；2. 七火

燈；3. 上帝的七眼；4. 七吹號天使；5. 七⾦碗天使；6. 熾天使；7. 智天使；8. 四活

物；9. ⼆⼗四位古聖者。所有「七」之體系皆源於此，頻繁出現在宗教與世俗⽂獻

中。斐洛稱七為「完成之數」；納讚⿑安的格⾥⾼利稱其為「有⼒之數」。共濟會
中，七⼈⽅成⼀會。讀者可對比另⼀古老天界階層劃分：1. 座天使；2.  能天使；3.  主

天使；4. 權天使；5. ⼒天使；6. 熾天使；7. 智天使；8. ⼤天使；9. 天使。須知，拉比

稱聖靈為質點（或和風），解釋為智慧、神聖靈感；上帝的七靈稱為七質點。（《寧
錄》 II. 47）另⼀相似的詞意為獅，即信使或⼤天使。


13. 邁蒙尼德說，天使的名稱因其等級⽽異，因此有最⾼等級「神聖活物」、

「輪、蛇或光輝之⾯」、「使節」、「極其光輝者」、「燃燒之火者」、「信使」、
「神靈或⼤能者」、「神之⼦」、「如⼩孩者」、「天使⼈」。這⼗個名稱對應⼗個
等級，最⾼等級僅次於上帝本⾝，即「神聖活物」，因⽽他們直接立於榮耀寶座之
下。所有這些智能體都是活的，能辨識造物主，並以極⾼的知識認識祂：各⾃按其等
級劃分，⽽非體量。然⽽，即便是最⾼等級也無法觸及造物主的真理，因為其知識有
限；但仍比下⼀級知道得更多。每⼀等級直⾄第⼗級，皆以各⾃的知識認識造物主，
乃⼈類無法企及；但仍比不上上帝完全⾃知。「信使」、「神之⼦」和「天使⼈」在
純粹的畢達哥拉斯信仰中，扮演重要⾓⾊，該信仰源⾃歐涅斯和以諾；這些在耶穌、
奧維德，甚⾄維吉爾所屬的共濟會中亦為⼈所知，這些光明之靈乃宇宙中活躍的低等
存在，特別關⼼世界與⼈類狀況。泰勒在《保薩尼亞斯注》中說，有三類靈魂永遠侍
奉諸神。第⼀類為天使，第⼆類為魔，第三類為英雄。但無論是無形或有形⾃然中，
都不存在真空，⽽是有著深刻的聯繫，將低層⾯的頂點連接⾄下⼀⾼層⾯的低點。因
此，「本質英雄」永侍眾神，無感無染，有異於⼤多數被動污穢的⼈類靈魂，兩者之
間必有⼀類無感無染的⼈類靈魂下凡。古⼈稱這些靈魂為英雄，與「本質英雄」極為
接近。赫拉克勒斯、忒修斯、畢達哥拉斯、柏拉圖等皆屬此類靈魂，他們下凡既為利
益他⼈，也是順應必然性，因為任何階層低於上帝永恆侍者的靈魂，都必須下凡。這


108



些英雄靈魂的特徵是⾏為偉⼤、崇⾼壯麗；柏拉圖在《法律》中說，我們應敬仰他
們，並舉⾏祭祀儀式以紀念其功績。他們與其他⼈類靈魂相比，純凈無染，智慧超
群，性情⾼尚，脫離物質傾向，易於回歸理智世界長久⽣活；⽽非理性的靈魂則難以
回歸，或僅短暫回歸。每⼀神明⾃上⽽下，皆產⽣⾃⼰的系列，包含多種不同本質。
例如太陽產⽣的⼒量有天使性、守護神性、英雄性、精靈性等，每類皆具太陽特性；
其他諸神亦然。所有這些⼒量都是諸神的永恒侍從。本質英雄下⼀階的靈魂類別，直
接管理⼈間事務，在習性或聯合上為守護神，但本質上不是。關於天使本質，後⽂將
有⼀位親⾒者（非僅推測者）詳述：即史威登堡。


14. 以諾所⽤的座天使⼀詞，對基督徒⽽⾔似乎陌⽣。亞略巴古的狄奧尼修斯描

述了天使在上帝⾯前的排列順序，此神聖祭司將其分為三個三元組。最神聖的寶座、
以及多眼多翼的⽣物，希伯來⼈稱為智天使和熾天使；其次是能天使、主天使，但這
都只是推測。座天使與熾天使同階，但地位不如熾天使⾼，也不如其⾼貴壯麗。座天
使如流星之輝，⽽熾天使則如照亮全空的閃電。布克斯托夫引⾃《猶太新年》：「你
不可仿造我⾯前的⼤⾂們，他們在⾼處侍立我，如座天使、熾天使、神聖活物及出⾏
的信使。」在基督徒或彼得-保羅派中，我找不到關於哈斯瑪靈的記載。他們是智天使

階層的靈，擁有火焰與陽光之翼；但在本卷中，哪怕只是描繪天界偉⼤靈質的千分之
⼀，篇幅也不夠。因此，我不會描述以諾所⾒的阿薩林和伊薩林，只需提到這對歐洲
神學來說是陌⽣的。


15. 如前所述，以諾的異象與歐涅斯的天界政體觀並無沖突。在⽂本中，此第⼆

位佛眼⾒風暴摧毀了偶像，便驚恐逃亡，經歷了⼀場夢境或幻象，這常常始於深邃如
海的靈魂熱情，如同史威登堡的部分異象（非全部）。⼀位美麗的處女，象徵他⾃⾝
被啟發的靈質，或是神聖伊⻄斯親⾃降臨到他熾熱思緒的漩渦中，或是天界之靈的顯
現，引領他進入荒野，考驗其本性。他戰勝考驗，也得到了安慰。這場夢的記載屬於
東⽅傳說最古老的部分。


16. 接下來有個靈立刻召喚第⼆位信使，不確定這是否就是夢中處女，此靈賜予

「⼗者」模糊預兆（始於第六章）；抑或這只是⼀場神聖的預⾔異象，信使被天界榮
耀包圍，並受到神聖啟⽰，⼼思與⾄⾼者同在。但無論預兆何時降臨，其蘊含著最神
秘、最富啟發性的智慧，正如這位偉⼤先知所展現。第⼀卷序⾔說道，聖靈揭開所披
的⾯紗——凡⼈無法揭開——以謎⼀般的⽅式展現未來之⼈的異象。讀者應知，以諾

等⾼階天使及信使既非男性亦非女性，能隨意變換形態，不限於聖靈；因此，守望天
使也可能以處女形象顯現在神聖救世主眼前。上帝在祂存在的最初時刻（若可⽤此語
形容永恒者），便以聖靈顯現其榮耀靈質，成為AO；所有⼤天使亦被賦予此類能⼒。

但我認為，彩虹顯現代表的是本異象中的星，指的是聖靈（第1節），儘管神聖天使也

可能呈現彩虹之⾊，其翅膀常有此輝煌⾊彩，故有「閃耀蛇袍」之神話。


17. 從以諾第⼀章的描述可知，他本來是聖殿受信任的祭司：是夜間守望者或最

⾼級的天⽂學家。腓尼基⼈（鳳凰的追隨者）稱這些⼈為天象觀察者。他在天⽂學與

109



科學上的卓越成就，⾜以證明他是當時智者中地位最⾼的。此觀點可從後⽂得到印
證。根據《⻄拉之⼦》44:16 說：「以諾蒙主喜悅，被接升天，成為各世代悔改的榜

樣。」此處所說的悔改，指他逃離聖殿與夜間守望者。寧錄稱：「那位族長非凡聖
潔，在於他回歸了真正信仰，這在當時處於腐敗狀態（第三部336⾴）。」即歐涅斯

《啟⽰錄》中宣講的信仰。寧錄作者如何得知此事？他是否獲知了⾼階共濟會的秘
密？他是共濟會成員嗎？他⾝為有地位的⼈，是否收到了⼤師的指點呢？《啟⽰錄》
的博學作者常說，薩塞克斯公爵與他是英國僅剩知曉共濟會秘密之⼈；他應再加⼀
⼈，儘管那⼈並非會員。赫伯特對真正的《以諾書》⼀無所知，但他所猜測的內容，
唯有在此書才找得到。看到真理在這些意想不到之處閃現，著實令⼈驚嘆。這位⼤學
者猜測以諾與亞特蘭蒂斯之間的關係，也同樣令⼈驚嘆，我在第⼀卷中多次提及。


18. 以諾作為天象觀察者之⼀，遺留的除其科學著作外，便是本⾴所附的「黃道

⼗⼆星座」，起源並非來⾃埃及。其中⼀些圖案確實與埃及有關，但第⼆位佛如此博
學，取材⾃世界各地也不⾜為奇。中央的「唵-⼘塔」與AO相似，但為何基爾克稱其為

「三形神」？莫非他知道兩條蛇象徵的是從 AO 散發出的整個靈之⽣命？我不認為他

知道，但作為學識淵博的耶穌會⼠，誰⼜能知在梵蒂岡會學到什麽？他是否曾獲準在
梵蒂岡四處查閱⽂獻，發現了不允許外⼈接觸、古代信使長久失傳的著作？是否找到
記載厄琉息斯秘儀的⽂獻，從⽽學到我⾸次公開的內容？這些問題如今已無從考證，
我也無暇細讀這位教會巨擘的著作。也許他確知某些真秘，若如此，便可解釋上述之
事；彼得-保羅派的三位⼀體觀念絕不可能啟發此說。儘管如此，上帝的太陽形象具有

鴿⼦的翅膀、以及象徵活躍⽣命的蛇，與史威登堡所⾒「靈性太陽中上帝」的異象完
全⼀致；這也是為何不應輕率的否定其⾔論。我懷疑他是否研究過神話學，其思想要
麽源⾃此處，要麽源⾃天界顯現。


19. 阿本尼菲寫道：「阿德⾥斯，即信使（願他安息），是塞特之後第⼀個⽤筆

書寫的⼈，阿德⾥斯⾃幼虔誠敬神，在美德上卓越非凡，遠超他⼈。上帝立他為先
知，賜予他三⼗本書，並繼承了塞特所著之書及歐涅斯的奧秘⽂獻。他也發明了縫
紉、織布與精美服飾，並在這些⼯作中讚美並聖化上帝；每當休息時，便仰望上帝，
冥想奧秘，將其寫入書中。阿德⾥斯年過四⼗時，⾄⾼者差遣他⾄該隱⼦孫之處。那
時有巨⼈，⽣活極端墮落，沈溺於遊戲、歌舞等享樂，與放蕩女⼦淫亂無度，甚⾄與
⺟親、姐妹亂倫，無恥的與惡魔（夢魘、魅魔）交合。他們完全陷於偶像崇拜，受惡
魔教唆制造偶像，仿照該隱⼦孫造了五尊偶像，名為Vad、Schuah、Iaaut、Iaauk、

Nesran。崇⾼的上帝差遣阿德⾥斯教導敬拜真神，如此榮耀且受祝福，他召集眾⼈，

責備其惡⾏。這可⾒於《以諾書》中。」我引⾃基爾克的《埃及之謎》，可⾒這是根
據真實的《以諾書》的⼀部分寫成，作者必曾⾒過此書，且與辛凱盧斯的希臘殘篇精
神上極為⼀致。這與勞倫斯博⼠⽤的阿比⻄尼亞抄本相去甚遠，但我很想看看麥樞機
主教未出版的⼿稿。


20. 許多關於天書的古老傳說，源⾃《塞特之書》，或許是基於《以諾書》第三


110



章末或第⼗三章的內容。根據狄奧多羅斯·⻄庫魯斯記載，古時有⼀本⽤紫帶捆綁的

書，載有諸神的崇拜與榮譽，由⼀只鷹交到底比斯的祭司⼿中——底比斯可指任何聖

殿之名——神聖的抄寫員為紀念此事，頭戴紫帶與鷹翼。亞歷⼭卓的克萊⾨斯也提到

祭司頭戴翅膀的事。他說，宗教遊⾏時，神聖書記走在最前，頭戴翅膀，⼿持書卷。
鷹或鷲在神聖語⾔中意指來⾃太陽的靈；如同⿂最初象徵第⼀信使，後來泛指⼗⼆聖
使之⼀。⾒本卷伊⻄斯插圖，與本卷前折⾴插圖相呼應。


21. 以諾是以火為象徵的使徒，火在其啟⽰中扮演著極重要的⾓⾊。瑣羅亞斯德

在研究以諾⽅⾯多於之前的信使，因⽽火是其頌歌中⼀個重要特⾊。這是否神秘的關
聯於他⾃⾝「化為火焰」，我不深究，但這確實值得研究。俄耳甫斯（意為火舌或火
⼝）是太陽之⼦，是第⼆位信使或其祭司在希臘所⽤的名號之⼀。若非如此，便是指
瑣羅亞斯德。在以諾之後，「火」成為了上帝的象徵，尤其是在第五位信使宣講之後
更為普遍。哈格雷夫·詹寧斯先⽣在《玫瑰⼗字會⼠》中如此描述火的象徵與普遍神

化：「錫克教的火塔、印度教的穹頂和多層尖塔、佛教各派直立塔樓縱向排列的廟
宇、僧伽羅⼈的宗教建築、拜火教徒的直立火廟、意⼤利的鐘樓原型、威尼斯聖⾺可
塔樓、埃及火焰狀或⾦字塔形（希臘語「火」之意）的建築中，我們都能看到此象徵
反覆出現。在穆斯林之地，宣禮塔在東⽅陽光下閃耀，其新⽉雙⾓，如同⽉亮、圓
盤；或者是⻄頓阿斯塔祿的雙尖球體，所羅⾨是最具智慧的⼈類，曾對這被禁⽌的崇
拜產⽣邪惡的渴望；還有埃及⼈神秘的圓盤或圓環，反覆出現，彷彿在所有占⼘師和
巫師的神殿額上留下印記。埃及充滿深邃的哲學、智慧、神秘洞⾒和宗教，⿊暗深淵
中升起⼀位神明為其庇蔭；所有穆斯林的宣禮塔，其他⽉亮、圓盤、翅膀或⾓的象徵
——這些紀念碑或象徵都⾒證了火的神化。這些還⾒證了詹寧斯先⽣未曾察覺的更多

含義。每⼀座宣禮塔、⽅尖碑和火廟，都以獨特的形狀和形式，⾒證了啟⽰錄權杖，
賜予了第⼗⼆位信使，以及其象徵的普世主權與宗教權威。幾乎所有東⻄⽅的神聖建
築都可⾒⼀斑，包括其曲線、象形⽂字和火焰舌、上帝與聖靈權杖，以及摩⻄權杖化


111

	          圖四



為蛇。兩者都以奇妙的形式，傳達了「⼗」與「⼗⼆」的神秘奧秘，原屬於原始時代
的祭司。這還⾒證了⼀種普世宗教，即上帝信仰，以火或△為象徵，以及A與I（AO的

⾸字⺟）。讀者可參照本卷前附的折疊插圖，對比權杖和節杖；節杖與伊斯蘭宣禮塔
頂端的新⽉有著相似形狀。請注意，在埃及雕像中，第⼗⼆位信使的權杖常出現在信
使象徵⼿中：此杖盤繞著蛇，每⼀位救世主都持有它；此乃古波斯賢⼠、婆羅⾨祭司
及古代德魯伊的魔杖；現今彼得-保羅教會中的主教牧杖；在羅⾺錢幣上，常以連鎖螺

線的形式出現。


22. 第四章中的《天⽂學之書》只是殘篇，未能抵御時間的侵蝕，也無必要完整

保留，因為在當今時代，天⽂學知識⼤致上已達到了⼈類實際應⽤所需的極致。以諾
已留下榜樣，激勵後⼈追隨其光輝⽽崇⾼的⾜跡。德拉蒙德博⼠說，埃及和迦勒底的
祭司們在天⽂學上的成就，越是深入研究，越是令⼈驚嘆。他們周期計算的極為精
確，掌握了天⽂學最重要的知識；若能公正探討此問題，會發現這是顯⽽易⾒的（⾒
《俄狄浦斯·猶太⼈》124）。在他之後，瑣羅亞斯德將這⾨科學完善⾄極。他堪稱

「古代的⽜頓」，只不過其天賦普遍遠超⽜頓。第七位信使也精通埃及所有學問，對
天⽂學亦有深刻了解；約書亞時代的歷法改⾰（荒謬的變成「約書亞命令太陽靜
⽌」）無疑歸功於雅赫摩斯的才智，儘管這位偉⼈已在改⾰完成前去世。波菲利引述
辛普利修斯稱，「加⾥之強者」卡利斯提尼在亞歷⼭⼤攻占巴比倫時，曾從巴比倫寄
給亞⾥⼠多德⼀份長達1903年的天⽂觀測記錄。巴比倫被亞歷⼭⼤攻占約在耶穌誕⽣

前350年，若加上1903年，則巴比倫⼈在第九位信使降臨前約2250年就有天⽂觀測。巴

比倫的鼎盛輝煌在⼤流⼠被毀滅後終結（約耶穌誕⽣前600年），迅速衰落。⾒希羅多

德與狄奧多羅斯·⻄庫魯斯。後者提及阿特拉斯的天球，狄奧根尼·拉爾修斯則提到穆薩

伊奧斯的天球。帕拉墨得斯（意為「古代謀⼠」），據說⽣活在特洛伊戰爭時期：


「他發明了星辰的量測，

記錄其運⾏、天體秩序、以及星座，

⽤以標記無數星空的徵兆，

判斷航⾏與耕作的季節，

他⾸先發現了各⾏星的運⾏規律、距離與周期。」


辛普利修斯對於亞⾥⼠多德《天體論》的注釋中，提到了卡利普斯、歐多克斯、
奧托利庫斯和索⻄根斯的天球；這些都是啟⽰錄祭司的厄琉息斯名稱。斯特拉波說，
盧庫盧斯攻占本都的⻄諾普城時，帶走的寶物中有⾙爾-奧魯斯的天球。普林尼稱，希

帕恰斯擁有⼀只繪有星辰的天球。巴別塔據說是由夜間守望者建造的天⽂台；讀者可
以將深奧的天⽂學知識追溯⾄第⼆位信使時代，那時已取得了偉⼤的成就，甚⾄遠⾄
本初佛的周期。


23. 第⼆位信使深入了解星辰的秘密，以⾄於其名字與天球儀的發明聯繫在⼀

起。不過，我認為他只是加以完善，⽽非發明。當他被稱為阿特拉斯時，總以肩扛天


112



球的形象出現，成為了⼀個象形符號，據說阿特拉斯⽀撐著天界。他在埃及的象徵亦
如此（⾒圖五）；⾒聖靈之六百。此象形⽂字⾒於基歇爾，意為「上帝」；也指永恒
之蛇托舉宇宙；還象徵著名的「雙蛇」象形⽂字，此雙蛇散源⾃有翼圓球，代表微觀
宇宙的兩位守護靈；眾多古代徽章中也出現兩獅、兩孔雀、兩鷹；還有纏繞信使神杖
的兩蛇。這還象徵著活躍、熾熱、蛇形⽣命⼒，從這個偉⼤的「O」中湧現，並充滿

廣闊無垠的宇宙。上述形態可⾒於薩默塞特郡阿布⾥和斯坦頓·德魯的巨型蛇形神廟。

這⼀符號分解後，實為 AO。讀者可將其對比於埃及神的象徵，⾒圖（六）（同為

AO，A與倒置的Ω融合），這⼀眼看出是《啟⽰錄》中的AO，祭司們卻將其曲解為阿

爾法與歐米茄等無稽之談。這些原始符號⾒於基歇爾的《埃及俄狄浦斯》第三卷第23

⾴。但這還不及下述奇妙符號，常⾒於墨⻄哥象形⽂字中。圖（七）代表 AO，結合了

印度野豬化⾝、斯堪的納維亞的索爾、和威爾⼠亞瑟王的象徵。另⼀個墨⻄哥符號也
同樣重要，代表印度的⿂化⾝，以及聖靈頭上的埃及⿂（⾒折疊插圖）。此處可⾒ AO 

⼆合⼀，發出信使：第⼀位信使、亞述的歐涅斯、《啟⽰錄》的神聖書記，其形象⾒
第⼀卷。這些遺跡將⻄藏、印度、亞述和埃及的原始信仰與象徵，與英格蘭關聯起
來。我們在波斯納克什·魯斯坦和墨⻄哥奧科辛⼽古廟上，也發現了同樣的祭司符號。

我希望將⼈類帶回這⼀崇⾼⽽純粹的信仰；我的靈魂每天都被太陽般明亮的異象充
盈。如果這是⼀場夢，我已為之獻出畢⽣的⼼⾎；若將這份努⼒⽤於其他領域，我許
能贏得許多外在榮譽與財富，但我並不看重這些；因此我依然在夢中勞作，孜孜不
倦。





24. 在圖（九）所⽰的亞述浮雕中（可能已有五千年以上歷史），可⾒兩位鷹⾸

靈質或⼤天使⼒量向宇宙致敬。宇宙被象徵為⼀座聖殿或⼀棵神聖的樹、⼀棵世界棕
櫚樹、周圍環繞著⼗三個燃燒的太陽或星辰，為主要的花朵或果實，向四周發射光


113

     圖五	            圖六                   圖七

     圖八	                               



芒。較⾼等的共濟會中有「⽩鷹騎⼠」，正是為紀念此景。這棵樹或⽅⾈象徵天之聖
靈。⼗三顆星代表⼗⼆位信使或盧庫摩斯，從⾄⾼太陽（第⼗三顆星）汲取光芒，太
陽以七重輝煌的光芒加冕宇宙的莊嚴⽀柱——既是樹⼜是柱——其上⽅閃耀著史威登

堡所⾒的「靈-太陽」，引領⼗⼆位最明亮的⼦女和⼤天使化⾝。這些盧庫摩斯（⼭、

奧密德或光之柱）是古伊特魯⾥亞的救世主，其頭銜與印度的摩奴類似。嗎哪是天使
的食物，事實上指摩奴信使，是所有饑餓者的⽣命之糧。其他類似詞也是神聖共濟會
⽤語。這些中⼼圖案反覆出現於凱呂斯伯爵《古物匯編》第⼀、四卷的伊特魯⾥亞精
美陶瓶上，瓶上的女性形象否定了因曼博⼠所提出的觀點。格溫多-盧的⿊鷹與此類

似；但德魯伊教在墮落時期，恐怕將亞述信仰中溫和的祭品變為⾎祭或⾎贖，如保羅
及其追隨者所宣揚的，在加略⼭上非⾃願的⼗字架犧牲。在圖（⼗）浮雕中，我們看
到第⼀、第⼆位信使（歐涅斯與以諾）以國王的形象、或做為⼈類微觀宇宙的兩⼤守
護天使，向上帝致以神聖崇拜，即世界「柱-樹」的守護者；兩位鷹翼⼤天使站在⼀

旁，是兩位信使在世間的特定引導者與庇護者，彷彿以神聖預兆的光輝來讚美，如我
曾體驗過的那樣，熱切地崇拜造物主，被包圍在 O 中，左⼿持有 A 或 △：有翼的

AO；《啟⽰錄》中的鷹翼伊薩。在此，「柱-樹」或 AO 被⼆⼗四位古聖者的星形或玫


114

	               圖九

	               圖⼗



瑰形象環繞，頭頂是「靈-太陽」，⽽她則被⾄⾼神的光輝與形象加冕，漂浮在光中，

此光為「靈-太陽」的⾝體，⼿持聖靈的△符號。


這些符號可⾒於凱呂斯《古物匯編》第⼀卷第65圖中，鷹翼、鷹⾸獅⼦拉著愛神

戰⾞；在同書第⼆卷第10圖中，埃及太陽船上有兩隻鶴或太陽象徵，以及神聖的T；⼜

或者作為兩隻公雞駕著⼀只獅⼦戰⾞，雕刻於紫⽔晶上；或作為兩隻⽑蟲拉著海豚
⾞；或是兩隻獅⼦部分托舉著美麗的天后，以及她⾝上六個新⽉狀的那羅⾓，如同書
中第90、118圖。⼜或是神秘之⾈上的兩位鷹⾸祭司，⼿持三柱，頭頂鴿翼太陽AO

（同書第五卷第12圖）；以及同書第四卷第16圖中兩隻鱷⿂的精美雕塑。⽑蟲為何象

徵救世主？原因顯⽽易⾒：其卑微、匍匐、完全屬地的外表下，隱藏著美麗的蝴蝶形
態，彩翼如虹；另外的象徵包括蛇、鮭⿂、聖甲蟲、孔雀和垂死的海豚；這些象徵意
義讀者在前幾部分的中已熟悉。


26. 邁克爾·格萊卡斯在其《編年史》121⾴中說：「據說，福⾳天使烏列爾位於

群星之間，降臨到塞特和以諾，教導他們歲⽉的長短、⽉份的變遷、以及年份的變
化。」很可能指的是那羅周期。法布⾥修斯引述⼀位無名作家說，某些東⽅賢者從
《塞特之書》中得知有⼀顆星，將預⽰新救世主的降臨，於是選出⼗⼆位最受尊敬且
學識淵博的同伴，負責觀測何時出現，這些⼈被稱為「賢⼠」。他們居住於⼀座⼭
中，⼭內有⼀洞穴，四周樹⽊環繞、泉⽔潺潺，他們在此沐浴並向上帝祈禱三天，⽽
後交接給其他⼗⼆⼈。這樣持續了好幾代，直到他們看⾒那星星，宣告著第九位信使
的誕⽣。於是，他們派出其中三⼈，跟隨這顆星星兩年，直到來到耶路撒冷。我已指
出，耶穌熟知這些著作中揭⽰的許多神秘真理；事實上，他本⾝就是第七位信使的再
⽣，精通埃及所有智慧（⾒《使徒⾏傳》7:22）。因此他多次提及⾃⼰的前世，他在

天界與地上的顯現中都屬實。「我實實在在地告訴你們，在亞伯拉罕之前，我已存
在。」（《約翰福⾳》8:58）此話被彼得-保羅派完全誤解和曲解。耶穌暗⽰奧秘給最

親密⾨徒（他常勸誡他們「不要把珍珠丟給豬」《⾺太福⾳》7:6），並在私下傳授密

傳宗教（《⾺太福⾳》13:10,13,36；17:9；《⾺可福⾳》4:11,12；《路加福⾳》8:10；


115

	               圖⼗⼀



13:24；《⾺可福⾳》4:34，與《約翰福⾳》18:20相⽭盾））⽽在耶穌離世後，這些教

導被銘記於⼼，基督教中出現了⾃稱「塞特派」的教派，正如以⽪法尼烏斯所述，這
第九位信使被認為是塞特的再現，上帝允許他第⼆次降世以復興天國真理。據說賽特
曾受天使教導，被接到天界四⼗天；同樣地，據說耶穌在曠野中受試探四⼗天，並在
戰勝試探者或控告者後，天使來服侍他。訪問天界時，塞特變換聖容，充滿光輝，如
後來的耶穌⼀樣，此後在世間也永遠保留此道光輝。以⽪法尼烏斯說，塞特被稱為基
督，即「受膏者」——在印度意為「純潔者」。請注意，耶穌⾃知為第七位救世主的

再現（以懺悔者⾝份），這解釋其非凡的忍耐：他似乎只抱怨過兩次。（《⾺太福
⾳》8:20；17:46）還請注意，第⼀位卡比⾥雅赫摩斯與其再現的耶穌之間有趣關聯，

即星期⼆（火星⽇）為「耶穌⽇」。⾒福修《偶像論》480⾴，阿姆斯特丹1641年版，

寧錄第三卷388⾴引。可與前⽂第⼀卷255⾴提及的阿⾙拉馮鮭⿂每年再現的神話對

照。


26. 我未曾得知，也未曾試圖了解，是否有特定天使引導第⼆位信使遊歷他所⾒

的⼤部分場景。他提到有不⽌⼀位天使與他交談。但我認為最常向以諾顯現的光輝
靈，是阿拉伯⼈稱為「忠信之靈」的加百列。波斯⼈以「天界孔雀」作為隱喻，即
「信使」之意；孔雀如鮭⿂、聖甲蟲⼀樣，是救世主的象徵。緬甸⼈以孔雀或信使為
國徽，視其為天地間的仲介者。毋庸贅⾔，這個最古老且開明帝國的國徽，絕非源⾃
歐洲；⾃厄琉息斯共濟會消亡後，孔雀的象徵僅⾒於東⽅。緬甸孔雀張開雙翼成完美
圓形，彷彿立於太陽之中，正如《啟⽰錄》所述（。緬甸國王名叫伊亞扎迪·伊亞扎，

類似於阿⿑茲、赫蘇斯、耶穌等名字，他⾃稱為旭⽇之王，暗指那羅周期、以及其化
⾝⼤天使，按東⽅神學，他被視為活喇嘛的代表。耶茲迪庫爾德⼈在秘密儀式中崇拜
孔雀天使或信使。⾒費夫爾《⼟耳其劇場》367⾴，巴黎1682年版。在迪德隆，有⼀個

希臘⼗字架的雕像，位於⼀個拱⾨中，旁邊有兩隻孔雀，如亞述的兩個鷹⾸神。⼗字
架象徵上帝，拱⾨象徵聖靈，孔雀為救世主。此雕塑原作為⼗⼀世紀。萊亞德說（他
並不知曉⾃⼰所談的秘密象徵），耶茲迪祭司隨⾝攜帶著名的孔雀王。我請求卡瓦爾·

尤素夫滿⾜我的好奇⼼，他答應了，清晨帶我去納⿑家。剛進⾨時，屋內光線昏暗，
良久才看清那件蓋著⼤紅毯的物品。祭司們恭敬地靠近，鞠躬並親吻其下的布⾓。⼀
個明亮的銅或黃銅底座，上⾯立著⼀個粗糙的⿃形銅像，類似印度或墨⻄哥的偶像，
⽽非公雞或孔雀。其⼯藝頗具古意，但未⾒銘⽂等。然⽽，這些可憐的祭司及其更可
憐的信眾，對孔雀象徵及其所蘊含的真理⼀無所知。萊亞德所繪的更像鳳凰，但無論
是鳳凰還是孔雀，皆為救世主象徵。根據穆斯林的說法，加百列將《可蘭經》神聖章
節傳給了第⼗信使。他與米迦勒同屬伊斯蘭教所謂的莫卡雷邦階層，常侍上帝寶座左
右。其雙翼橫跨東⻄，⾜下晨光閃耀，榮耀難以⾔表。每位⼤天使皆可隨意放⼤⾃
⾝，光輝超越烈⽇極盛之時。


27. 以諾所⾒天界奇觀，使他深感必須摒棄⼀切對太陽或星辰崇拜的傾向，因此

在第五章開篇即聲明，所有崇拜只能以上帝為唯⼀崇⾼對象，其他皆不⾜取。讀者應
記得《啟⽰錄》第⼀部分第13節中提到的火紅戰⾺異象，本章亦提及。以諾在本章還


116



談到獲得⾃天界⼒量的符號，其中⼀些收錄於第⼀卷折疊插圖。其中之⼀是帶柄⼗字
架。《啟⽰錄》中的 T 形⼗字（安卡）⾒於⼤英博物館的獅⾸斯芬克斯⼿中，也⾒於

世界各地古代遺跡。這些雕像⼿握⼀個環，上⾯連接著⼀個⽅形板，微微浮雕著三重
⼗字架。奧魯斯-阿波羅稱，當埃及⼈被問及其含義時，稱此為神聖——即秘密與啟⽰

的奧秘。⼀種觀點認為這象徵復活或來世，或代表⼀體性。許多埃及神廟的平⾯布局
依據此型態；許多聖所或帳幕也是以此形狀為藍本設計，墓室的總體布局（如⾒於利
科波利斯）也體現了仿制與組合的宗教規範。⾙拿勒斯和⾺圖雷亞的廟宇即為此形。
埃及⼈與德魯伊的祭壇多為 T 形，也有圓形與蛇形。古時將此作為徽記，如緬甸的孔

雀與印度的⿂⼀樣。下端延長則為埃及旗幟，作為各城徽章的⽀撐，如萊昂托波利斯
的獅⼦、潘諾波利斯的⼭⽺。波斯古旗（⾒沙普爾雕刻）為⼗字架，三上臂各加⼀
球。旗幟⾃古為埃及、中國、緬甸的神聖之物，極具宗教象徵。基歇爾著作中有幅圖
畫，長柄⼗字上懸著帶⾓的蛇，眾所周知，這是創造性智慧或造物神的象徵，也是希
臘與伊特魯⾥亞精美卷軸的起源，實為埃及風格。索爾之錘為 T 形，該神本⾝有時以

巨型 T （由樹幹與樹枝構成）形象出現。T 形似乎專⾨獻給埃及托特。赫耳墨斯的⽅

形神像即以此為模型製作。荷魯斯⼿持的⼗字架（飾以戴勝⿃的頭）與主教、朝聖者
所⽤者相同。⾦星符號即帶柄⼗字：⼗字與圓圈。直線與圓圈 IO 的結合，象徵愛情；

基歇爾稱希臘字⺟ Φ本為象形⽂字，常⾒於獎章上，意指⾃然、女陰或吸引⼒；與τ結

合為φτ，構成普塔、或以諾歐普塔特徵，即宇宙的運動之靈或⼆合⼀ AO。古代⾦星確

實象徵哲學家所謂的「愛」、磁⼒或吸引⼒，其符號顯然意在表達此功能；尤其如許
多⼈所⾔，T 為⽣殖⼒的象徵。有時圓圈被三⾓形或△替代，象徵世界激發之火及女

性⽣殖⼒。T 字奉獻給荷魯斯，如同厄洛斯，是埃及的⾦星之⼦、⾃然之⼦或聖靈之

⼦，是愛、光與熱之神，是從混沌原卵中誕⽣的⾦翼美神。這些奇妙留存的符號，證
明了帶柄⼗字⾃古即為神聖與啟⽰錄的紀念物。





28. 在祭司的繪畫和雕塑裡，⼿中除帶柄⼗字外，還有兩種常⾒圖案：⼀為四點

突出的卵形，另⼀為三⾓形。這些圖案明顯具有護符或抽象神秘性質。埃及哲學有⼀
重要教義：在⾃然太陽被創造、並流出物質光之前，存在著永恒無處不在的智⼒之火
與源泉，三⾓形或⾦字塔極好地表達了這⼀點，⾄今畫家、神學家、化學家仍以其為
象徵。此為長者奧⻄⾥斯、造物主，是原初⽔的配偶，如希臘的火神與維納斯，萬物
由其結合⽽⽣，⾸先誕⽣荷魯斯——⽣命與愛的光明神，道德與智⼒之光。但埃及⼈


117

            圖⼗⼆	         圖⼗三



誤以為光只與上帝有關，實則也指原初光、「靈-太陽」、聖⺟，△為其象徵，亦為⽗

神之符號。火焰呈⾦字塔形，泉⽔亦然，故⾦字塔與△皆為上帝與聖靈的象徵，⼆者
結合為古印度共濟會符號 ✡，即 AO。火與⽔、上帝與聖靈，是埃及神學與哲學的⾸要

原則。前兩圖已說明，最後⼀圖不⾔⾃明——即伊⻄斯，女性或被動原則；迦勒底的

混沌，卡巴拉的阿爾格，哲學家所謂包容⼀切的原始⽔。看看象形⽂字就能理解其含
義：這是混沌之卵，萬物的⺟體與容器。其橢圓的焦點處在⼀條線上，從側⾯延伸出
四個點。此數學形式非常貼切的表達了四個基本世界的孕育。托特名字的字⺟組合
（由三個T底部相連，圖⼗⼆）⾄今仍為共濟會「皇家拱⾨之寶」。共濟會源遠流長，

⼤⾦字塔曾是⼀個⼤會所。⾒瓦爾⽪《古典雜志》第⼆⼗卷。斯蒂芬斯在中部城市遺
跡中，發現了以諾的圓球與有翼蛇，也發現了希臘⼗字與啟⽰錄的 T 字。第三部分所

列⼤部分符號，在斯蒂芬斯著作中皆可⾒。物質宇宙在秘儀中以⼗字象徵（圖⼗
三）：△為火，▽為⽔，▷為空氣，◁為⼟。五點三⾓形象徵著中國古代對天之五誡

的服從，這也是佛教的五戒。以諾說，這些厄琉息斯主義的象徵，皆由⾼階靈所賜
予。我們應當對其懷有崇敬之⼼，即便最具智慧者也應謹慎，不應輕易的否定⾃⼰⼀
時難以理解的符號與象徵。


29. 以諾在第七、九、⼗章講述了夜間守望者的歷史，並描述了他對⼦孫的使

命。他⾒到罪惡之⾕，⼀片如《啟⽰錄》所述的火湖，或如德魯伊教的惡魔之城，是
深淵之⽔下的火海。在這些章節中，詳盡地了解到歐涅斯或稱本初佛的祭司階層，是
如何背離神聖使命：他們作為神之⼦，如許多偉⼤教階，常因欲望⽽墮落，貪戀財
富，與⼈之女（即惡⼈後裔）通婚。此處神之⼦是指忠於上帝的⼈，「使⼈和睦的⼈
必稱為神之⼦」（⾺太福⾳5:9,45），並非天使或靈體，這只是《寧錄》作者荒謬的想

法，更非任何⼈專屬的稱號。基於此，希伯來（非摩⻄）律法要求猶太⼈永遠只與本
族通婚，不與外族結親；這⼀禁令為整個希伯來⺠族埋下了死亡、腐敗與衰敗的種
⼦，致使無⼀猶太⼈不帶疾病。⼀個擁有如此多優良品質、美德和成就的⺠族，受彼
得羅保羅派的迫害，以及近親繁殖導致的⾎統腐化，從⽽放棄拉比的教導，棄⽤理
性。任何希伯來⼈都會為其⺠族⼀百年來的進步感到⾃豪，其中開明的⼈則對嚴苛法
律感到遺憾，他們禁⽌與非猶太⼈通婚。在第九位信使時代，他們極為腐敗；⽽在第
⼗⼆位信使時代，他們與⾃詡美德的彼得-保羅派迫害者不相上下。迷信與奴役使其墮

落，知識與⾃由將使其復興。願他們在獲得⾃由後，擁抱知識。我不敢祈禱他們會將
知識與⾃由結合，因為我了解其頑固信仰。


30. 以諾在本章提及獅神。整個非洲因受獅神庇護，⽽被稱為⾥奧諾伊；獅神所

屬的天界階層與救世主相同。浪漫派作家有時將「⾥奧涅斯」這個名字⽤來指代康瓦
爾郡本⾝（即亞瑟王的故鄉——在梅林的預⾔中被稱為「康瓦爾的野豬」），有時則

⽤來指代位於康瓦爾與歐洲⼤陸之間的那片⼟地，在亞特蘭提斯⼤洪⽔中淹沒。幾乎
每本古代的書，都能發現英國與東⽅宗教和傳統的關聯。「⾥奧涅斯」指波斯密特拉
教的獅⼦（正如賢⼠所⾔的智天使獅⼦）、獅神、迦勒底的紅獅。埃及與埃塞俄比亞
⼈稱巴比倫為獅⼦。密特拉教獅⼦據說無⺟且⽣於⽯頭，此⽯即聖靈。波菲利稱此獅


118



為光明、太陽之⼦，即太陽化⾝為⼈。這將密特拉或智天使之獅與歐涅斯《啟⽰錄》
中的猶⼤之獅關聯起來。


32. 第九章進⼀步介紹了夜間守望者的歷史、偉⼤⺠族的教階、及其掌握並泄露

的深奧秘密。寧錄稱，這些⼈已染上狂熱宗教，以⾺為象徵，因此被比作嘶鳴的⾺，
舉⽌極為放蕩：男女混亂，老婦比青年更淫，⽗女、⺟⼦亂倫，⽗⼦難辨。與此同
時，他們使⽤各種樂器，喧鬧聲直沖聖⼭之巔。百名賽特派受這些誘惑，違背誓⾔，
下⼭與該隱女兒結合，⽣下古代巨⼈。他們在⾼級秘儀中學到並泄露的秘密之⼀是
Akao。此詞與啟⽰錄中的神秘 AO 密切相關，意義極為深奧，如同瑣羅亞斯德的「阿

胡那瓦爾」與婆羅⾨的唵「AUM」。AO 指諸⽔，或指神聖本體。此詞古老且極富神秘

⾊彩。愛爾蘭語AOS意為樹與智慧，即聖靈；AOD（去d發⾳）為太陽名，也是火與光

之女神維斯塔之名；Ao，火之女神，有⼈將其類比於印度的雅度。阿拉伯語Om-Ar-

Ao，常加於神名之前，被稱為不可譯之詞，也與此相關。希望今後不要再有⼈提彼得-

保羅派的阿爾法與歐米茄荒謬說法。杜布瓦神⽗引述《往世書》中有云：「吠陀所規
定的⼀切儀式、火祭、及其他莊嚴凈化儀式，終將消逝，唯有唵⼀詞永存，因為這是
萬物之主的象徵。」唵即O，上帝的象徵，永恒之環；M為聖靈之符號，也是印度聖靈

摩耶之⾸字⺟，/\/\為波浪或⽔的組合圖案。唵倒讀時，O為聖靈象徵，女陰、「靈-太

陽」與⾃然之環，/\/\為永恒之蛇或神。這些符號皆美麗⽽富哲理。威爾⾦斯引⾃《薄

伽梵歌》122⾴稱，除唵符號外，還需加上「那」與「實在」，⽅成神秘神名。阿拉伯

信仰中，知曉神名者可洞悉異國之事，役使精靈，掌控風與季節，治愈蛇咬、瘸腿、
盲疾等。婆羅⾨稱那羅周期 為「秘密中的秘密」。


33. 以諾並不適於現代哲學家；他在第九章稱新⽣⼈類如夏⽇繁樹般繁茂。這與

所有傳統⼀致，甚⾄與奧丁之園或伊甸園幸福時代的古老觀念相符。讀者可將地球最
初時代（由⼆⼗四古聖者或歐涅斯之前的蘇丹統治）與赫⻄俄德的描述對比，再決定
是否相信該時代只有猿猴，如達爾⽂及其可憎猿類所宣揚的。⽣活在耶穌前近千年的
古詩⼈說道，⼈類誕⽣後，黃⾦時代隨之開啟，這是不朽者的珍貴禮物，他們視克羅
諾斯為君王。那時⼈類如諸神般⽣活，無憂無慮，無勞無苦。無有衰老，四肢永保活
⼒，無病痛之苦。當消融的時刻來臨，死亡如睡眠般溫和，無恐懼。萬福⿑⾄，⼤地
⾃發豐收，有著和平、幸福與快樂為伴。（⾒《⼯作與時⽇》108節，第三部分454

⾴）


34. 洪堡論及地球另⼀端的⺠族時，談道⽻蛇神的統治時期是阿納瓦克⼈的黃⾦

時代。那時所有動物與⼈類和諧共榮：⼤地不經耕種便能產出豐碩的收成；空中充滿
了眾多⿃類，其美麗的歌聲和⽻⽑受到讚賞。但此幸福世界沒有持續很久，如同薩圖
恩統治時間短暫。哥特⼈認為，世界最初的居⺠超越凡⼈，居於⾦光閃閃的宏偉廳
堂，充滿愛、光與友誼，連最普通的器⽫也由黃⾦製成，故稱黃⾦時代。純潔的幸福
很快被污染：某些女⼦從巨⼈之國⽽來，進⾏誘惑⽽敗壞原初的純潔。⾼階共濟會⼠
奧維德也以同樣的語⾔，描述黃⾦時代的普遍共感。他說，彼時的信仰與正義無需法


119



律約束，⼈們履⾏職責的動機並非出於恐懼，也不存刑罰。無需在銅版上刻下威嚇律
法，以遏制惡⾏。罪犯不必在法官前顫抖，⽣命安全無需法律保障。樹⽊尚未被⽤來
造船遠航，凡⼈安居故⼟。城市無城墻⽽安然無恙，無需⼠兵維持和平。⼤地無需耕
耘⾃⽣萬物，⼈們以野果、橡實為食。四季如春，和風暖花⾃⽣，接踵⽽⾄的豐收，
無需耕種。奶與蜜之河處處流淌，橡樹中蜂蜜⾃溢（⾒《變形記》第⼀卷，第⼀部分
167、168⾴）。史威登堡說，睿智的歐涅斯派（即本初佛信徒）絕不食⾁，僅以⾕

物、果實、⾖類、蔬菜、奶酪為食，殺⽣食⾁被視為野蠻。但在隨後的時代，⼈們開
始變得如野獸般兇猛，甚⾄更兇殘，開始殺戮並食⽤⾁類。以諾著作中多有此類古老
傳統。與其將⼈類的起源歸因於林中群猴或穴居猿類，不如審視這些記載，更能安慰
墮落的⼈性。若猿猴的理論為真，便會認同荷⾺（《伊利亞特》17:446）所⾔：


「⼈在是所有受造之物中最悲慘、最孤獨的。」


正如教宗所翻譯的：


「啊，世上何物比⼈更卑微，

在塵⼟中呼吸或爬⾏，

有什麼可憐的⽣物比⼈更脆弱、更不幸或更盲⽬？」


難怪相信此「魔⿁學說」者，常絕望⾃盡。


35. 第⼗章出現⼀個不凡的表述：「⼈的魂之靈」。佛教哲學據此區分「智⼒之

靈」與「感知之魂」。《路加福⾳》亦云：「我魂尊主為⼤，我靈以救主為樂。」
（1:46-47）《希伯來書》亦⾔：「甚⾄能刺入剖開靈與魂。」（4:12）約瑟夫說：

「上帝以塵⼟造⼈，賦予其靈與魂。」（《猶太古史》卷⼀第⼆章）《使徒憲章》
稱：「你造了他的⾝體，⼜從無中為他預備了靈魂，賜予五感官，然後，你將⼼智置
於感知之上，作為靈魂的引導者。」（卷七34章）伊格那修說：「在⾁體、靈魂、⼼

智中。」（致費城教會）安東尼納斯寫道：「⾝體、靈魂、⼼智；⾝體屬感官，靈魂
屬慾望，⼼智屬思想。」（卷三26節）賈斯汀說：「魂在體內，⾝體無魂則死，因為

⾝體是魂的居所，⽽魂是靈的居所。」（《復活殘篇》）塔提安說：「我們認識兩種
靈：⼀種稱為魂，另⼀種⾼於魂，是上帝的形象與樣式。」阿⻄那哥拉說：「他造⼈
包括不朽之魂與⾝體，同時賜予⼼智。」（《復活殘篇》11節）最後，愛任紐說：

「眾所皆知，我們的組成包括取⾃塵⼟的⾝體，和從上帝⽽來的靈。」有⼈認為，⼈
死後的靈被包裹於「魂」的精微體內，直到最終脫離輪回；這稱為「⾃輝之體」，⾃
發光，無需太陽，如在天界中。此知識源⾃信使之書，尤其是《啟⽰錄》與《以諾
書》，皆為秘儀所⽤。猶太⼈與彼得-保羅派對此⼀無所知，在其聖書中無此記載，唯

《路加福⾳》有引述。但路加是誰？他真是猶太⼈嗎？還是羅⾺⼀位偽祭司，假冒了
使徒的名字？當今任何有理智且研究過此主題的⼈，都不會相信使徒們寫了任何福⾳
書，儘管其中包含⼀些關於耶穌的真相。



120



36. 第⼗⼆章記述了以諾奉命去勸誡墮落之靈。若能瞭解以諾是位佛，此段與霍

爾⾱爾《有趣的歷史事件》第⼆卷9⾴所述婆羅⾨傳統極為相似。他說，部分天使群體

叛變，被逐出上帝的⾯前及天界，遭永遠放逐，但因忠誠天使群體的代禱，最終動了
慈⼼，將永刑改為懲罰、凈化、洗滌；在順服後，重獲先前因不服從⽽失去的席位。
上帝在忠誠天使⼤會上宣布懲罰、凈化與洗滌的過程，頒布不可更改的法令，命令梵
天下凡，向被放逐的罪靈傳達造物主的慈悲與決斷。梵天遵命，降臨罪靈，宣告神的
慈悲與不可更改的判決。其經⽂如下記載（由受啟發的霍爾⾱爾所譯），彷彿作者⼿
邊有此第⼆佛之書：「⼀切靜默時，永恆者再次發⾔：『你，梵天（即化⾝），披我
榮耀，執我權能，下⾄最下層的懲罰與凈化之域，將我所⾔與所判，告知叛逆之
靈。』梵天立於寶座前曰：『永恆者，我已照你的吩咐去做……。』」


37. 德·熱⾙蘭的《原始世界》中，有⼀幅頗具趣味的古老圖案，取⾃⼀尊雕像的

腰帶部分，值得⼀提。其中刻畫了刻瑞斯（聖靈）與其女普洛塞庇娜（墮落靈魂）的
故事。女神乘坐半⽉形船⾞，由龍（熾天使）拉著，龍⼿持火炬或火舌。她⾶馳尋找
被冥王劫走的女兒，即墮入塵世地獄或死亡之⼿的靈魂。赫拉克勒斯（救世主）引領
隊伍，眾⼈奔向雲端寶座上的神。周圍有⼗⼆塊長⽅⽯板或短柱，刻有⼗⼆星座，代
表聖靈藉著⼗⼆信使，貫穿四季與所有界域，致⼒於引導那些迷失和偏離的靈魂——

她的女兒們——回到上帝的天界⾯前（第四卷第7圖）。但此復歸必須⾃我實現。上帝

或上帝的智慧決不會出於恩典或寬恕，⽽直接提升任何墮落的本性。若上帝為⼀⼈如
此，便須為眾⼈如此才公平，⾃由意志將被永遠廢除。每個墮落靈魂必須⾃我提升，
否則永陷泥沼。這正是第⼆位信使對被囚墮落者所宣告的，也是本初佛或歐涅斯《啟
⽰錄》的主要信條之⼀。有些⼈認為上帝怎麼如此不公或殘忍，但若思考罪惡是多麼
可憎——如習慣性說謊、偽善、貪婪、殘忍（如販奴者）——或許會認同，未悔改者

永不得⾒上帝。


38. 本章及第⼗五章提及的「陰影之地」是由六位天使掌管（部分由上帝⾯前七

天使中的三位）。我們可以得出結論，屬七天使的會警覺地觀察到，真正懺悔的時刻
何時到來，以及失⾜者何時值得再次被接納。


39. 對於第⼆位信使後續所⾒的壯麗景象，我無需贅⾔。無數愚⼈和瘋⼦會嘲笑

超凡世界怎麼會有⼭川、流⽔、樹⽊、花園；但我並非為他們⽽寫。也有瘋⼦質疑靈
體為何穿著華麗長袍與冠冕，認為靈體應永遠⾚裸。對這些⼈我不做爭辯，正如智者
不會與瘋⼈院的⼈爭論。僅需說明，天⽗數不盡的居所顯現，無邊無際，讓⼈⼼中浮
現宇宙壯麗與美好的燦爛景象；凡經歷煉火、進入光明與永⽣的純潔靈魂，將迎來此
榮耀。正如我之前所說，《啟⽰錄》中的思想超越塵世，必然受天啟影響。任何誠實
的讀者或評論者，只要將所謂猶太或外邦的「神啟之書」與真正的《啟⽰錄》與《以
諾書》相比，必會承認前者充滿愚蠢與醜陋，⽽後⼆者每⼀句話都洋溢著來⾃上帝的
⽣命、美麗與光輝。其崇⾼性可與世上任何事物媲美；讀之令⼈⼼醉，激發⼈們渴望
配得再度參與此境界。與之相比，國王的寶座何其卑微；《聖經》諸書是多麼荒謬、


121



殘酷與恐怖，畫⾯何其可鄙。奧利根說，任何有理智的⼈，難道會相信在創世第⼀、
第⼆、第三⽇，有晨有昏卻無⽇⽉星辰、第⼀⽇甚⾄無天？誰會相信上帝如農夫般，
在伊甸園東邊種樹，種下⽣命樹，只要以牙⿒咀嚼即可得⽣；⽽吃另⼀樹便知善惡？
上帝在樂園中⾏走，亞當藏於樹下，誰會不知這些都是比喻？然⽽，主教與神⽗們在
編輯所謂《聖經講解》時，卻將這些全當事實，毫無寓意。令⼈悲哀的是，在所謂
「開明時代」，竟有數以百萬計的⼈被⾼級神職⼈員要求相信這些荒唐故事，只因猶
太⼈曾信過。可他們的信仰帶來了什麽？耶穌時代，猶太教已極其腐敗，如今彼得-保

羅派同樣如此。巴⻄利德派認為猶太⼈的神即撒旦，其寵兒皆為世上最惡之⼈；為推
翻其權勢，⾄⾼神派⼀位天使以鴿⼦形態進入耶穌體內，耶穌遂征服撒旦之國。此信
仰為成千上萬最開明者所持，讀者可⾒其包含真理，雖非全部真理；這正是第九位信
使在私下共濟會聚會中，密授⾨徒的秘密教義，《新約》屢有記載。⻄⾨·⾺格斯正是

從這些透露的暗⽰得到啟發。


40. 第⼗九章的「磁⽯異象」值得注意。這揭⽰了據稱是⽜頓最早發現的偉⼤理

論——萬有引⼒，維繫著宇宙。宇宙本⾝就是⼀塊巨⼤的磁⽯或火⽯。群星、太陽、

地球、⽉亮皆遵循磁⼒法則運⾏。在那遙遠的年代能夠獲得這樣的知識，本應令⼈驚
訝；然⽽，⼀切驚異終究都湮沒於對〈啟⽰錄〉的沉思之中。阿特拉茲托舉天界，意
指磁⽯或火⽯維繫著宇宙。由此產⽣了朱庇特·拉⽪斯的崇拜——宇宙的磁⽯神，維繫

萬物。古代神話對此多有深奧論述。寧錄說，磁性光芒皆匯聚於⼤伊利阿斯特的靈魂
之中，正如⼈體神經與⾎管的活⼒，皆源於⼤腦或⼼臟。因此，凡享有⽣命者皆居於
祂之中，祂也居於萬物之中，復活後的永⽣指的是靈魂永遠歸於⼤伊利阿斯特之靈
魂。磁⽯與朱庇特·拉⽪斯皆有隱義，正如羅傑·培根的神秘格⾔：「此⽯非⽯。」意即

「此乃上帝」。我相信，在許多⾼級共濟會中，聖靈與上帝合⼀亦以磁⽯為象徵。我
們知道，聖靈以⽩⽯為象徵，具磁性，有時為鑽⽯，象徵其純潔；因此在原始習俗和
傳統中，每個猶太⼈——乃⾄東⽅⼈——都佩戴鑽⽯，視為宗教義務。這是偉⼤⺟親

聖靈的象徵。


41. 猶太⼈的「暗號」原指聖靈與宇宙磁⽯，⽽懂得朱庇特·拉⽪斯涵義的厄琉息

斯希臘⼈，在密會中⽤這來表⽰「我崇拜」與「⽯頭」；火⽯內隱藏著火，是共濟會
兄弟間的密符，只需舉起燧⽯即能相認。⾄今⾼級共濟會成員（⼤宗師⾝邊的兩三
⼈）仍⽤「暗號」⼀詞，普通會員則不知其義，真正的奧秘被刻意隱藏起來，只以為
與《⼠師記》12:6有關。所佩戴的鑽⽯彷彿閃耀出最純淨的天界之火與光芒，源⾃

《啟⽰錄》最早的語⾔與隱喻。佩⻄諾斯曾供奉⼀塊隕⽯，被視為⼤⺟神的天降聖
像，從⽽將「暗號」關聯於⻄⾙勒與朱庇特·拉⽪斯。羅⾺⼈在耶穌降⽣前約 600 年，

派使節向帕加⾺王阿塔羅斯索要此像，國王應允，在羅⾺為其建廟，每年舉⾏盛⼤節
⽇，稱為「⼤伊薩」，以紀念這位偉⼤的女神，後來稱她為「奧普斯」。倫敦⽯（位
於坎農街）以及⻄敏寺的命運之⽯，都是神聖之⽯ 「拉⽪斯」、磁⽯和「暗號」的例

⼦。



122



42. 如我之前暗⽰的，⻄⾨·⾺古斯極有可能與耶穌屬同⼀個秘密團體。《使徒⾏

傳》第八章⼗節記載：「眾⼈，無論尊卑，都聽從他說：『這⼈即是神的⼤能
者。』」⻄⾨⾃稱是神，⾝邊有⼀位名叫海倫娜的女⼦，被視為希臘與蠻族所爭奪的
那位海倫，從⾄⾼天降臨與他相會。他宣稱她是「最初智能」，源⾃他的⼼智，⽽後
通過她創造了天使與⼤天使。海倫娜受神的意志感孕後，從天界逃離，來到宇宙的下
界，誕⽣了能天使，卻不知其⽗是造物主。這些神靈擔⼼她若離開，他們便不再被視
為她的後裔，於是將她禁錮在⾝邊。她受盡侮辱與貶低，最終墮落為⼈形，受⾁體之
苦。在她所扮演的諸多女性形象中，最著名的便是禍害普⾥阿摩斯的海倫。⻄⾨為了
拯救這隻迷失的羔⽺，解救她脫離能天使的暴政，⻄⾨⾝為偉⼤天⽗降臨⼈間，找回
她後，⼜著⼿解救⼈類脫離這些天使的掌控。⻄⾨為了迷惑那些邪靈⽽化⾝為⼈。以
上便是特⼟良對這位異端領袖的記載。我們是否能完全信任他，或任何彼得-保羅派教

會的說法，尚且存疑；上述內容或許只有少許事實，但可以肯定的是，⻄⾨掌握了⼤
量真理及厄琉⻄斯最神秘的奧秘。他將海倫等同於聖靈便是個證明。他還稱她為塞勒
涅，即⽉亮。他若是沒讀過真正的《啟⽰錄》，⼜怎能知曉如此多的奧秘？我想無需
再提醒讀者，不要相信《使徒⾏傳》作者關於⻄⾨的種種傳說。關於這些奧秘，在
《啟⽰錄》前三部分中已有詳盡闡釋。


43. 在第⼆⼗五章中，第⼆位信使看到了救世主降臨的奇妙模式。這部分內容不

存在於勞倫斯⼤主教所出版的《以諾書》版本，但在埃塞俄比亞⽂的版本中確實存
在，⽽且其語⾔與⼤主教所譯之書極為相似，任何學者都不會懷疑這是《以諾書》的
⼀部分，只是被某位祭司或狂熱者修改，從這位崇⾼導師的異象中分離出來，並以以
賽亞的名義出版——事實上，已經有⼤約六本福⾳書以以賽亞命名；其署名的第⼀本

著作到最後⼀本相隔了數百年，各部福⾳書有著相異的語⾔和風格。雅各布天梯的創
世神話正是以此為基礎。（《創世紀》⼆⼗八章⼗⼆節）


44. 第⼆⼗六章所⽰的是信使的異象，之前則是聖靈的異象。她即是聖⺟阿斯特

賴亞或阿斯塔爾特，天界神聖無瑕的 AO 或 IO，是擁有⼗⼆乳房的天界斯芬克斯，象

徵⼗⼆位救世主。蓋爾說，Io 即朱諾，是其縮寫，或源⾃ Iao，即上帝之名。希羅多德

稱，伊⻄斯形象為女性，帶⽜⾓，如希臘⼈描述的 Io。由此可⾒，希臘的 Io 與埃及的

伊⻄斯為同⼀神祇，⽽兩者⼜與腓尼基的阿斯塔爾特同源。盧⻄安稱阿斯塔爾特為⽉
亮，斐洛-比布魯斯與蘇伊達斯則稱她為⾦星。在非洲，她被稱為烏拉尼亞。據狄翁記

載，在德魯伊時代，她被稱為「眾⺟之⺟」。她亦名伊什塔爾。




45. 沃修斯認為巴爾蒂斯⼜名狄俄涅，即朱諾與⽉亮，是天后，也是阿拉伯的基

烏恩。亞述⼈以尼波之名崇拜她。斯特拉波說波斯⼈稱她為阿奈蒂斯，其聖⽇為薩卡
——此詞源⾃印度教，意為「神聖之⽇的獅⼦」。她象徵著刻瑞斯或印度的吉祥天

女，被稱為「在上」，或者「太陽之妹」。桑德福德說，拉克坦修斯曾⾔：「詩⼈所
⾔皆為真理，只是以表象與陰影加以掩飾。」這種表象尤其存在於眾神之名。他指


123



出，詩⼈的謊⾔不在於所⾔之事實，⽽在於名字。實際上，他們深知這些虛構之物，
神職⼈員更是⼼知肚明，只是對普通⼈秘⽽不宣。《基督降世記》第⼀卷。埃及的信
使如同其⺟聖靈⼿持棕櫚枝。


46. 埃拉托斯特尼談及處女座時說：關於此星座眾說紛紜，有⼈認為是刻瑞斯，

有⼈認為是伊⻄斯，或阿特加蒂斯，或命運女神；但他們都將此女性畫為無頭。為何
如此？因為上帝是她的頭，當此頭置於聖⺟之肩時，便象徵「⼆合⼀AO」。奧維德按

照慣例，憑其共濟會知識對此作了隱晦暗⽰：


「是⽜還是公⽜，難以分辨；前部可⾒，後部隱藏。」


帕⻄法厄（意為「全照」）愛上公⽜並⽣下彌諾陶洛斯，象徵聖靈愛慕⾄⾼者，
並⽣出信使及其他太陽或天界神靈。


47. 在圖⼗五中，我們看到同⼀位聖⺟被太陽光輝環繞，⽉亮如銀帶纏繞其腰

間，彷彿漂浮在天界雲中，懷中抱著信使，以⽣命之乳與真理之酒哺育。其額上戴著
多重三位⼀體的帝冠，榮耀的光環環繞，光芒之盛彷彿太陽本⾝。她即是「靈-太

陽」。年輕的信使同樣戴有太陽光環。她飄逸的長髮象徵其後裔，乃⼀切被造的靈質
與⽣命。英曼說，基督教的聖⺟與聖嬰對應於伊⻄斯與荷魯斯，聖⺟也對應於伊什塔
爾、⾦星、朱諾及其他被稱為「天后」、「神之配偶」、「天界聖⺟」等異教女神。
請讀者參看前⽂第6⾴的聖靈圖版，可⾒其胸前有聖甲蟲，即太陽信使；當聖靈並非懷

抱嬰兒信使時，則⽤此象徵。



48. 第⼆⼗六章再次呈現天界信使降臨⼈間的景象。在黃道帶及天⽂星圖中，某

些星座正是以此啟⽰為基礎，很可能出⾃以諾之⼿。哈格雷夫·詹寧斯說，⼗⼆星座在


124

	 圖⼗四：印度聖⺟



某種意義上是創世史或神聖戲劇的⼗⼆幕。東⽅⼀些清真寺有⼗⼆座宣禮塔，⼗⼆在
伊斯蘭神學中頻繁出現。（⾒《玫瑰⼗字會》，235⾴）印度神話中有⼗位信使，實則

應為⼗⼆位。埃及祭司規定，國王神龕上應有⼗頂王冠，每頂冠上置⼀蛇，即眼鏡
蛇；象徵著將死者的魂與靈托付於⼗位守護信使，他們位於神與⼈之間。在本卷折⾴
的聖靈圖像中，額頭上可⾒此蛇，似乎還有⿂（象徵信使）安於四朵蓮花杯上，雖對
此我不甚肯定。⿂在埃及為聖物，正如羅⾺教會信徒以其為聖餐。食⿂代表與信使及
其⺟親相通，他們曾化為⿂以避邪靈。


49. 這些顯現後來被繪於第⼆位信使的天球儀上，收藏於厄琉⻄斯洞窟的密室。

1. 牧夫座，即歐涅斯或喬達摩，後稱本初佛或智慧、第⼀位信使。牧夫座有54顆星，

被稱為⼤⾓星和北護者，為神之⼦與最美者。「北護者」意為「⽅⾈與北⽅的守護
者」，處女座（聖靈）與此輝煌星座同時相對升起。《約伯記》提及此。古希臘⼈稱
此星座為狼，象徵「太陽之光」，彼得-保羅派的路加源於此。希伯來⼈與埃及⼈稱之

為「⽝」、「吠者」。拉丁⼈亦稱牧夫座為⽝，即祭司之意。此星據說是北半球距離
地球最近的恒星。歐涅斯常與北⽅相關。這位信使出現在蒙福孔出版的奇弗萊特珍品


125

	       圖⼗五

           圖⼗六                     圖⼗七                   圖⼗八



中（圖⼗六），題為「I.AO」，有兩重含義：1. 廣泛流傳的上帝稱呼；2. ⾸位宣告AO

者。他如《啟⽰錄》中的歐涅斯戴冠，出征且必勝；長著⼤天使之翼，初看似裸童，
細觀則為成⼈，極為奇妙。⾙格另有⼀寶⽯，有著同樣的象徵（圖⼗七）。主要是象
徵上帝，其次⽅⾯象徵第⼀信使本初佛。雞⾸象徵他是太陽周期之⼦；右⼿持卡比⾥
鞭，為第九信使驅逐聖殿裡商⼈時所⽤（《約翰福⾳》第⼆章⼗五節）；左⼿持念珠
或橄欖環，呈雙T⼗字，底部⼜成⼀T，實為三重 T。銘⽂有IO、AO、IAO，兩蛇或兩

鷹、兩神靈為其⽀持者，貫穿於無限之中。2. ⾞夫座，名字因雙關⽽改變，希臘⼈稱

為御夫座，即戰⾞⼿法厄，有66顆星，為信使之⼦，即信使。御夫座⼀詞可能源⾃於

以諾乘火⾺⾞升天的古老神話。寧錄第三卷23⾴稱，他對⾄⾼者有著完全的信賴，因

⽽極蒙悅納，被接升天。這與以利亞的經歷相似，或許以諾隱沒時伴隨著火焰異象，
與法厄相同。3. 蛇夫座，⼜稱阿斯克勒庇俄斯，即伏羲。蛇纏其⾝，象徵謹慎、警

覺、醫術與永⽣。羅得島⼈崇拜太陽，視蛇夫為福爾巴斯，如愛爾蘭的聖帕特⾥克，
消滅肆虐該地的蛇類，並殺死巨龍，即阿波羅所殺的巨蟒。羅得島⼈出海前必祭拜福
爾巴斯。伏羲可⾒於斯邦的獎章，臉孔完全是中國⼈的樣⼦，⼿指置於唇上，如哈普
克拉底斯，⽰意奧秘之靜默，頭戴火焰冠，倚《啟⽰錄》權杖（圖⼗八），⽣命之蛇
纏繞其上，權杖亦冠以同樣的那羅符號。其翅膀象徵⼤天使的⾝分，頸懸地球像，象
徵⾃天⽽降。右為⽺（潘神象徵），左為雞（太陽象徵），中有⽩⽯（聖靈象徵）。
肩上箭袋象徵語⾔與征服，也是太陽標志。4. 武仙座、海克⼒⼠、或印度信使布⾥

古，據說他取得⾦蘋果後渡過埃⾱努斯河（意為太陽或⾦星之⽔，⾒《啟⽰錄》第69

節）5. 英仙座，神之⼦，右⼿持神秘之劍克律薩俄爾，左⼿持美杜莎之⾸或《啟⽰

錄》之匣。在征討⼽耳⼯時，普魯托贈與隱形頭盔，密涅瓦贈與明亮如玻璃之盾，信
使贈與翅膀與匕⾸。此星座有59顆星，銀河環繞其旁，星光燦爛，展現造物主之偉

⼒。6. 仙王座，即埃及托特，卡⻄奧佩亞之夫，阿拉伯⼈稱其為「王⼦-祭司」。托特

⾒於⾙格三枚獎章（圖⼗九、⼆⼗、⼆⼗⼀），第⼀枚為⽝⾸，右⼿持叉鈴（象徵宇
宙、天體⾳樂與貞潔），左⼿持纏蛇權杖。在左邊獎章中，聖靈（最神聖的刻瑞斯）
倚神秘⽔泉，泉旁⽣樹，即《啟⽰錄》第7節所述之伊撒神聖枝條。六朵花象徵那羅週

期，花瓶象徵磁⽯。右⼿持的麥穗象徵信使，右⾜旁三穗象徵卡比⾥，踐踏邪廟⽽使
萬物豐收。右邊獎章中，她向朱鷺（象徵托特）獻叉鈴，托特倚其⾜，⾝旁有籃，象
徵⼤地⽣機，其中⽣出六瓣花。7. ⼈⾺座，或雅赫摩斯，⼜名太陽基督，以⾳樂與醫

術著稱，善射，被神列入星座。8 與 9 是雙⼦座，卡斯托爾與波魯克斯，即老⼦與耶

穌，也稱哈普克拉底斯與赫利托梅米翁，兩者為伊⻄斯與奧⻄⾥斯之⼦，曾尋⾦⽺⽑
（即《啟⽰錄》）。在暴風中，火焰環繞其⾸，風暴即⽌。保羅乘船前往⾺耳他時，

船徽即為雙⼦（《使徒⾏傳》⼆⼗八章⼗⼀節），顯⽰作者具共濟會或厄琉⻄斯知
識。老⼦與耶穌⾝為神之⼦，戴星冠帽，象徵半個蛋或世界，為眾⽣降世。這些信使
在天界加冕，登上太陽寶座（即⾦⾊寶座），記錄於厄琉息斯獎章中。聖靈（⾸位天
使阿紮德·巴赫蒙）為其加冕，寶座上有⼗字、橄欖與神秘TR（圖⼆⼗⼆）。10. 穆罕

默德。11. 獵⼾座或成吉思汗，埃拉托斯特尼引⽤⾃赫⻄俄德，稱成吉思汗能在海上⾏

走，如履平地，此為救世主特徵。細讀《新舊約》，聖經⼈物被賦予⼤量神話特徵，


126



說明作者借⽤了周邊⺠族的神話。獵⼾座的星辰組成⼈形，持劍，為神之⼦，受戴安
娜（聖靈）所愛。獵⼾座是著名獵⼈，是阿特拉斯或以諾⾨下弟⼦，升天成星：


「光輝獵⼾，披⾦甲。」


據說獵⼾座在地上失明，東⾏⾄太陽處復明；每個靈魂在世皆盲，唯⾄太陽（⾄
福之境）⽅⾒真光（⾒第⼆部《太陽宮傳奇》279⾴）。獵⼾座為最輝煌星座，有兩顆

⼀等星，數顆⼆等星，位於⾦⽜與雙⼦之南，三顆⼆等星成直線，稱「三王星」，象
徵成吉思汗，《啟⽰錄》稱他為「萬王之王」，統治了最多的國王。獵⼾座位於⾚
道，右⼿持權杖，似欲攻擊⾦⽜（象徵偶像崇拜），⼀⾜踏狼頭，右肩紅星為參宿
七，象徵卡比⾥⾦星。12. 寶瓶座為此周期的信使，據說為「普拉瑪塔·伊薩」之⼦，

或美泉之⼦⽢尼美得，之後替神斟酒，皆為救世主象徵。其倒出的液體為⽢露，即天
界靈藥，閃爍的光芒源⾃磁瓶。每當寶瓶座升起，必有天鷹座先導，預⽰著此神侍顯
現。他⼜稱塞克洛普斯，是個天界稱號。此象徵性的⼈⾒於凱呂斯所載伊特魯⾥亞畫


127

圖⼗九

         圖⼆⼗	 	  圖⼆⼗⼀

	           圖⼆⼗⼆

	           圖⼆⼗三



作（《古物集》第⼆卷第23圖），如歐涅斯般穿⽔⽽⾏，⼿持神秘之瓶，旁有萌芽權

杖。伊特魯⾥亞⼈在描繪寶瓶座的太陽時，將其置於⼗⼆祭壇之上，象徵第⼗⼆信
使。埃及黃道帶稱此為卡諾布斯，⼜名⾺翁、蒙，皆為太陽稱號。⽢尼美得被視為寶
瓶座原型，傳說此巨⼈踐踏⼤地，海洋從其⾜下湧出。寧錄稱，聖經⼈物常⾒於希臘
神話，但有著不同的名稱與偽裝（第四卷87⾴）。以斯拉稱此為「從海中出來之

⼈」。紅衣主教諾⾥斯在《敘利亞-⾺其頓年鑒》中載有兩枚獎章（圖⼆⼗三），⼀為

⼈⿂托著聖靈，戴⽉冠，持啟⽰錄權杖與王冠；⼀為⼈⿂托聖靈，持鴿與權杖。此信
使持著七管牧神笛與啟⽰錄權杖。紅衣主教也另載兩枚獎章，⾒本書序⾔，⼀枚三位
⼀體象徵著「從海中出來者」為卡比⾥。此形象⼜⾒於尼姆魯德雕刻，描繪印度毗濕
奴與亞細亞⼤衮，即信使化為⿂。福⾳書中的漁夫與「得⼈如得⿂」即源於此神話。
施洗者約翰常與⽔相關，實則彼得-保羅派⽤來象徵希伯來的約拿、以及亞述第⼀位信

使歐涅斯。⾒第⼆卷折⾴中央⼈物及同卷第21節之類比，這與歐涅斯、印度毗濕奴、

及巴比倫信使有關，其巨像現藏⼤英博物館。


50. 阿斯克勒庇俄斯是最廣泛流傳、⽤以象徵信使的名字，是太陽神阿波羅與科

羅尼斯（聖⺟伊薩）之⼦。他在提提安⼭（乳⼭）由⺟⽺阿瑪爾忒亞哺育（潘神的女
性⾯或聖靈形態），眼中的閃電令牧⽺⼈驚懼。他是獵⼈，曾引起眾神之⺟阿爾⻄諾
伊的欲望，但他以貞潔之⼼逃避。無路可逃時，他效仿奧利根⾃閹（⾒《⾺太福⾳》
⼗九章⼗⼆節），後在⽣命之浴中恢復男⼦氣概。他的⾳樂與體育知識源⾃⼟星半⼈
⾺（祭司-⾺-⽜），後轉為⼈⾺奇隆。他曾復活俄⾥翁、希波呂托斯、廷達羅斯、格

勞庫斯、卡帕紐斯、呂庫爾⼽斯與埃⾥菲勒，意思是他將前代英雄或神靈的律法、真
理、哲學與宗教帶回⼈間。以利亞與以利沙也曾使孩童與青年復活（即使⼈改過⾃
新），治愈毒草；以利亞乘火⾞火⾺消失於⼈前。據說耶穌曾參與復活拉撒路的騙局
（雷南亦半信此說，雖⾃稱崇拜耶穌），但我堅信他並未如此，這實為對耶穌的誹
謗，耶穌只是被拉撒路及其家族設計所騙。若公正的研究第九信使⽣平，斷不信他會
⾃願參與此事。很遺憾雷南竟會如此暗⽰。⾒斯科特《耶穌⽣平》。請記住，我在不
同地⽅談及《新舊約》的神跡故事時，並非視其為真事，⽽是作為神話，反映當時神
性事務的觀念。


51. 阿斯克勒庇俄斯的最⼤能⼒在於復活死⼈（⾒《⾺太福⾳》⼗章8節，《路加

福⾳》七章22節，《⾺可福⾳》九章26節，《約翰福⾳》⼗⼀章25節）；因⽽注定要

犧牲⾃⼰，如同耶穌。蘇格拉底臨終時向他祈禱，並命⼈獻上⼀隻公雞，象徵太陽之
⼦，未來將降臨並喚醒「沈睡諸⽗」，特以公雞祭祀，以取悅光明之源。請勿忘記，
公雞的啼鳴（即太陽之聲）喚醒了彼得的悔悟；此象徵與共濟會的隱喻極具深意，顯
⽰作者所知奧秘。居比勒、美狄亞、海倫娜、阿匹斯、佩翁、阿波羅、奇隆與阿斯克
勒庇俄斯的醫療屬性（多為救世主象徵），不僅僅是源⾃「治愈靈魂」的隱喻，更源
⾃⽣命樹之果，乃治愈⼀切疾病與衰老、賦予永⽣的靈藥。


52. 讀者可發現多處暗⽰了卡比⾥ (以雷霆掩飾真容的強⼤天使) ，尤其在第六與


128



⼆⼗六章，顯現為復仇之杖、以蛇劍懲惡、踐踏罪⼈如泥（《以賽亞書》⼗章六
節）。《希伯來書》第⼀章七節：「祂使其信使如風，其⼤⾂如火焰。」請注意，
《啟⽰錄》第⼆節中神聖信使⼝吐雙刃劍。在底比斯出⼟的⼀座紀念碑上，阿努比斯
⾝披鎧甲，⼿持長⽭刺殺蛇⾸蛇尾怪獸，如同基督教畫中的聖米迦勒與聖喬治（勒努
瓦，《梅斯之龍》，載於《凱爾特學院紀要》⼆卷⼗⼀⾴）。此怪象徵罪惡，被卡比
⾥擊斃。拉比說，神將⾃⼰的名「全能者」賜予米迦勒，乃上帝秘密的保管者。卡巴
拉學者為避免直呼神名，改⽤「梅塔特隆」，其字⺟數值與「全能者」同為314，意為

「神的恩賜」。他另⼀名為「斯凱南」，卡巴拉解釋為⽜、鷹、獅、⼈。這⼀切都與
《啟⽰錄》的精神⼀致，第⼆位信使早已將此部神秘經典的教義深植⼼中。此詞與希
伯來⽂「偉⼤」相關。古代雕塑、⼿稿、繪畫中常⾒此劍。神秘詩⼈諾努斯稱之為
「獵⼾之劍」，即亞倫與赫爾墨斯·庫勒尼奧斯之杖。這是聖殿騎⼠的劍，在共濟會

中，在成為啟蒙者後，需放下第⼗⼆信使之杖，改持劍。此為巴比倫紅⼗字劍，東⽅
劍騎⼠的徽章，耶穌在埃及時或許屬此團體。錫克教傳說中，⼽⽂德⼤師在火旁祈
禱，火焰中出現閃電之劍，聖⼈被其光芒所震懾，劍隨即升天，等到更偉⼤的卡比⾥
之靈來臨時會再現。為何這些《啟⽰錄》和以諾的神話，會出現在印度最偏遠的地
區？這著實讓⼈感到好奇，⽽我已充分解釋。這些都證明以諾為第⼆佛，確立了我所
揭⽰的秘密。俄耳甫斯、以諾或喬達摩的祭司，稱這些卡比⾥為「揮舞銅臂的庫瑞忒
斯，是天界、地上、海上的救世主，驅災者，是披甲舞者，震動⼤地，發怒時降下風
暴；他們是諸王，是奧林匹斯的天界雙⼦。」（第38頌）他們亦被稱為光、火、焰，

曾為第⼆信使以諾之名。卡比⾥化為女性時被稱為克洛托、拉刻⻄斯、阿特洛波斯。
希伯來⽂「信使」也意為、劍、樹枝，皆與救世主相關，似為「救世主」的變體。



129

	           圖⼆⼗四



53. 圖（⼆⼗四）為印度教卡比⾥AO，對應於⾦星卡比⾥。此為「⼆合⼀者」形

象，持救世主權杖、卡比⾥之劍，太陽公⽜象徵和平信使，太陽之獅象徵卡比⾥。此
圖右側將上帝呈現為太陽，左側為⽉亮，披星袍象徵夜晚。這與史威登堡異象中「上
帝為⽇⽉」之說相符。頭戴太陽光環，蛇纏頸，右腿有貓或豹⾸——在埃及象徵中，

指的是此偉⼤⼒量能洞察無盡深淵的⿊暗。⽔⾃頭頂噴湧，活化宇宙，⽔⾃右側（陽
性）流出，表明上帝為萬物之造物主。泰勒斯稱⽔為萬物本源，⽽上帝是⼼智，以⽔
造物（⾒⻄塞羅《神性論》⼀卷⼗節）。同理，處女阿斯特賴亞代表聖靈，⾯容莊嚴
美麗，⼿持天平（象徵正義）與劍（卡比⾥降臨與復仇法則）。密涅瓦雕像也持鏡
（宇宙）與⽭。


54. 三位卡比⾥在南美廣⼤王國中亦為⼈所知，其宗教源⾃《啟⽰錄》與《以諾

書》。這三位包括維⿑洛波奇特利、特拉卡⾱潘庫埃克斯科津、和帕⾺爾頓，為神靈
感孕的凡⼈之⼦，受神命降世。其⺟懷孕時，親族欲殺之，腹中傳來聲⾳：「⺟親莫
怕，我將拯救你，使你得⼤榮譽，我亦得榮耀。」卡比⾥在宏偉神廟中受崇拜，每年
三、九、⼗五⽉舉⾏三⼤祭，每四年、⼗三年及每世紀初亦有慶典。其神像巨⼤，坐
於藍⾊長凳，四⾓有四蛇；額頭藍⾊如毗濕奴，有著⾦⾊⾯具，象徵他雖為懲罰者，
實為仁慈審判官。頭頂有⿃，盾上有T，⾝纏⾦蛇。他們將聖靈稱為托南青，意為「我

們的⺟親」。史威登堡亦描述過卡比⾥⼒量：天界有時出現⼀只巨⼤裸臂，能粉碎⼀
切，地上的巖⽯也難逃⼀劫。有⼀次此臂向我伸來，我感知其能將我骨頭碾碎。另⼀
次，他斥責污靈時說：「⼩⼼那隻有時在天界出現的⼿，象徵神⼒，若現於你們⾯

前，必令你們驚懼⾄死。」果然，⼿突然出現，眾⼈驚恐逃竄，許多⼈昏厥如死。卡
比⾥⼒量的顯現極為奇妙。史威登堡雖⾒異象，卻不知其真義，⾃《啟⽰錄》時代以
來，也沒有⼈真正明⽩過這些含義。圖（⼆⼗五）的獎章（引⽤⾃⾙格）為三位卡比
⾥化⾝武⼠或英雄，聖靈在啟⽰錄天壇上為其加冕。穆罕默德在前，持伊斯蘭旗，雅
赫摩斯持「⼩書」，成吉思汗盾上有雷霆，象徵無上英勇。S.C.為「聖卡比⾥」之意。

折⾴圖中可⾒最古老墨⻄哥神像，是位卡比⾥救世主，引⽤⾃基爾赫《埃及之謎》第


130

	           圖⼆⼗五



⼀卷424⾴。此像原始粗獷，取⾃梵蒂岡古抄本，其神秘象徵如下：頭為⽅形，⽬光炯

炯，耳為狼耳，⼝有獠牙，象徵卡比⾥、獅、豬化⾝、海中利維坦，即「龍-卡比

⾥」。雅赫摩斯在《約伯記》提到「可怖的利維坦之⿒」（四⼗⼀章⼗四節）。⿐為
新⽉，下巴為太陽圓環，其下有三點，象徵三位⼀體⼒量，在Ｍ下⽅為永恒與⽔之蛇
（象徵聖靈）。他有六⼿，右四左⼆，兩⼿持祭瓶，右瓶放射磁焰，左瓶三舌火焰。
左耳下為雞頭，象徵太陽。胸前是某種披肩，左臂三環，余臂飾以玫瑰花，象徵聖靈
與⼆⼗四位古聖者。左四臂為卡比⾥，右⼆臂為救世主，故為救世主卡比⾥，如同第
⼗⼆位信使或印度⼆合⼀者，兼具雙重屬性。基爾赫認為周圍動物頭象徵黃道⼗⼆星
座，但我認為這象徵他是塵世及其萬物之主。兔⾸下有⼗字，兩側是太陽符號。象⾜
代表他在聖靈中非常強⼤，為印度教象徵。右臂下為全視之眼，左臂下為吐舌⼈頭，
象徵時間與年份，亦為「陽物-女陰」。奧⻄⾥斯或太陽神的象徵之⼀是眼睛。哲學家

薩盧斯特稱太陽為天眼，此⼈的神話知識無可置疑。⻄霍爾意思是救世主奧⻄⾥斯，
指晨曦、天眼、或《啟⽰錄》七眼，其⼦乃信使，被稱為⾺圖提努斯；「晨之⼦」是
⾼階神靈或⼤天使之名。在全視之眼與右腿下⽅為貓，是埃及的聖靈象徵。貓瞳形態
多變，有時圓形，有時橢圓，有時細長，似⽉相，故奉為聖靈、伊⻄斯及其⼦之聖
物。貓對⾯為蛇⾸劍杖，無象形⽂字。陽性能量以粗T結尾，下⽅為三重太陽符號，此

符號出現⼗次則象徵⼗位信使（⾒第9節）。請讀者比較此墨⻄哥神在印度的形象，看

看多少細節是⼀致的，並思考看看，在地球上最遙遠、最對⾯的兩個地區中，竟有著
相似的信仰特徵，是否證明有⼀個共同的起源，也就是《啟⽰錄》?





55.談到第⼆⼗七章「樹之異象」，這些樹後來成為祭司神聖語⾔中的象徵，存

在於秘密科學和神秘謎語中，只保留給⼤祭司和啟蒙者。在共濟會字⺟表中，每個字
⺟代表⼀種樹。祭司以錫或⾦製的葉片秘密通信。此秘密後稱為「知識之樹」。非啟
蒙者不得食⽤此樹，違者死刑，即被逐出⼀切宗教與社會權利。有時宇宙以此為象
徵，稱為「世界樹」。樹右側是男性形象的上帝，左側女性形象則是聖靈；蛇纏世界
樹與球形蘋果，象徵化⾝教導世⼈，使世界更純淨。另⼀說法是，蛇纏世界樹代表上
帝⽀撐並包容宇宙萬物，向男女獻上美麗的赫斯珀⾥得⾦蘋果，象徵此世界是為⼈類
的存在與享受⽽造的。猶太⼈或其祖先也曾⾒過此象徵，存在於東⻄⽅最古老雕刻
中，遂據此創作創世紀神話，現代⼈們嘲笑其荒誕，正統派亦希望能將之剔除。印度
著名的「聖蛇-林伽-聖⽜」亦有同樣象徵（圖⼆⼗六）。永恒之蛇纏繞著陰性象徵

物，即⽣命之泉，化為太陽，成就史威登堡所謂的「靈-太陽」，泉為⽉亮或女性象


131

                 圖⼆⼗六                        圖⼆⼗七



徵。物質太陽以公⽜象徵，由泉中誕⽣，朝拜其⽣命之源，指的是物質太陽朝拜靈之
太陽。泉中央湧出多個頭，象徵萬物之「⺟-海洋」。泉中⽣出⽣命樹——世界樹，另

⼀蛇纏其上，頭枕頂端蓮花，蓮花象徵聖靈。此為這些象徵的真義，被宣教⼠粗俗語
⾔所誤解。


56. 基於此以及《啟⽰錄》，幾乎所有宗教體系中都可⾒知識樹，所有天堂中皆

有⽣命樹。故印度、波斯、北歐、凱爾特、德魯伊皆有神聖樹林。印度苦⾏者常在榕
樹下修煉。阿卡迪亞⼈於林中祭神，梅拉記載阿波羅神廟存在於切米斯島湖的漂浮林
⽊中。聖⽪埃爾說：植物的聲⾳不可忽視，風吹時多有獨特⾳調，與⽣長的環境相契
合或對比。印度河岸的⽵林隨風摩擦，似船⾏聲；⼭頂的⾁桂莢隨風吹動，如磨坊
聲；⽩楊葉在林中如溪流潺潺。草地與森林在微風中如海浪拍岸。古⼈聽到這些神秘
之聲，便以為橡樹中有神諭，⼭林中住有仙女與樹精。莫⾥斯說婆羅⾨喜愛巨樹濃
蔭，瓦倫⻄亞勳爵記載印度⾄今仍有神樹崇拜。布坎南博⼠在《緬甸宗教論》中說，
四⼤島各有神樹，此樹隨世界誕⽣，⾄世界終結。《啟⽰錄》亦被稱為樹。尤維納爾
有句難解詩：「樹之女祭司，天界忠實信使。」（第六卷543⾏）我認為此樹即《啟⽰

錄》或《以諾書》，古時視為魔法書，⽽女祭司是猶太或異教女先知，得厄琉⻄斯秘
密。寧錄說庫柏勒即⽅⾈，亦為神秘⽩蠟樹或梅利婭，⾸代⼈類即由此⽣（⾒《論不
可思議之事》第3、6章）。普林尼稱樹為神廟（第⼗三卷），此處應指森林。狄奧多

羅斯與盧⻄安記載埃及神聖樹林。卡巴拉學者以⽣命樹象徵⼗⼆星座（⼗⼆信使），
阿拉伯⼈以果樹象徵星空。⾒基爾赫《埃及之謎》第⼆、三卷。《啟⽰錄》中⽣命樹
⽣於街道，每⽉結⼗⼆果。到了後世，果樹象徵星空，果實象徵星座。波斯古天⽂碑
多繪果樹，象徵天界與聖靈。卡巴拉的⼗個質點排列如樹，象徵宇宙體系、神與⽣命
樹。偽經《夏娃福⾳》載⽣命樹每⽉結⼀果，即⾦蘋果。


57. 最後總結，《啟⽰錄》的最⼤奧秘在於那羅周期，信使依次顯現。現今知曉

真正《啟⽰錄》並擁有它的⼈，是現任教皇庇護九世。在那座浩瀚古老的梵蒂岡圖書
館深處，藏有無數珍貴⽂獻（外⼈無法進入此宏偉寶庫，連神職⼈員亦需受到信任才
可進入），其中包括歷代佛或救世主的神聖啟⽰，並添加了註解和評註，涵蓋了神學
中最深奧的秘密。如今正值第⼗⼆周期，即第⼗⼆信使的時代，如該教皇所知，是真
正導師顯現之時。讀者會發現，在我發表真正的《啟⽰錄》之後，羅⾺⾸次提出召開
⼀次普世⼤公會議，並宣稱教宗是無謬誤的，即宣稱他是本周期預⾔中的信使。這已
為事實，未來當《啟⽰錄》的真正形式被普遍接受時，教廷或以此為據，宣稱⾺斯泰·

費雷蒂是喬達摩所預⾔的本時代信使。喬達摩被歐洲⼈稱為歐涅斯，是偉⼤本初佛，
作為⼈類最初導師，象徵「⼈類之⽗」。教皇此舉類似於亞歷⼭⼤、尤利烏斯、奧古
斯都、君⼠坦丁等，他們知曉真正《啟⽰錄》後，⾃稱太陽與⽉亮之⼦（太陽散發
物），渴望被視為從天⽽降的神祇崇拜。對於此僭越，耶穌會與教會必將賦予其合法
性，然⽽信使應另是他⼈。若非梵蒂岡深知真正《啟⽰錄》已現，那羅周期已明，斷
無此舉。我特此記載，以供研究宗教知識者參考，尤其是尚未重視那羅周期者。若能
深思此事，便能明⽩這是個有⼒的證明，代表我所著諸卷確實有神聖真理，⾸次向世
⼈公開⾃創世以來隱藏的奧秘。



132



58. 我多次提及史威登堡，相信讀者也樂⾒於閱讀更多他著作的摘錄。我之所以

補充這些，是因為這有助於闡明本書內容，並可以看到近代奇異先知是如何呼應最早
時代的神使，甚為有趣。我在此引⽤史威登堡的內容都是真實情況：⾄於他所⾒的其
他事物是否確有其事，我並不保證。這位偉⼤先知的靈魂有時會被天界最純凈的光輝
所照亮，彷彿沐浴在神聖的庇佑之下，被特別派來的神靈教導最神聖的真理；但也有
些時候，他受困於紊亂的⼼智，被愚蠢⾄極的迷霧和幻象所欺騙。或許如他所認為，
這些幻象是由邪惡的靈體所製造，或僅僅是病態想象的產物。他⾃⼰也曾坦⾔，靈體
常常試圖欺騙他，但他不清楚受騙的程度；更確切地說，是被⾃⾝的幻想所騙。史威
登堡曾⾒過多個天界、多個靈界、多個塵世星球，遍布於無限空間中，如無數珍珠、
翡翠或鑽⽯般。他以不同的⾓度和不同狀態來觀察。總是有⼈對⼀切都吹⽑求疵，因
⽽有必要在此說明，天堂及天界的景象從來都不是⼀成不變的。好比環繞世界的天空
⾃創世以來，從未保持完全相同的畫⾯，天界的全景也從未呈現出完全⼀致的景象，
無論是在地球上，還是在⾄⾼的幸福之境。今⽇所⾒，既非以往所⾒，也不會再現。
上帝喜愛奇妙的多樣性；祂每天、整⽇都在繪製新的、美麗的、完美的畫卷。因此，
如果原初佛（第⼀位信使）所⾒與以諾不同，或後者所⾒⼜與歐涅斯不同，這都無關
緊要。每個⼈都描述了⾃⼰所⾒，所⾒皆如其所述。若引⽂中某些畫⾯與其他信使的
記載有出入，也無妨。畫⾯本來就會不斷變化，並將永遠如此。這種永恒⽽迷⼈的多
樣性，正是天界福樂的源泉之⼀。常⼈說：天堂總是⼀樣的，太單調了，久⽽久之我
們會厭倦；這是霍勒斯·沃波爾譏諷過的話。可憐的⾃負⼩⼈！他和其他⼈都錯了，因

為天界神聖景象總在變化，天使們⾃⾝也展現出不同且極其美麗的形態。感官⾄上的
⼈可能無法理解，但對於天界的⼦⺠和相信《神之書》的⼈來說，這卻是確定無疑
的。我還要聲明，我並非史威登堡派，因為我知道他有時也會有錯誤的教導；但⼀切
真理我都樂於收集，並為讀者的益處奉上。史威登堡派本可以成為⼀種有影響⼒、傳
播真理、強⼤的宗教，宣揚史威登堡的教義，闡釋他所教導的神聖美好之事，並像衛
斯理宗那樣設有主席和⼤會；但實際上他們沒有中央權威，每個⼈各⾏其是。我僅有
三次參加他們的禮拜，都未曾聽到關於史威登堡的內容或他發現的輝煌真理，⽽只是
稀釋版的保羅主義和三⼗九條信綱，毫無吸引⼒，也無法教化會眾。正如尤維納利斯
所⾔：「全城的⼈都崇拜狗，卻無⼈敬仰狄安娜。」史威登堡派飲⽤加利利迦拿的
⽔，卻缺少能將⽔變為美酒的⼈。若無此⼈，此派終將衰亡。經歷此事後，我再未前
往。儘管如此，史威登堡派整體上極為開明，這點與⼤多數教派不同。本⽂中許多引
⽂均采⾃懷特所著的《史威登堡傳》，對於所有想了解這位偉⼈者，此書極為推薦。 


133



史威登堡摘錄


上帝的⼀體性  


只有⼀位上帝。祂是未被創造、無限的，唯有祂能說「我是⾃在者」。祂是⽣
命，因為祂是愛；唯有祂是⽣命，⽣命只能是遍⼀，不可能本質上屬於兩者，否則就
會有兩個上帝。  


上帝若非唯⼀，宇宙便無法被創造或維繫。宇宙⾃始⾄終都是⼀個連貫統⼀的作
品，依賴於上帝，正如⾝體依賴於靈魂。宇宙被創造出來，使上帝能無處不在，⼀切
及所有部分皆置於其治理與觀察之下。


上帝的無限  


在哲學思考中，⼈的⼼智在探索有限的⾃然界時，最終必然抵達完全未知且不可
解釋之處，即無限。無限等同於非有限，⼼智便⽌步於此，遇到無法逾越與穿透的難
題，如同⼽爾迪之結。哲⼈千⽅百計地試圖了解無限為何物、無限的上帝是如何、無
終無界的本體有何性質、那個「某物」到底是什麽，哲學注定永遠對此無知；無限是
否等同於神，⾃然界中是否存在可稱之為無限的事物，無限是否超越⾃然，無限的屬
性是否能通過⾃然來發現。哲⼈急於解答難題，銳化⼼智，求助於理性，從記憶中搜
集千百種論據。然⽽，須知哲⼈、其理性、記憶及⼀切可⽤的能⼒和知識，皆為有
限，⽽有限者無法接近無限。或許能得出「⾃然界與上帝是⼀體」的結論，但這其實
是否認了無限，因為⾃然界是有限的。或是承認，通過有限事物的比較、類比，通過
理解⼒的作⽤，是無法洞悉上帝的無限。還進⼀步承認，即便是天使也無法洞悉上帝
的無限。為縮⼩討論範圍，哲⼈請讀者接受此結論：在⾃然界中，不存在無限。⾃然
界由有限組成，有限即使無窮倍增，也永遠無法成為無限。既然承認宇宙、⾃然或創
造是有限的，接下來要問：宇宙是誰創造、起始或限定的？若回答說是⼤⾃然⾃我創
造與起始，這與理性相悖，因為這等於是說⾃然界在存在之前就已存在。若說上帝創
造了⾃然，認為上帝是有限的，這個問題未被解答，只是回避或推遲了；因為若上帝
是有限的，我們⼜會追問：是誰限定、創造或導致了上帝？好比孩⼦在聽說「上帝造
了他」後問：那誰造了上帝？從有限追溯到有限，從起因追溯到起因，最終我們不得
不承認有⼀個第⼀因、原初因——是未被造、未被限定的，因此是無限的。


上帝與聖靈  


上帝智慧構成上帝之愛的形式，兩者不能各⾃獨立存在。因為愛本質上不是愛⾃
⼰。因此，上帝作為愛，需要⼀個可以愛的對象。於是，祂出於愛、憑借智慧創造了
宇宙；祂直接通過「靈－太陽」創造，間接通過物質太陽創造，物質太陽只是「靈－
太陽」的⼯具。「靈－太陽」是活⽣⽣的，物質太陽則不然。「靈－太陽」藉由三重
天階層級運作：愛的神靈、智慧的神靈、⾏動的神靈，其靈性氣場是神聖之火與神聖


134



之光的容器，藉此產⽣了天界中的萬物，這些萬物在外觀上與我們塵世上的事物相
似。


上帝如何顯現  


上帝是無限的，⼈類⼼智無法認知無限的本質。我們只能將其定義為「無限的⼀
切」，即⾃存的⾄⼀實體；既然實體需有形式才能被描述，那麼無限本⾝也就是唯⼀
且真正的形式。因此，若想認識上帝的本體或實質是徒勞的。我們只需滿⾜於從有限
之物來認識祂，即從被造之物，因為祂無窮地存在於其中。若試圖了解更多，將如⿂
兒離⽔、⿃兒在真空中喘息般。以上論述應能使形⽽上學家滿⾜。接下來的問題是：
既然無⼈能⾒上帝，史威登堡如何解釋他⾃⼰⾒到上帝的經歷？他這樣說：雖然上帝
的無限超越有限的理解，但祂通過有限的顯現與⼈類結合。天使們⾒祂為天界之⽇，
是其熱與光的源泉。祂總是以太陽的形象顯現，但當天使們內省時，並不把上帝視為
外在的存在，⽽是在⾃⾝之中。切勿誤以為主像國王那樣居於天使之間。表⾯上祂是
更⾼的太陽，實際上卻在他們之內。主在天界中有時會以其他形象顯現，例如會附⾝
天使來隱藏⾃⾝，暫時讓天使的⾃我沈睡，再以靈充滿天使，使天使⾃覺就是主，並
以主的⾝份說話、被聆聽。天使完成使命後，便恢覆本來狀態，以⾃⼰⾝份⾔⾏。


上帝作為AO

  

主在天界中顯現為太陽；不是在天界的⽔平線上，⽽是在天界之上的⾼處；不是

頭頂正上⽅，⽽是在諸天使⾯前。祂在兩個地⽅顯現：⼀處在右⽅，⼀處在左⽅，且
距離甚遠。右⽅顯現為完美的太陽，其光輝與⼤⼩與我們世間太陽相似；左⽅則不是
太陽，⽽是明亮的⽉亮，比我們的⽉亮更耀眼，⼤⼩相仿，周圍環繞著許多⼩⽉亮，
每⼀顆都閃爍著獨特的光芒。古⼈建立代表性教會時，認知了此真理，因⽽向太陽升
起的東⽅莊嚴崇拜，同時也使聖殿朝向東⽅。


上帝的顯現

  

我得以看⾒主在天界天使⾯前顯現如太陽，看到第⼀最⾼狀態中的景象，以及在

第⼆、第三狀態下的不同景象。⾸先，祂顯現為⼀輪光輝燦爛、無法形容的榮耀太
陽。據說，此乃天使們處於⾄⾼之愛狀態時，所⾒的神聖榮耀景象；隨後，太陽周圍
出現⼀圈巨⼤的光環，使其光輝略有減弱；據告知，這正是天使們處於第⼆種狀態時
的景象。再之後，光環變為不同的顏⾊，進⼀步削弱了太陽的壯麗與美麗。經過這些
變化後，這輪蒼⽩的太陽似乎向左移向天界的⽉亮，並與之合⼀，使⽉亮的光輝⼤為
增強。據說，這象徵著天界天使的第四種狀態，以及靈界天使的第⼀種或最⾼狀態。
此外，他們還說，這些並非太陽本⾝的真實變化，⽽是隨著天使狀態的變化⽽產⽣的
不同顯現。



135



天界之光

  

那些依據⼤⾃然來思考的⼈，無法理解天界中有光，且其光遠勝於地球的正午之

光：我曾多次⾒過。還記得我第⼀次聽天使這麼說時感到驚訝，他說與天界之光相
比，塵世之光暗如陰影；但⾃從親眼⾒過，我可以作證確實如此。該處的潔⽩與明亮
無法⽤⾔語形容。


天界的浩瀚 

  

天界極其浩瀚，理應如此，因為所有⾏星和星辰都是智能⽣命居住的星球，這些

⽣命在死後都可能成為天界天使。宇宙中所有運⾏的星球都有⽣命居住。這是⼀個無
⼈懷疑的真理，無論是在天界、還是在⼈離開⾁⾝後前往的靈界，都是如此。我曾與
來⾃地球的靈體交談，他們證實了此真理，並看到我們存疑⽽感到驚訝。他們說，單
憑理性就能明⽩，那些巨⼤的天體之所以被創造，不可能只為了在太陽周圍遊蕩、在
我們眼前閃爍，並成為荒漠。造物主賦予了更崇⾼的⽬的：祂創造是為了讓⽣命居
住，創造了整個宇宙，最終成為天界的居⺠。凡⼈是天界的苗圃，只要有物質⾏星就
有⼈類。眾⾏星是地質物體，與我們的地球⼀樣，反射太陽的光，並在繞太陽公轉的
同時⾃轉。其中⼀些有衛星環繞，如我們的⽉亮繞地球公轉。⼟星雖遠，卻有巨⼤的
光環環繞。理智之⼈怎會相信，這些龐⼤的實體只是無⽬的地漂泊？我⾒過有些天界
已有⼈居住，有些則尚無⼈居住，後者之廣闊，即便經過永恒的時間也無法填滿。


《創世紀》中的創造  


有些⼈只按字⾯意義思考，相信《創世紀》第⼀、⼆章所述的就是宇宙的創造，
認為六天之內，天、地、海及其萬物都被創造出來，⼈也按上帝形象被創造；但難道
看不出來，此處並非指宇宙的創造？常識便知此過程是不可能的，在太陽和⽉亮出現
之前不可能已有⽩天、⿊夜、青草和果樹。還有許多類似的不合理處，無⼈會相信女
⼈是從男⼈的肋骨造出來的，或者伊甸園中有兩棵樹，禁⽌食⽤果實，蛇與女⼈交談
並欺騙了她和最聰明的男⼈，全⼈類因⽽被判下地獄。


天界的社群  


有⼈向我展⽰，在同⼀天使社群中，個體之間雖然整體相似，但各⾃的差異也特
別明顯。天使的⾯容會依據社群中善良與真理的情感⽽變化，持續很長⼀段時間；我
注意到，始終有⼀個共同的⾯容作為基礎，其餘的⾯容只是其衍⽣和擴展。雖然同⼀
社群的天使彼此相似，但並非完全相同。每個⼈的天界都不盡相同。任何社群之間、
甚⾄社群中的某兩⼈，在信仰或觀點⽅⾯都不完全⼀致。所有⼈都以不同的⽅式和程


136



度接受神的智慧，並以無數種形式反映神聖智能的無限。


三重天界

  

天使群體分為三重天界——最內層（第三層）、中層（第⼆層）和最外層（第⼀

層）天界。最⾼天界的天使稱為「神聖天使」，他們⾄⾼無上地愛著主，主的愛充滿
著⼼。他們處於純真之中，因此⾚裸無衣。他們憑本能辨識真理，無需推理，⾃然⽽
然地做正確的事。中層天界的天使稱為「靈界天使」，更傾向於神聖智慧⽽非神聖之
愛。他們是天界的理性，其樂趣在於接受和探討真理，然後付諸實踐。他們低於神聖
天使，正如智慧低於善。最低天界的天使稱為「⾃然天使」，他們是天界的⾝體，可
稱為「順從的天使」。他們之所以⾏善，是因受到善的指引或智慧的命令，並在履⾏
責任中找到快樂與安寧。


天界的樂趣  


天界的樂趣無以⾔表，且無數無盡；凡沈溺於⾁體和感官享樂者，對此將毫無概
念，感受能⼒只朝向塵世，背離天界，沈溺於⾃我和世俗之愛；快樂只來⾃世間的榮
譽、財富和感官享受；⽽這些熄滅了對天界精致樂趣的感知，甚⾄無法相信天界的樂
趣真實存在。若你告訴他們，有⼀種快樂與榮譽和財富無關，天界中有無窮無盡的樂
趣，遠勝於世上最奢華的享受、最⾼的感官滿⾜，他們會感到驚訝。如此粗鄙之⼈怎
能理解天界的幸福？天界快樂之⼤從下述便可⾒⼀斑 : 天使們樂於分享喜悅與祝福；

既然天界中的每個⼈都懷有這種熱情，可⾒其快樂之巨⼤。愛的本質在於愛他⼈，並
被他⼈所愛，產⽣合⼀與和諧。愛就是願意將⾃⾝擁有的給予對⽅，並在對⽅的喜悅
中感受到⾃⼰的幸福。天界充滿了快樂，實質上就是快樂與幸福本⾝；所以說「天
界」或「幸福」其實是同義詞。對⾃私和世俗之⼈來說，天界的幸福是不可理解的。
他們的快樂在於權⼒、名聲和享樂，失去這些就等於失去了⼀切存在的理由。有些⾃
以為聰明的靈體曾認為，天界的快樂只在於讚美和敬拜上帝，以為這就是天使全部的
活動；但事實上，上帝並不需要受讚美和敬拜，⽽是更希望⼈⼈多做些有益和充滿愛
⼼之舉；但世俗者卻視之為苦役，⽽非真正的幸福。天使們則保證這正是最⾃由、最
愉快的⼯作，源⾃最深厚的善意，以難以⾔喻的快樂來完成。


天使如何與信使交流

  

要與天使交流，必須讓內在之⼈敞開，並充滿神聖真理。擁有神聖真理的⼈與天

使交流時，會被天界之光照亮，能看到天界中的事物，天使也能通過此⼈看到塵世事
物；因為在那⼀刻，天界與塵世藉由天使在⼈⾝上合⼀。這種合⼀在最初的⼈類中很
常⾒，那時被稱為「黃⾦時代」。隨之後代沈溺於⾃我和世俗之愛，不再愛上帝和鄰
⼈，內在之⾨也隨之關閉，只有極少數義⼈如先知們例外，上帝向他們啟⽰天界真


137



理。主並非僅僅通過靈感之光照亮他們，⽽是通過靈的啟⽰，傳達主所指⽰的內容，
使之以為這些內容出於⾃⾝思想。


神聖的庇佑，或天界之光  


我在頭頂上⽅看到⼀道極為潔⽩的橢圓形光。當我更專注地凝視時，它漸漸遠
去，打開⾃⾝，讓我得以看到天界。天使們坐在⼀座宏偉的圓形劇場中，正在討論上
帝的⼀體性。我渴望與他們⼀同受教，理解談話內容，這是種無法⽤⼈類語⾔表達的
智慧。隨即聲⾳充滿天界之愛，接著是蘊含這種愛的智慧話語，我聽懂了。那道遠處
的天界之光⼜回到我頭頂，充滿了內⼼深處，照亮新獲得的思想。我隨後察覺到⾃⼰
過去⾃然產⽣的想法，已由神聖庇佑或智慧加以分離，如同簸箕把糠從麥⼦中分開。
之後，我看⾒這些想法被吹得遠遠的。


第⼗⼆信使教會的異象 

 

我⾒到⼀座華麗的⽅形聖殿，屋頂⾼聳，宛如王冠。墻壁為⽔晶所築，⼤⾨為珍

珠。⻄南⽅向有⼀座講壇，上⾯放著攤開的《聖⾔之書》，光芒環繞，彷彿讓整個講
壇都沐浴在輝煌之中。聖殿中央有⼀座聖所，欄杆⾼⾼豎起，⼀位⾦光閃閃的智天使
直立其上，揮舞著寶劍。當我凝視這些景象時，其靈性含義向我內在顯明。聖殿象徵
新教會；珍珠之⾨象徵進入此教會的途徑，⽔晶墻壁象徵教會的真理；講壇象徵講道
和祭司職分。攤開的《聖⾔之書》照亮講壇，象徵開啟《聖經》真實含義；殿堂中央
的聖所象徵此教會與天使天界結合；⾦光智天使象徵聖⾔的字⾯意義；前⽅⾼起的欄
杆象徵聖⾔啟⽰的真實含義。我靠近看到殿⾨上寫著：「現已被允許。」意指現今⼈
類理性被允許進入神聖奧秘。隨後，我頭頂上⽅出現⼀個⼿持紙卷的孩童。當他靠近
時，⾝形逐漸變⼤，最終在我⾯前成為⼀位成⼈。他是第三層（最⾼層）天界的天
使，因完美純真⽽遠處看去如同孩童。他將紙卷遞給我，上⾯書寫著天界常⾒的圓形
⽂字，並為我解釋含義：「進入⾄今仍被隱藏的奧祕；其中包含的⼀切真理，皆為上
帝的形象。」


天使的智慧

  

天使的智慧難以理解，遠超⼈類智慧，超越到讓⼈無法想象的地步，⼈們因無法

理解⽽誤以為不存在。這只能通過⼀些未知現象來解釋，這些現象⼀開始也難以理
解，因⽽總是處於朦朧之中。然⽽，這些事物都是可以被認識的，只要⼼智樂於探
究，就能理解此樂趣本⾝帶來的光明源⾃愛；⽽天界之光——即智慧——照亮那些熱

愛神聖智慧奧秘的⼈。天使的智慧可以理解為處在天界之光中，這光本質上就是神聖
真理。此光照亮⼼智內在感官，也照亮外觀。天使如此睿智，以⾄於可稱為智慧本
⾝。其思想和情感都順應天界形式的流動⽽塑造，即神聖智慧的形式，其內在也是智


138



慧的容器，也是天界形式。


天使的⼒量

  

天使在靈界的⼒量極其巨⼤，列舉我所⾒的所有實例將令⼈難以置信。天使若發

現有任何違背神聖秩序、需要移除的阻礙，只需意念和⽬光就能將其摧毀、推翻。我
⾒過被惡者占據的⼭岳被如此推倒，有時甚⾄像地震⼀樣從⼀端震到另⼀端。我⾒過
巖⽯被劈裂⾄深處，惡⼈也隨之被吞沒。我還⾒過成千上萬的惡靈被驅散、投入地
獄；數量多寡對天使無關痛癢，其詭計、聯盟也無濟於事，⼀眼就能識破並瞬間瓦
解。天使憑真理擁有的巨⼤⼒量，使得惡靈只要被天使⼀瞪便會昏厥，失去⼈的外
貌，直到天使移開⽬光。


天使的信條

  

天使完全拒絕「理智應屈服於信仰」等教條；他們說：「若你看不出某事真假，

要如何能相信？」若有⼈堅稱必須相信他所⾔，他們會反問：「你以為你是神靈，要
我信你？還是我瘋了，要相信無任何真理的說法？要讓我相信，就讓我看⾒。」於是
教條主義者只好退下。事實上，天使的智慧在於能看⾒並理解⾃⼰所思所想。


天使的平和

 

天使有多純真，就會多平和：純真與平和相伴⽽⽣，平和是純真的結果。未曾體

驗過的⼈無法想象天使所享有的平和。智慧與善良之⼈⼼中有平和，在上帝中感到滿
⾜；但只要還⽣活在世上，平和就深藏於內在；唯有進入天界後，內在才會開啟，平
和顯現出來。當⾄⾼天界的天使靠近時，其純真帶來甜美的影響，使靈魂感受到⼀種
狂喜，世間⼀切的歡愉都顯得微不⾜道。天界或天使的平和也存在於那些有智慧的
⼈。在世時，這種平和集中於靈魂，只有在臨終時才顯現；因為在進入天界的那⼀
刻，其理解⼒才被天界之光開啟。


天使的交流  


天使的偉⼤智慧還體現於天界萬物之間的交流：⼀個天使的智慧可以傳遞給另⼀
個。天界是所有美善的共同體，每個⼈所擁有的都希望他⼈也擁有，此為天界之愛。
在天界，將幸福傳遞給他⼈才是真幸福。智慧使天使完善，是其⽣命，所有天界的美
善都按各⾃的智慧程度流入，因⽽所有天使都渴望智慧，如饑餓者渴望食物。真正的
純真就是智慧。因此天界中常說，純真與智慧同在，天使的純真與其智慧成正比。純
真越⾼，地位越⾼，天界的等級正是按純真劃分的。天界的純真會對靈魂留下深刻印
象，如同我曾感受過⾄⾼天界天使靠近時那樣。



139



天使的語⾔  


天使能在⼀分鐘內表達出⼈類半⼩時都說不完的內容；⼀句話包含的信息，遠超
⼈類千⾔萬語；幾句話就能表達整篇⽂章的內容。每⼀個天使的詞語中，都蘊含著無
數智慧的奧秘，環環相扣，⼈類的學問無法企及。有時⽤語調補⾜⾔語未盡之意。⽽
更睿智的天使僅憑說話者的語調和幾句話，就能洞悉其⼀⽣，辨別何種愛主導其內
⼼。這正是古⼈所說「聲⾳是靈魂的回響」。


天使為何幸福  


天界的快樂不僅僅取決於所處之地，更取決於天使⽣命的內在狀態。他們之所以
幸福快樂，並非因為⾝處天界，⽽是因為⾃⾝的純潔、幸福與平和，得以居於天界。
其狀態是愛與智慧。不斷為他⼈服務的熱愛，將他們聯合起來，構成天界⽣命的狀
態。愛、智慧與服務，可以理解為信仰、仁愛與善⾏，這三者本質相同。靈界如同⾃
然界，有諸多「地⽅」，否則就沒有居所或住所；但這些地⽅只是表象，與居住者的
愛與智慧相關。天使⾃帶天界。


天使的領域  


已在某天界的天使不能進入其他天界，也不能從低層升入⾼層，或從⾼層降入低
層；若低層天使升入⾼層，會立即感到痛苦，無法看⾒⾼層的居⺠，更無法與之交
談；若⾼層天使降入低層，則會失去智慧，陷入極⼤痛苦。天界是與內在狀態相適應
的，有些低等天界的天使不明⽩此理，以為只要獲准進入⾼層天界，就能享受更⾼的
幸福。他們獲准進入⾼等天界，儘管周圍有眾多天使，卻⼀位也看不⾒；因為其內在
開啟程度未達⾼層天使，視覺也未被開啟；很快便感到極度痛苦，幾乎不知⾃⼰是否
還活著，於是立刻返回⾃⼰的天界，慶幸回到同伴之中，並承諾不再追求超越⾃⾝本
性的事物。我也⾒過有些⾼層天使降入低層天界，⼀時間變得極度困惑，失去智慧，
幾乎不知⾃⼰屬於哪個天界。


天使的相會  


在靈界中，若兩⼈強烈渴望⾒⾯，這⼀願望會立刻促成相會。天使無論想前往何
處，是在⾃⼰城市中、庭院、花園，還是其他城市，只要⼼中渴望，路途就會縮短，
若無興趣則路途變長。


天使的美麗  


140



我⾒過第三層（最⾼層）天界天使的⾯容之美，任何畫家都無法描繪其千分之⼀
的光彩與⽣機；⽽最低天界的天使⾯容則多少可以描繪。天界中的⼈持續邁向⽣命的
春天，活得越久，春天越美好、越幸福。善良的婦女即使因年老去世，過⼀段時間後
也會逐漸恢復青春，變得美麗無比，超越世間⼀切美的想象。善良塑造了她們的形
體，使⾯容洋溢著優雅與溫柔。有些⾒過她們的⼈甚⾄驚嘆不已。總之，在天界中，
年老就是變得更年輕。


天使的衣服


最內天界的天使們是⾚裸的，因為他們極為純真；⽽在其他諸天，天使則⾝著衣
服，每位天使的衣飾都與其智慧程度相符。最有智慧的天使，其衣服如火焰般閃耀，
有些則如光芒般燦爛。智慧較低者穿著明亮或暗淡的⽩衣，⽽無光輝。智慧更低者則
穿著各種顏⾊的衣服。天使們的衣服不僅僅是外表上的裝飾，⽽是真實存在的衣物；
不僅能看⾒，還能觸摸，並且經常更換，脫下不⽤的衣服，需要時再穿上。我曾無數
次親眼⾒證天使們穿著各式各樣的衣服。


靈界的外在景象


靈界的景觀與⾃然界極為相似：有陸地、⼭脈、丘陵、⼭⾕、平原、⽥野、湖
泊、河流、泉⽔；還有樂園、花園、樹林、林地，有各種果樹和種⼦；也有植物、花
卉、草藥和葡萄，有植物界的⼀切都存在；還有各種動物、⿃類和⿂類，具備動物界
的⼀切。通往天界的道路兩邊種有橄欖樹和果樹，因為橄欖和果實象徵著對於⾄善的
愛；通往靈界王國的道路兩旁則種有⽉桂和葡萄藤，因為葡萄和⽉桂象徵著對真理的
熱愛。


靈界的宮殿與花園


我曾⾒過天界中壯麗無比的宮殿。上部輝煌如純⾦，下部璀璨如寶⽯。有些宮殿
更為華美，外部光輝與內部壯麗相得益彰。房間裝飾華麗，無論語⾔還是科學都難以
形容。南側同樣有輝煌的樂園。有些樹葉如銀，果實如⾦。花壇中的花朵宛如彩虹。
這片庭園與其他宮殿相連，視線⽌於此。


⼈的靈魂


有時我可以清楚地看⾒⼈的靈魂形態，有些外表俊美的⼈，其靈魂卻醜陋、⿊
暗、怪異，簡直是地獄般的形象；⽽另⼀些⼈，雖然其貌不揚，但靈魂卻美麗、光
輝、如天使⼀般。值得注意的是，⼈死後，其靈魂的外貌與⽣前⾝體中時相同。



141



萬物皆有⾃由意志


⼈類被賦予了⾃由意志，這也存在於⾃然界所有活躍與不活躍的萬物中；若沒有
⾃由意志，就不會有繁衍。若動物不能選擇⾃⼰所需的食物、不能選擇繁殖和養育後
代的⽅法，動物就不會存在。此比喻同樣適⽤於種⼦和孕育萬物的⼤地。⽯頭、⾦
屬、鹽等憑此能⼒，選擇適合⾃⾝元素，才能吸引相似部分，吸入或排出適合⾃⼰的
空氣，⾃由地與適合⾃⼰的部分結合，排斥不適合的部分。⼈類並不比⾃然界低等存
在差：⼈從出⽣到死亡，乃⾄永恒之後，都是⾃由的。許多⼈在作惡或未盡善⾏後，
感到懊悔與⾃責，正是⾃由意志的證明；⼈能夠認識到⾃⾝⾃由的本質，無論此⾃由
來⾃天界還是地獄。若要判斷是何者，可以依據⾏使⾃由時體驗到的快樂，因為所有
的快樂都源於愛；⽽神聖的愛從不帶來悔恨。


靈界的懲罰


靈界的懲罰有多種，但沒有⼈因在世所作之事⽽受罰。惡靈只因在靈界所犯的罪
⾏⽽受懲罰。然⽽，不論惡⼈因在世的罪⾏受罰，或因在靈界的罪⾏受罰，其實並無
區別；因為每個⼈的性格在死亡後依然保留，會試圖重複⾁⾝時的⾏為。


輪回


史威登堡似乎並未完全知曉輪回的教義，只知其⼀部分。有些惡靈壞到了極點，
世上最兇猛的動物也無法作為投⽣的⾝體；其罪惡如同瘋狂。當此階段到來，其試煉
期就結束了；他們會⾃願進入或墮落到完全⿊暗的狀態——那裡沒有上帝，被稱為地

獄最深的深淵。世俗的觀念認為，上帝有意創造了地獄，如同監獄般，在火焰與痛苦
中焚燒無數被造且被詛咒的靈魂；在熊熊烈火中翻騰，上帝則在⼀旁以復仇的快感回
憶其過往，以其痛苦為樂。事實並非如此。每⼀個邪惡的撒旦或墮落的靈魂都帶著⾃
⾝的地獄；只要仍在邪惡之中，就無法與地獄分離。若加以觀察便可知，罪惡使惡⼈
的形貌變得可怖，在世間也是如此；其⾯容常常醜陋得令⼈難以直視，正如蒲柏所
⾔：


「惡⾏是如此醜陋的怪物，

只需⼀眼便令⼈憎惡。」


在其他層⾯也是如此對應和類比，每個⽣靈的外表都與內在本質相符。值得注意
的是，蒲柏的詩句正好是⻄塞羅的話反過來說，⻄塞羅可能是從東⽅作家那⾥聽來
——他說，若美德化為⼈形，⾒之者都會為其美麗傾倒。那些徹底墮落、極端邪惡的

靈魂，其最終歸宿泛指「地獄」，連物質世界都無法容納他們；他們聚集在⼀片⿊暗
混沌之中，所有⾃造的惡性在此肆意發展，不受法律或理性的約束。即便如此，上帝


142



也未禁⽌墮落者脫離此狀態，只要有意願和勇氣克制⾃⼰的惡⾏、甚⾄是惡念，就有
機會脫離。⼀個陷入地獄的靈魂，只需⼼中閃現上帝光明的念頭，並且真正的悔改，
立刻就會感覺到⾃⼰提升，脫離那野蠻群體，準備進入新的轉化或輪回的⽣命領域。
因此，每個⼈⾃⾝的意志決定了最終毀滅，亦或重⽣、重新升入光明國度。然⽽，這
些墮落的靈魂往往⾃⾝已極其敗壞，難以⽣出哪怕⼀絲善念。這些靈魂無意脫離⿊暗
與腐化，將在罪惡中耗盡精⼒，經歷無數年代的痛苦後，最終油燈枯盡般熄滅。然
⽽，即使如此，他們作為無限者的散發物，我懷疑是否真會被徹底消滅。我更傾向於
認為，他們處於沉睡之中，彷彿被最沉重、最不純淨的⽯頭或鉛所束縛。許多靈魂因
長期作惡，已變得極其野蠻、瘋狂、不可救藥，宛如徹底的瘋⼦。對於這些靈魂該如
何處置？難道上帝要施⾏特殊的奇跡，使他們都變得像天使⼀樣純潔？然後把這些本
質上是撒旦的靈魂送入天界？主張這種說法的⼈應該受到約束。上帝做得更好，祂讓
他們⾃⾏尋求重⽣，並給予⼀切所需的條件，只看他們願不願意把握。這⼀點由第九
位信使——耶穌——在最美的寓⾔中展現：浪⼦回頭，完全是出於⾃⼰的意願和⾏

動，沒有慈愛⽗親的任何召喚或⼲預。任何⼈都不應指責上帝這條絕對公正法則；相
反情況則是對善⼈極不公正，正如我在第⼀部第三卷中所證明的。⼈們往往⼤聲抗議
永恒的懲罰，但這並非上帝造成的，⽽是有罪的靈魂⾃⼰造成的。只要惡⼈願意，隨
時都可以將此懲罰終結：只需努⼒追求純潔，救贖的時刻就會立即開始。第五信使的
教義極為崇⾼，與這些真理相呼應。他教導說，⼈類的靈魂是永恒無邊的，來⾃⾼
處，是上界的靈魂。如果⼈在世時便以知識和聖潔著稱，他們會回歸本源，與太陽合
⼀，成為天界的主宰；但若其善⾏與其他星辰更為相近，則成為那顆星所屬之地的主
宰，位置取決於其美德的程度：完美之⼈得以親⾒⾄⾼之光的榮耀異象，並與⾄尊主
的智天使同在。相反，惡⾏與墮落使靈魂與光的本源分離，被束縛於元素的居所，成
為惡靈。⾄善者會不斷輪回於不同的⾝體，憑借善⾏的⼒量最終脫離物質，獲得更⾼
的地位。徹底墮落者則從⼈形墮落到動物、植物，甚⾄礦物之中。《達比斯坦》第六
⼗九章。史威登堡曾在異象中描繪了兩個極其瘋狂、不可救藥的撒旦。他說：「我⾒
到⼀個來⾃地獄的惡魔，頭戴⽅帽，帽⼦蓋住了眼睛。臉上布滿熾熱的膿皰，雙眼冷
峻，胸膛腫脹變形，噴出如熔爐般的火煙。⼤腿如火，腳下是骨爪，無⼀絲⾁，全⾝
散發著腐臭的氣息。其樣貌令我驚恐。我問他從哪⾥來，他⽤沙啞的聲⾳回答：「來
⾃地獄。」他⼜說：「我們的社群有兩百⼈，是所有社群之⾸，我們都是萬王之王、
萬主之主。我們坐在⾄⾼寶座上，統治宇宙……。」我⼜⾒到另⼀個惡魔從裂縫中出

來，頭戴三重冠冕，纏繞著⼀條蛇，蛇頭⾼⾼昂起。他的臉和⼿滿是⿇風病斑，⼤腿
被⿊煙包裹，煙中可⾒紅⾊的火焰，兩隻毒蛇作為雙⾜……⼤地在這兩個惡魔腳下裂

開，他們墜入了⾃⾝的地獄，⽽我得以⽬睹這⼀切。我看到最底層有各種豬圈和牢
房，最惡劣的靈魂被關押其中。地獄充滿污穢，所有惡魔都像兇猛的野獸。空氣中彌
漫著難以忍受的惡臭，我還看到可怕的夜⿃在他們周圍盤旋。這就是地獄靈魂瘋狂的
寫照。地獄第三次向我敞開時，我看到其中有兩個惡魔：⼀個坐在長凳上，雙腳踩在
裝滿蛇的籃⼦⾥，蛇從胸前爬到脖⼦；另⼀個騎在⼀頭火焰驢上，驢⾝覆蓋著紅⾊的
蛇，張⼝威脅著他。蛇籃和火驢象徵著⽣前⾃我中⼼、渴望權⼒的本性。這些異象只
有遠觀才可⾒，近看則無法辨識。」



143



靈魂的考驗


當善靈的考驗結束時，會被帶到通往天界的⾨前。進入後，會發現眼前諸天使並
不陌⽣，⾯容親切熟悉，彷彿從⼩就認識，他們以兄弟之禮歡迎。在那宜⼈的空氣
中，讓⼈感受到前所未有的安寧與⾃在；靈魂終於回到了真正的親族之中，在此社群
中找到了⾃⼰的職業，也找到了幸福且永久的歸屬。這是第⼀次上升。惡靈同樣被帶
到通往地獄的入⼝。地獄之⾨如同陰暗、煙熏的洞穴，向深淵傾斜，散發出令⼈作嘔
的惡臭。惡靈們以這些惡臭為樂；正如世⼈樂於⾃⾝的惡⾏，死後也喜歡與⾃⾝惡⾏
相應的臭氣。惡⼈如同貪婪的⿃獸，如烏鴉、狼和豬，喜歡腐⾁和糞堆。我曾聽過⼀
個靈魂在聞到天界芬芳氣息時，發出痛苦的尖叫，隨後⼜⾒他在地獄的臭氣中安然⾃
得。這些地獄遍布於靈界的地表之下。有些入⼝在⼭丘和巖⽯之間，或寬⼤或狹窄，
崎嶇不平。平原上的入⼝則像洞穴、深坑、裂縫、漩渦、沼澤和死⽔。只有當靈魂準
備前往地獄時，這些入⼝才會顯現，進入後在火焰、煙霧和惡臭中消失。善靈在天使
中找到歸屬，惡靈也會在魔⿁中找到同類。


通往⽣與死的道路


靈界中有道路，如同世間的道路；有的通向天界，有的通向地獄；但通向地獄的
路對於前往天界之⼈不可⾒，通向天界之路對於前往地獄之⼈也不可⾒。


罪是由律法判定，⽽非上帝


主從不背棄⼈類，從不拒絕任何⼈，從不將任何⼈投入地獄，也從不發怒。是惡
⼈將⾃⾝投入地獄，並在該處受到嚴厲懲罰，以防他們繼續作惡；表⾯上看來，似乎
是主進⾏審判和懲罰，但實際上，主如同國王、法官或法律，從未強迫罪犯作惡，並
非懲罰的起因。主絕不對任何⼈詛咒或憤怒。誰能相信那位全知全能、以智慧統治宇
宙、遠超⼀切弱點的主，會對如塵埃般無知、幾乎只會作惡的⼈類發怒？⼤多數基督
徒的靈魂進入靈界時，都以為只要能進入天界之⾨，就能獲得永恒的幸福。他們被告
知，主不會拒絕任何⼈進入天界，只要有意願，便能隨意前往天界並停留。但當他們
嘗試時，卻在⾨檻上感到極度痛苦，最終不禁跌落。我深知那些在⼈間過著地獄般⽣
活的⼈，是無法讓他們體會天界⽣活的。死後性格無法改變。每個靈魂從頭到腳都與
⾃⾝主導的慾望如出⼀轍，若硬是把此慾望轉為另⼀種，就等同於徹底毀滅他，創造
出另⼀個全然不同的存在。天使宣稱，把蝙蝠變成鴿⼦，或貓頭鷹變成天界⿃，都比
把撒旦變成天使容易。因此，天界與地獄完全分離，地獄中的撒旦不敢擡頭，甚⾄不
敢伸出⼀根⼿指觸碰天界，否則就會受苦。另有記載：進入靈界的⼈都可以⾃由升入
天界；但惡靈⼀旦升入，⼼跳加速，呼吸困難，開始窒息，痛苦得如同火中之蛇般扭
曲掙扎。



144



地獄的景象


天使所是即所⾒；其所在的住所及景觀與其⼼智狀態相符，內在的秩序與美麗重
現於外在世界中。按照同樣的法則，地獄的景象重現了地獄般的⼼智；惡魔所⾒即其
所是。我曾被允許窺視地獄的景象。有的像巖⽯洞穴，有的如林中野獸巢穴，有的如
礦井中拱形洞窟和隱秘密室。有些地獄中有簡陋的⼩屋，有時排列成巷道和街道。屋
內的惡靈們不斷爭吵、⾾毆、殺戮，街道上則充斥著強盜。有些地獄中有污穢不堪的
妓院，遍地骯臟。還有濃密的森林，惡靈如野獸般遊蕩，被追趕時藏⾝於地下洞穴；
也有荒漠，⼨草不⽣，偶有嶙峋怪⽯，⽯中有洞穴和⼩屋。每個惡魔和撒旦都據其性
格選擇住所。喜歡謊⾔、憎惡真理者，喜歡住在巖⽯縫中的⿊暗處，以居住在洞穴為
樂，討厭開闊地帶的⽣活。熱衷陰謀詭計者聚集地下⿊暗密室，看不⾒彼此，只能在
⾓落裡低聲耳語。⽽那些只為名聲鑽研學問、不培養理性思維、只是憑著驚⼈的記憶
⼒⾃得其樂者，喜歡居於沙地。只講教義不⾏善的神學家，選擇巖⽯堆積之地，避開
耕耘之地。有些⼈認為宇宙的運作歸因於⾃然、認為不存在天意、只憑⾃⾝精明致富
成名，熱衷於魔法，並以此為樂。將神聖真理⽤於私利、曲解真理者，喜歡松脂之地
和松香氣味。貪婪成性者居於地窖中，沈溺於豬圈的污穢和胃中未消化食物的惡臭。
以⼝腹之欲為⼈⽣⾄樂者，沈溺於糞堆和廁所，厭惡潔凈之地。喜歡奸淫者住在骯臟
破舊的妓院，避開貞潔之家，只要靠近便暈厥。復仇成性的兇殘者，喜歡住在墳墓和
屍體之間。其他情況亦如此。另有關於墮落靈魂的異象。


地獄


地獄中有各種野獸，如蛇、蠍、龍、鱷⿂、老虎、狼、狐貍、豬、貓頭鷹、蝙
蝠、老鼠、青蛙、蝗蟲、蜘蛛，以及各種有害昆蟲；有毒芹、烏頭，以及各種有毒的
草藥和礦物；總之，凡是能傷害和殺⽣者皆在此。地獄中還充滿了惡臭，如屍臭、糞
臭、尿臭、腐臭，惡靈們如同喜歡惡臭的動物般居住其中。我曾多次被帶入地獄，⽬
睹該處的痛苦。天使為保護我，如銅墻鐵壁般環繞著我；我在那裡聽到無數痛苦的哀
號，他們陷入絕望，認為⾃⼰的痛苦將永無⽌境。我有幸能安慰他們。


來⾃地獄的撒旦


對於⽣活在善與真理中的天界居⺠來說，地獄的惡臭是無法忍受的，是邪惡與虛
假的居所。有⼀天，我看到⼀個撒旦，遠看像⼀只豹⼦，不久前還在最低天界⾒過
他。他曾偽裝成光明天使，穿越天界與地獄之間的中界，獨⾃站在兩棵橄欖樹之間。
他在此處才能免受天界芬芳氣息的摧殘；但當有天使靠近時，他全⾝抽搐扭曲，彷彿
⼀條⼤蛇在裂縫中掙紮穿⾏。其同伴來接應他⾄洞穴，地獄氣息使他恢覆了⽣機，與
其內在狀態相適。


感官之愛的地獄


145



我們進入了他們的住所，看起來是⽤蘆葦搭建的，處處有洞和縫隙，煙霧從中冒
出，彷彿整個房屋被雲霧籠罩。我們看到每邊各有五⼗⼈，每⼈⾯前有⼀張桌⼦，桌
上散落著錢包和⼤量⾦幣。我們問他們這些是否是世間所有的財富，他們回答說，這
只是王國的財富。他們的聲⾳像嘶嘶聲，⾝形浮腫發亮，彷彿被蝸⽜的黏液塗抹過；
眼睛的瞳孔發綠，源⾃他們的幻想之光。


撒旦的醜陋


天使因善良⽽美麗，撒旦則因邪惡⽽醜陋。每個撒旦的⾯容、⾝體、⾔語和動
作，都體現了⾃私的本性。撒旦象徵著蔑視他⼈、威脅不尊重⾃⼰者，以及仇恨與報
復的⼼理；其外貌難以⽤簡短的語⾔描述。沒有兩個撒旦完全相同，但同類邪惡的撒
旦如家族般相似，因此聚在同⼀個圈⼦裡。總體⽽⾔，其臉⾊可怖如屍體，有的漆
⿊，有的如火把般通紅，有的滿是膿皰、疣和潰瘍；有時甚⾄沒有臉，只有⽑髮和骨
頭，有時只剩下⼀排牙⿒。其輪廓極為怪異，⾔語充滿惡意和欺騙。每個撒旦的瘋狂
體現在破爛骯臟的衣服上；撒旦只能穿著與其性格相符的衣服，否則會感到不適。在
靈界的入⼝或⼤⾨處，通常坐著⼀個怪物，象徵著該處撒但的⼀般形態。無論這在天
使眼中多麽可憎，撒旦看待彼此卻如同常⼈。這或許是主的仁慈，使他們在彼此眼中
不⾄於令⼈作嘔；但這種仁慈的外表只是幻象，⼀旦天界之光照入地獄，地獄居⺠的
怪異形象就會顯現；因為在天界之光中，⼀切都如其本來⾯⽬。因此，地獄靈魂如避
瘟疫般躲避天界之光，追求屬於⾃⼰的光，那光如⽊炭，有時如硫磺。當地獄向天使
敞開時，彷彿有火焰和煙霧騰起，如同房屋失火。這種火焰存在於⾃我主義和追求世
俗者⼼中。這火焰既象徵⾃私，也⽤來描述⾃私所結出的怨恨和痛苦。⾃私的⼈渴望
傷害所有不服從和不崇拜⾃⼰的⼈；失望越⼤，復仇之怒越烈。因此，每個地獄靈魂
都仇恨其他靈魂，並盡其所能地傷害對⽅。地獄中的「咬牙切⿒」就是各種虛假之間
的爭⾾、蔑視、敵意、嘲弄和褻瀆。每個⼈都為⾃⼰的幻覺⽽戰，並稱之為真理；這
些爭吵從地獄外聽來就像咬牙切⿒；事實上，每當天界之光照入地獄，這些爭吵就變
成了真正的咬牙切⿒。


⼈靈魂離開塵世後進入第⼀個天界的異象


天使說完話後，⼀個天界聲⾳對他說：「從這群⼈中選出⼗位智者，帶他們來⾒
我們。主會讓他們在三天內無痛地承受天界的熱與光——即愛與智慧。」選定後，這

⼗⼈跟隨天使，沿著蜿蜒的⼩路登上⼭頂，來到諸天使的天界，那地⽅遠看如雲中的
廣闊區域。⼤⾨敞開，穿過第三道⾨後，帶領的天使去通報該社群的王⼦說他們到
了。王⼦答道：「帶我的侍衛去，告訴這些客⼈，他們的到來令我⾼興。請他們進入
我宮殿的前廳，每⼈都有房間。」⼀切安排妥當後，天使回到⼗位智者⾝邊，他們請
求⾒王⼦。天使答道：「還早，你們要到中午才能⾒到他；現在⼤家都在履⾏職責。
但你們受邀共進午餐，屆時可與王⼦同席。我帶你們參觀宮殿和其中奇觀。」他們走


146



近宮殿，讚嘆其造型。宮殿寬敞，以紫紅⾊斑巖建成，地基為碧⽟，⾨廊由六根⾼⼤
的青⾦⽯柱⽀撐。⾦板鋪成屋頂，窗⼾寬⼤明亮，由⾦條分隔。進入宮殿後，他們穿
⾏於各個房間，房內裝飾美不勝收，雕刻精妙絕倫。牆邊擺放著⾦銀桌⼦，上⾯陳列
著各種器⽫，每⼀件都是由⼀整塊珍貴寶⽯雕琢⽽成，形狀奇異如天界之物。總之，
他們所⾒之奇，多於世間⼀切，甚⾄超乎想象。天使說：「這才是真正的建築藝術，
其規則由我們世界傳入你們世界。也許你認為我們會因這些奇蹟⽽感到驕傲、⾃滿？
其實不然，這些只是讓我們內⼼更加喜悅，更加讚嘆主的偉⼤與慈愛。中午未⾄，來
看看王⼦的花園，就在宮殿旁。」他們進入花園，天使繼續道：「這是我們天界社群
中最美的花園。」眾⼈驚呼：「花園？我們只看到⼀棵樹，枝頭掛滿⾦果，銀葉鑲著
綠寶⽯，樹下有幾個孩⼦。」天使以靈感之聲答道：「這棵樹是我們的天界之樹，有
⼈稱為⽣命樹。請靠近，你們的眼睛將被開啟，看到整個花園。」他們靠近後，眼睛
果然被開啟，看⾒果樹成林，葡萄藤纏繞著樹幹，枝頭果實低垂，朝向中央的⽣命
樹。這些樹⽊有規律地排列成多個圓圈，像常春藤般層層展開，依照各⾃的品種以及
果實美善程度來排序。這些不同的圓圈從⽣命樹的⼀定距離外開始延伸，圈與圈之間
的間隔閃耀著如極光般的光芒，依次照亮周圍的樹⽊。最美、果實最豐的樹被稱為樂
園之樹，世間並無此樹。其次是產油和葡萄酒的樹，再來是芳香之樹，最後是適合⽊
⼯的樹。樹間有⽤枝葉編成的座椅，每個座椅旁有⾨通向花園和草地，草地間有林蔭
道和綠岸。眾⼈驚嘆不已，⿑聲說：「這才是天界的真貌，無論向哪看，都能感受到
天界的影響，其欣喜難以⾔表。」天使聽後⼗分欣慰，說：「我們天界花園的本源形
態，皆與天界的福樂相呼應。此福樂的影響提升了你的靈，讓你情不⾃禁地讚嘆出
聲：『這才是天界的真貌。』未受此影響者，只會把此處當作樹林；只有熱愛服務者
才能感受這種影響，追求榮耀者則無緣得⾒。」天使向他們解釋花園中各種事物的象
徵意義，這時王⼦的侍從前來邀請他們⽤餐，兩名侍衛帶來細⿇衣，為他們穿上，因
為未著天界衣服者不得入席。準備妥當後，他們跟隨天使進入宮殿長廊，聽到王⼦與
貴族和官員們交談。不久，朝東的⼤⾨打開，王⼦帶著眾多隨從出現。前有國務顧
問，再來是內閣顧問，接著是主要官員，王⼦居中，侍衛隨後，共⼀百⼆⼗⼈。天使
將⼗位外來者介紹給王⼦，這些⼈著衣後已與天界居⺠並無⼆致。王⼦上前邀請入
席。他們進入⼤廳，中央有⾦字塔，周圍三層架上擺滿⼀百只聖杯，盛有聖餅、葡萄
酒和酒製糕點。⾦字塔中流出⽢美的酒，分流注滿所有賓客的杯⼦。⾦字塔旁有天界
造型的⾦器，為餐桌供應各類美食。這些天界器⽫是智慧的結晶，無⼈能仿制或描
述。餐具為精雕細刻的銀器，飲杯為透明寶⽯。宴席如此陳設。


王⼦⾝穿長紫袍，繡有銀星，內著藍紫⾊絲綢背⼼，胸前敞開。腰帶上繡有社群
徽章——⼀只鷹在樹頂孵雛，鑲嵌鑽⽯。王⼦的顧問們穿著與他相似的，只是沒有佩

戴特殊的徽章，⽽是在頸上戴著⾦鍊，⾦鍊上懸掛著藍寶⽯，刻有雕紋。侍⾂們穿著
灰⾊亞⿇袍，繡有花叢中的幼鷹。其他⼈的衣物則為蛋⽩⽯⾊絲綢。


顧問和官員們圍桌⽽立，王⼦下令後，眾⼈⼿拉⼿向主簡短祈禱，王⼦⽰意⼤家
入席，對外來者說：「請入席，那是你們的位置。」侍者站在椅後，王⼦說：「每⼈
取⼀圓圈裡的盤和⾦字塔底下的杯。」他們照做後，立刻有新器⽫出現，酒杯⾃動注
滿⾦字塔中的美酒。⽤餐後，王⼦在宴末再次發⾔：「我知道你們在靈界聚會時，認


147



為天界福樂取決於感官之樂；但要知道，真正讓感官愉悅的，是靈魂本⾝。靈魂的福
樂本⾝不可感知，但當它從⼼智思想流入⾝體感官時，便愈發明顯。這就是永恒的幸
福，在靈魂中是狂喜，在感官中是愉悅，在⾝體中是歡暢。天界的喜樂超乎你們想
象，你們所⾒的外在，並不影響我們的內在。主的影響使我們擁有愛、智慧和服務。
這三者合⼀，構成我們的狀態或天福；下午我會派社群中的智者為你們詳細講解。」
王⼦說完起⾝，眾賓客隨之起立。他祝願⼤家平安，吩咐天使帶領⼗位外來者回房，
並召集性格開朗的⼈為他們講述天界的樂趣，盡可能給予最⾼的禮遇。


這些安排都已妥善執⾏。城中選出數⼈，以各種有趣的娛樂節⽬招待他們。「我
們會向你們講述社群的娛樂活動。我們的智者會告訴你們，這些外在娛樂如何轉化為
內在的喜悅。但⾸先要知道，在王⼦指定的⽇⼦，我們會舉辦盛宴，好讓⼤家在辛勞
之後得以放鬆和休息。節⽇期間，所有公共場所都有聲樂和器樂演奏，城郊有遊戲和
表演。在公共場所，樂隊會搭建舞台演奏，四周欄杆掛滿葡萄藤蔓，樂師分三排就
座，旁有男女歌⼿，獨唱與合唱，曲調多變、動聽、富有表現⼒。⾳樂會在早晚舉
⾏。每天清晨，少女們在廣場周圍房屋中歌唱，歌聲回蕩全城，表達靈性之愛。這種
愛通過歌聲流入聽者⼼靈，引發共鳴。少女們說，她們的歌聲也會因聽眾的反應⽽受
激勵。歌聲結束後，所有房屋的⾨窗關閉，全城寂靜，每⼈專注於本職。中午開⾨，
下午開窗，少年少女在導師指導下在廣場鍛煉。城外有成⼈的各種遊戲，如網球、賽
跑、摔跤、朗誦和辯論，獎品授予最優秀者。城郊有劇院，演員表演道德⽣活中的美
好⾏為。」


這時，王⼦派來的八位智者到來，向外來者表達關懷，並講解智慧的起源與發展
——在天使中，智慧無⽌境，永遠增長。他們說：「王⼦在餐桌上談及智慧的奧秘

——即服務，我們也要談談這個主題。⼈受造時獲得愛與智慧，不僅為⾃⼰，也為他

⼈，這是⼈應當傳遞的神聖禮物；智者的⾸要職責是為他⼈⽽活，這也是社會的原
則，社會也因此得以存在。為他⼈⽽活就是服務；服務是紐帶，無窮無盡，因為有多
少服務就有多少善。我們知道靈性的服務源於愛神與愛⼈；公⺠和道德的服務，源⾃
於對社會和國家、對同伴和公⺠的愛；還有⾃然的服務，源⾃於對世界及其需求的
愛；還有⾝體的服務，源⾃於⾃我保存，以便能為更⾼層⾯服務。這些服務都出⾃⼈
類，彼此相繼，合⽽為⼀。處於第⼀層服務（即靈性服務）的⼈，也具備後⾯層次的
服務，因此是真正智者；只處於第⼆、第三層的⼈，雖外表有禮貌和道德，卻並非真
正的智者。只處於第三、第四層的⼈，毫無智慧，是撒旦的惡魔，只愛⾃⼰和世界。
只處於第四層的⼈，智慧最少，是只為⾃⼰⽽活的惡魔，即便為他⼈做事，也是為了
⾃⼰。此外，每種愛都有其快樂，是其⽣命；⽽服務之愛的快樂是天福，能滲透其他
⼀切快樂，使其有序、永恒。」


智者們隨後向⼗位外來者列舉了無數由服務之愛帶來的天福，為天界居⺠所知所
感。⼀整天就在討論智慧中愉快度過。


第⼆天黎明，安息⽇的宣告響起。外來者起⾝，向天使詢問，天使答道：「今天
是主⽇，我們的祭司正在宣講，⼤家都聚集在聖殿，約兩⼩時。」他們請求天使帶他


148



們前往，眾⼈進入可容納三千⼈的聖殿。聖殿呈半圓形，四周座位層層升⾼，如同劇
場。講壇離中⼼不遠，左後⽅有⾨。天使為外來者指引座位，每⼈進殿時都能憑內在
感受找到⾃⼰的位置，若坐錯則聽不到、看不到任何內容，會擾亂秩序，使祭司無法
獲得主的啟⽰。眾⼈就座後，祭司登壇，發表充滿靈感和智慧的講道，最後以感⼈的
禱告結束。離開時，祭司與外來者交談半⼩時。外來者致謝，回到房間，天使對他們
說：「你們在天界社群已度過三天，主只為你們預備了三天，現在該分別了，請脫下
王⼦送的衣服，換回⾃⼰的衣服。」他們照做後，立刻感到離開的渴望。於是，他們
在天使陪同下返回原來的集會，感謝主讓他們親⾝體驗到⼀部分天福和永恒的喜悅。


58. 有⼈會問說，誰會相信這些異界的經歷？為了回答這個問題，史威登堡在最

後⼀段中作了說明；我特地摘錄下來，供有⼼探究的⼈深思：本書所述關於天界、靈
界和地獄的內容，對那些不熱愛靈性真理的⼈來說，會顯得晦澀難懂，但對那些真⼼
熱愛真理、只為真理⽽愛真理的⼈來說，這⼀切卻是清楚明⽩的。因為凡所愛之物，
皆隨光明進入⼼靈；⽽當所愛的是「真理」時，這⼀點更是顯著，因為⼀切真理皆在
光明之中。


149


	目錄
	第一章
	第二章
	第三章
	第四章
	第五章
	第六章
	聖歌（一）
	第七章
	第八章
	第九章
	第十章
	第十一章
	第十二章
	聖歌（二）
	第十三章
	第十四章
	第十五章
	第十六章
	第十七章
	第十八章
	聖歌（三）
	第十九章
	第二十章
	第二十一章
	第二十二章
	第二十三章
	第二十四章
	第二十五章
	第二十六章
	第二十七章
	第二十八章
	第二十九章
	第三十章
	《以諾書》評註
	史威登堡摘錄

