








書名：《薄伽梵歌》四講（Notes on the Bhagavad Gita）  


作者：舒巴羅（T. Subba Row）  


版本：中譯本第⼀版  


⽇期：2024/12/11  


僅作學習參考⽤途，不得販售  




⽬錄


簡介


第⼀講

第⼆講

第三講

第四講




簡介


在研究《薄伽梵歌》時，不應與現存《摩訶婆羅多》其他部分
切割。維亞薩將《博伽梵歌》插入在適當位置，並特別提到《摩訶
婆羅多》中的⼀些事件。我們必須先了解阿周那和克⾥希納的真實
地位，才能理解克⾥希納的教導。阿周那在不同時期有⼗個或⼗⼀
個名字，其中⼤部分由阿周那⾃⼰在《毗羅陀篇》中解釋，但忽略
了某個奇怪的名字，即「那羅」。這個詞的意思很簡單，就是指
「⼈」。但是，為什麽⼀個特定的⼈要以此命名？乍看可能顯得奇
怪。然⽽，這裡蘊藏著⼀條線索，能讓我們理解《薄伽梵歌》在
《摩訶婆羅多》中的地位、阿周那和克⾥希納的關係，以及貫穿整
部《摩呵婆羅多》的編排，即維亞薩對⼈類起源、考驗和命運的真
實看法。維亞薩將阿周那視為⼈，或者說是⼈內在真正的單體；將
克⾥希納視為邏各斯，或者說是來拯救⼈類的靈。在某些⼈看來，
這種⾼度哲學的教導似乎被放在⼀個完全不適合的地⽅。這段阿周
那和克⾥希納之間的對話，發⽣在戰⾾開始之前。但是，若你嘗試
理解《摩呵婆羅多》時，會發現這是插入《博伽梵歌》最合適的地
⽅。


歷史上，這場⼤戰是兩個家族之間的⾾爭。從哲學上講也是⼀
場偉⼤的戰⾾，是⼈類的精神必須與⾁體中的低等欲望⾾爭。許多
讀者可能聽說過所謂的「⾨檻上的居住者」，這在李頓的⼩說《札
諾尼》進⾏⽣動的描述。根據該作者的描述，當新信徒即將進入神
秘之地時，「⾨檻上的居住者」就會出現在⾯前，似乎是某種元素
精靈、或其他神秘形態的怪物，並試圖動搖新信徒的決⼼；若沒做
好充分準備，就會⾯臨未知的危險。


實際上沒有這樣的怪物。這段描述必須從比喻的⾓度來理解。
儘管如此，仍有⼀個「⾨檻上的居住者」會對⼼智層⾯造成影響，
更甚於⾁體上的恐懼。真正的 「⾨檻上的居住者」是新信徒的絕



望和沮喪，新信徒被要求放棄對於親⼈、⽗⺟和孩⼦的所有舊情，
放棄對世俗野⼼的渴望，這些伴隨他多次投⽣。新信徒被要求放棄
這些東⻄，⽽在意識到⾃⼰更⾼的可能性之前，會感到⼀種空⽩。
在斷絕了所有的聯繫之後，⽣命似乎也化為烏有。失去了所有希
望，沒有了⽣活和⼯作的⽬標；看不到⾃⼰未來進步的跡象。眼前
似乎⼀片⿊暗；⼀種壓⼒壓迫著靈魂，開始低落，在⼤多數情況
下，會開始退縮並放棄進⼀步的進展。但若能真正努⼒奮⾾，與絕
望⾾爭，才能在道路上繼續前進。我在此引⽤密爾⾃傳中的幾個段
落，當然密爾對神秘學⼀無所知；但在他職業⽣涯的某個特定時
刻，經歷了⼼智⽣活的某階段，與我描述的情況非常相似。密爾是
位偉⼤的分析型哲學家，對所有⼼智過程--⼼智、情感和意志--進

⾏了詳盡的分析。


「我現在觀察到、或我認為我觀察到了，我之前總懷疑的⼀件
事——分析的習慣會逐漸磨損⼈的情感，確實如此，尤其是沒有培

養其他⼼智習慣時。 因此，對我⽽⾔，⾃私或無私的快樂都不是

快樂。」


最終，密爾把整個⼈分析到空無⼀物。這時，⼀種恐怖的憂鬱
籠罩著他。他持續這種⼼境好幾年，直到讀到華茲華斯的詩集，充
滿了對⾃然事物和⼈類⽣活的同情。密爾說道：「我似乎從這些詩
歌中了解到，在消除了⽣命中更⼤的罪惡後，才是幸福的永恒源
泉。」這些話隱約地表明，當弟⼦決⼼放棄舊有夥伴、從⽽在⾼等
層⾯過上光明未來時，必須經歷這些。這個過渡階段或多或少就是
阿周那在開始談話之前的處境。他即將投入滅絕的戰爭，對⼿是由
⾄親親戚所領導的敵⼈，阿周那⾃然對於殺害親⼈和朋友的想法感
到畏懼。我們每個⼈都被要求殺死⾃⾝所有的激情和欲望，這並不
是說慾望本⾝⼀定都是邪惡的，⽽是在更⾼的層⾯上立⾜之前，必
須消除這些影響。阿周那的處境象徵著⼀位弟⼦的處境，必須⾯對
⾨檻上的居住者。克⾥希納在這關鍵時刻也開始指導阿周那，正如



⼤師透過哲學教導來為弟⼦準好備啟蒙的考驗。


《薄伽梵歌》可以視為⼀位⼤師對弟⼦的對話，這位弟⼦已經
決⼼放棄所有世俗的欲望和抱負，但對於看似空虛的存在⽽感到沮
喪。全書共⼗八章，各章緊密相連。每章描述⼈類⽣活的特定階段
或⽅⾯。學⽣在閱讀本書時應牢記這⼀點，並努⼒找出其中的對應
關係。書中有⼀些看似不必要的重複，但這是維亞薩採⽤的⽅法所
需，⽬的是要從印度各個哲學流派的觀點、以不同⽅式表現⼤⾃
然。


關於《博伽梵歌》中的道德教誨，有些不了解神秘學益處的⼈
會說，若⼈⼈都朝此⽅向實踐，世界就會停滯不前，因此，這種教
誨只適⽤於少數⼈，⽽非⼀般⼈。事實並非如此。當然，⼤多數⼈
無法拋棄作為公⺠和家庭成員的職責。但克⾥希納明確指出，儘管
⼈因須履⾏這些義務，無法⾄森林中苦⾏，但仍能進⾏⼼智上的克
制，這能在⾼等層⾯上產⽣影響，遠⼤於⾝體與世隔絕的效⽤。因
為有些苦⾏者儘管⾝體在叢林中，但思想仍繫掛塵世。因此，克⾥
希納教導說，真正重要的不是⾝體上的隔離，⽽是⼼智上的隔絕。
⼈需履⾏職責，必須全神貫注於⾃⾝義務。老師也說，⾏動若出於
責任是⼀回事，出於興趣、好奇或欲望則是另⼀回事。由此可⾒，
儘管弟⼦⽣活⽅式與其他⼈沒有明顯區別，但還是有辦法明確發展
⾼等能⼒。沒有任何宗教教導⼈們應成為興趣和欲望的奴隸，但有
些教導⼈們必須隱居和禁欲。這是⼈們最反對印度教和佛教之處，
這些宗教向修習神秘學的學⽣推薦苦⾏的⽣活⽅式，使普通職業的
⽣活變得毫無意義。然⽽，這種反對源⾃誤解。根據這些宗教的教
導，⾏為本⾝的性質不是最重要的，⽽是⾏為者的⼼態。這便是貫
穿整部《博伽梵歌》的道德教義。讀者應仔細閱讀克⾥希納在確立
主張時的各種論據。他闡述了⼈類單體的起源和命運，以及⼈類單
體通過邏各斯的幫助和啟迪，從⽽獲得救贖。有些⼈認為，克⾥希
納勸誡阿周那只崇拜他⾃⼰，是⽀持了⼈格神的學說。但這是⼀個
錯誤的結論。雖然克⾥希那⾃稱為「梵」，但仍然是邏各斯。他⾃



稱為阿特曼，無疑與梵是⼀體的，因為阿特曼與梵之間沒有本質區
別。邏各斯當然可以說⾃⼰是梵。同理，所有神之諸⼦，包括基督
在內，都說⾃⼰與天⽗是⼀體的。克⾥希那說他存在於宇宙中每個
實體中，這嚴格地表達了梵的屬性。邏各斯作為梵的顯化，可以使
⽤這些詞語，並具有這些屬性。因此，克⾥希納只呼籲阿周那崇拜
⾃⼰的最⾼精神，只有通過這種⽅式，才有希望獲得救贖。克⾥希
納教導阿周那的內容，是邏各斯在啟蒙過程中教導⼈類單體的內
容，指出唯有通過⾃⾝才能獲得救贖。這並不意味著⼈格神的概
念。


請再次注意克⾥希納對「數論派」哲學的看法。這個體系流傳
著⼀些奇怪的觀點。有些⼈認為，現存的數論派經⽂代表了迦毘羅
的原始格⾔。但許多偉⼤教師都否認這⼀點，包括商羯羅，認為這
些經⽂並不代表迦毘羅的真實觀點，⽽是其他迦毘羅或後來作者的
觀點。真正的數論哲學與畢達哥拉斯的數字體系⼀致，也體現迦勒
底數字體系中的哲學。這些哲學家的⽬標，是⽤⼀些簡單的公式與
數字來表達⾃然界所有神秘⼒量。原書已找不到了，但可能仍存
在。現在流傳的數論派體系內容，主要是關於元素的演變及組合，
構成各種基本性質，僅此⽽已。克⾥希納調和了數論哲學、勝王瑜
伽、甚⾄哈達瑜伽，並指出，若正確理解這些哲學，都能達到⼈類
單體與邏各斯的融合。業⼒的教義在所有哲學中都是相同的，克⾥
希納甚⾄將此擴展到所有的善⾏、惡⾏乃⾄思想。這範疇比正統學
者只限於宗教儀式要更為廣泛。學⽣必須⾸先讀過⼀遍《博伽梵
歌》，然後嘗試將⼗八個不同部分分⾨別類，觀察這些共同的中
⼼，是如何分⽀出不同⾯向。這些章節中的教義，旨在消除不同哲
學家的反對意⾒，包含神秘理論和前⾯指出的救贖之路。如此⼀
來，本書就能彰顯出神秘主義者的真實態度，關於邏各斯和⼈類單
體的本質，並整合所有不同體系中被視為神聖的事物。克⾥希納通
過這些教導，成功地消除阿周那的沮喪情緒，更認識到通過克⾥希
納起作⽤的⼒量本質，儘管這種⼒量暫時表現為⼀個獨特個體。克



⾥希納分析了「⾃我」的概念，來克服阿周那不願戰⾾的⼼態：若
認為「⾃⼰」是做這件事的⼈，便是錯誤的觀念。當發現所謂的
「我」只是⼀種虛構，是⾃⼰的無知造成的，⼤部分的困難就消失
了。克⾥希納進⼀步論證更⾼層次的個體性存在，阿周那對此⼀無
所知。接著指出這個個體性與邏各斯有關。克⾥希納闡述了邏各斯
的本質，並指出它就是梵。這些是前⼗⼀、⼗⼆章的主要內容。在
接下來的章節中，克⾥希納為了讓阿周那堅定其⽬標，給予進⼀步
教導，解釋⼀切實體是如何通過精神和原質的內在性質產⽣。


值得注意的是，「⼗八」這個數字在《摩呵婆羅多》中反覆出
現，包含⼗八部書，交戰的軍隊被分成⼗八個軍團，戰⾾持續了⼗
八天，原本書名的意思是「⼗八」。這個數字與阿周那有著神秘的
聯系。我⼀直把阿周那描述為⼈，但即便是梵，也會以多種⽅式來
顯化為邏各斯。克⾥希納是邏各斯，但僅是邏各斯的⼀種特定形
式。數字 18 就是代表這種特定形式。克⾥希納是⼈類的第七原

則，他把妹妹嫁給阿周那象徵著第六原則和第五原則的結合。值得
注意的是，阿周那並不希望克⾥希納為他戰⾾，⽽只希望克⾥希那
充當戰⾞⼿，成為朋友和顧問。從這點能看出，⼈類單體⼀旦開始
踏上真正的道路，就必須在邏各斯的幫助下⾃⾏奮戰。




第⼀講


在開始討論這個主題之前，有必要先說幾句。在座的各位都知
道，我們學會是建立在世界主義的基礎上。我們不信奉任何特定的
信條或宗教哲學體系，⽽只認為⾃⼰是個探究者。將每個偉⼤的哲
學體系呈現眼前以供探究，未就任何特定哲學達成共識，也不會宣
稱這就是我們學會的哲學。在學會的草創階段，採取這種立場無疑
是非常安全的。但這並不意味我們只能是探究者。毫無疑問，我們
將能夠發現所有哲學的基本原則，並以此為基礎建立⼀個滿⾜需求
和渴望的體系。 請牢記這⼀點，不要把我的觀點當作學會的觀

點，也不要把我的觀點當作其他更⾼權威的觀點。我只是指出這些
觀點的價值，是我對於各種哲學體系進⾏研究的結果，未基於任何
更⾼的權威。我本著這種觀點提出下列幾點看法。


你們應還記得，上次在這裡聚會時，我做了⼀個介紹性演講，
指出應牢記的基本概念，以理解《薄伽梵歌》。我在此無需重述，
只是要提醒你們，克⾥希納本意是代表邏各斯，這⼀點將詳細解
釋；⽽阿周那被稱為「那羅」，本意是代表⼈的單體。


當前《薄伽梵歌》的特性和教義基本上是實⽤的，過去有無數
宗教導師出現在世界舞台，為⼈類的精神指引提供實⽤的指導。
《薄伽梵歌》在本質上是說教性的，在基調上是實⽤性，如同基督
的⾔論、佛陀的論述、以及其他哲學家流傳下來的講道。我們須回
顧這些教義的基礎，否則難以理解，並隨著時間推移被誤解。《薄
伽梵歌》以某些前提為出發點，但並沒有詳加解釋--只是時不時提

到，為了強化該教義⽽引述，或作為權威依據，⽽克⾥希納並未深
入探討這些前提的哲學基礎原則。但是，他的教義背後仍然有⼀個
哲學基礎，需先加以仔細研究，才能理解《薄伽梵歌》教義的實際
應⽤，並⽤這唯⼀⾏得通的⽅式檢驗。




在接續討論之前，我認為有必要先進⾏導論，概述克⾥希納的
實⽤教導所基於的哲學體系。我無法從《博伽梵歌》中歸納或推導
出這⼀哲學體系，但仍可⾒《博伽梵歌》清晰指出的基礎前提。


這是⼀個非常龐⼤的主題，有⼀⼤部分內容無法談到；我只能
闡述⼀些基本原則，或多或少被視為公理--可以暫時稱為公設—若

要理解《薄伽梵歌》的哲學思想，這些基本原則是絕對必要的。我
不會試圖證明每個哲學原則，或如同現代科學家證明從⾃然界考察
來的法則。


某些原則是不可能經過歸納推理和實驗的；不可能在普通⽣活
中，以⼈類普遍可⽤的⽅式來檢驗。儘管如此，這些原則確實具有
很⾼的權威性，只要詳加解釋，就會發現這是⼈類智⼒構建的每套
哲學體系基礎，⽽且我敢保證，也會與科學領域發現的⼀致；無論
如何，這些是可⾏假設，在論述時可以暫時放⼼採⽤。如果未來非
常確定有新的事實出現，⽽需要修改這些假設，那麽這是可以修改
的，但無論如何，這些假設似乎可以解釋所有事實；我們在開始研
究⾃然界龐⼤⽽複雜的機制之前，需要先理解這些事實。


我們先來談談這個假設。⾸先指出，⽤於靈性指導的實⽤教學
體系，必須從兩個⽅⾯來論述：其⼀是關於⼈的本質與狀態，以及
內在潛能；其⼆則是關於宇宙與⼈類所受的外在⼒量影響，⼈類在
這些條件下如何進步。


若沒有充分研究這兩點，就很難判定⼈類能夠達到的最⾼⽬
標；若沒有⼀個明確⽬的或⽬標，或向前邁進的理想⽬標，就無法
判定此教導是否能造福⼈類。我要說的是，若要理解這些教導，必
須先研究宇宙的本質、⼈的本質，以及所有進化進程所趨向的⽬
標。


在繼續說明之前，我先聲明，我並不打算採⽤神智學著作中⼈



的七重分類法，迄今為⽌普遍採⽤。我除了對⼈的原則進⾏分類
外，也會對太陽系和宇宙的原則分類。在⼤⾃然許多現象中，存在
著相似性和對應法則，不論為何如此，這就是法則。透過了解微觀
世界的情況，便能推斷出宏觀世界中的情形。⾄於原則劃分的數量
和彼此之間關係，我無意採⽤七重分類法，在我看來是非常不科學
和誤導性的。「七」這個數字毫無疑問在宇宙中扮演著重要的⾓
⾊，儘管「七」既不是⼀種⼒量，也不是精神⼒量；但這絕不代表
任何情況下都必須採⽤這個數字。這種七重分類造成了多少混亂！
⼀般列舉的七原則，並不對應於⼈類構成中的任何⾃然劃分。按照
七原則的序列，⾁體與所謂的⽣命原則分開，⽣命原則與星光體分
開，因⽽⾁體被分為三個原則。但事實上，這可以是任意的劃分，
分為神經⼒量、⾎液和骨骼，各不相同，劃分數量多達⼗六或三⼗
五個。然⽽，⾁體與⽣命原則並非兩個獨立實體，星光體也不是。
所謂「星光體」的第四原則，⼀旦與第五項原則分離後，很快就會
瓦解，且第四原則若沒有與第五原則結合，幾乎是無⽣命的。這種
劃分系統中，並沒有明確原則具有獨立存在。更重要的是，印度教
書籍中都沒有這種七重分類法。因此，最好還是採⽤歷史悠久的四
原則分類法，原因很簡單，因為這能把⼈分成許多能獨立存在的實
體，且這四個原則與四個載體相關聯，也對應到四種不同的意識狀
態。因此，在解釋宗教哲學時，我發現四重分類比七重分類更⽅便
且實⽤，⽽且更多原則只會造成混亂，⽽非闡明主題。因此，我會
採⽤四分類法，不管是探討⼈、太陽系還是宇宙中的原則。我所謂
的宇宙不只是指太陽系，⽽是指整個宇宙。


在列舉這些原則時，將按照進化的順序進⾏，最為⽅便。


我會指出這些原則在⾃然演化中各⾃地位，從第⼀因過度到當
今有組織的⼈類。以下是我採⽤的四分法基礎。


第⼀個原則，或者說第⼀條假設，是被稱為「梵」的存在。當
然，幾乎沒有哲學體系否認第⼀因的存在。即使是所謂的無神論者



也未否認。不同信條採納了不同理論來解釋這個「第⼀因」的本
質。各個教派的爭議和分歧並非第⼀因是否存在，⽽在於⼈類智⼒
試圖賦予的不同屬性。我們有可能了解第⼀因嗎？毫無疑問，我們
可以對此有所瞭解。儘管⼈類的知識不可能深入最本質，去確切說
明第⼀因本質上是什麼，但仍可能了解第⼀因的顯現。所有宗教哲
學家都認為，第⼀因無所不在且是永恒的。此外，第⼀因既有活躍
期，也有不活躍期。在宇宙沈睡期時是不活躍的，在進化開始時變
得活躍。


但我們⼼智無法理解這種活躍與不活躍的真正起因。梵不是物
質，也不是任何類物質；甚⾄不是意識，因為我們所知道關於意識
的⼀切，都是與特定⽣物體相關的。當意識完全脫離載體時，意識
會是什麼？會變成什麼？這對我們⽽⾔完全無法想像；不僅只對我
們，對任何具有⾃我或⾃我概念、或具有明確個體化存在的智能
體，都是無法想像的。梵甚⾄也不是阿特曼。在書籍中「阿特曼」
⼀詞有各種不同的含義，經常與⾃我的概念相關聯。但梵並無這些
關聯，因此梵不是⾃我，不是非⾃我，也不是意識。當然，宇宙中
的每⼀個實體都必屬於這三個類別之⼀。但梵不屬於其中任何⼀
種。不過，梵似乎是這些事物的⾄⼀根源，⽽⾃我、非⾃我、和意
識是梵的表現形式或存在模式。有些⽅⾯也需請你們注意，在《博
伽梵歌》中提到。


在客觀意識的情況下，所謂的物質或非⾃我，只是⼀系列屬性
的集合。不論是透過邏輯推理、還是基於天⽣意識得出結論，我們
總假這些屬性所依附的真實本質是⼀個實體，似乎擁有這些屬性；
但本質對我們⽽⾔是未知的。


所有古代吠檀多作家都認為，梵是宇宙中⼀切事物的本質。當
他們說「⼀切都是梵」時，並非將梵視為物質起因，比如將⼟和⽔
視為柱⼦的物質起因。他們的意思是，⼈的意識注意到了屬性組合
中的真實事物，是所有現象的底層和基礎本質，⽽稱為梵。雖然梵



本⾝不是認識的對象，但卻能⽀持並產⽣各種類型的對象和存在，
這些對象和存在隨後成為認識的對象。


這個先於宇宙萬物⽽存在的梵，是⾄⼀本質，從中產⽣了⼀個
能量中⼼，暫且稱其為邏各斯。


在古代作家的語⾔中，這個邏各斯被稱為「⾃在天」、「內在
本體」或「超然聲⾳」。基督徒稱其為「道」或「話語」，是永遠
在⽗親懷裡的神聖基督。佛教徒稱其為「觀世⾳菩薩」；無論如
何，觀世⾳菩薩在某種意義上就是邏各斯，儘管在中國的教義中，
無疑還有其他與之相關的觀念。幾乎每種學說都認為，存在著⼀個
不⽣不滅、永恒存在的精神能量中⼼，在沈睡期時潛伏在梵的懷抱
中，在宇宙活動時期成為有意識的能量中⼼。這是宇宙中的第⼀個
⾃我，⽽所有其他的⾃我都只是邏各斯的反映或表現，我接下來會
加以說明。就邏各斯的本質⽽⾔，並非像梵那樣不可知，⽽是⼈類
所能認識的最⾼對象。這是宇宙中⾄⼀偉⼤奧秘，所有的啟蒙和哲
學體系都是參照此⽽設計的。邏各斯的本質到底是什麽，並非此講
座中要討論的主題，但我們必須從某些⾓度來探討邏各斯，才能理
解《薄伽梵歌》中的教義。


關於邏各斯這個原則，我提出以下幾個命題。邏各斯的構成不
是物質性的，也不是客觀性的；邏各斯在實質或本質上與梵並無不
同，但同時⼜不同於梵，因為具有個體化的存在。在沈睡期時，邏
各斯以⼀種潛伏的狀態存在於梵的懷抱中，就像⾃我意識在睡眠時
處於潛伏狀態⼀樣。在印度教書中，邏各斯經常被描述為「實在-

意識-極樂」，通過這個稱謂便能明⽩這是「實在」、是「意識」

和 「極樂」。


邏各斯有⾃⼰的意識和個體性，這可能是宇宙中唯⼀的⼈格
神。但為了避免引起誤解，我還必須指出，在梵的懷抱中有不可勝



數的能量中⼼。此邏各斯並非梵顯現的唯⼀能量中⼼，還有其他不
計其數的能量中⼼，幾乎無限多。甚⾄能量中⼼彼此也存在著差
異；也就是說，梵在顯現成為邏各斯時，並非只以特定明確的形
式，⽽是能有不同形式。若只是為了要理解《博伽梵歌》的內容，
沒有必要深入探討不同形式變化。此書討論邏各斯時，是從抽象⾓
度，⽽不是基於任何特定的邏各斯，因此教導阿周那的內容是普遍
適⽤的。為了更加理解邏各斯的其他⽅⾯，接下來介紹的其他原
則，出現在邏各斯之後。


邏各斯是梵的最初顯化，是宇宙中出現的第⼀個⾃我，是⼀切
創造的開始，也是⼀切進化的終結。這是宇宙中所有能量的源泉，
也是所有知識分⽀的基礎，更是⽣命之樹，是活化整個宇宙的意識
源頭。當⾃我成為⼀個有著⾃⾝客觀意識的存在後，絕對無條件的
存在與此關聯會變成什麼呢？從邏各斯的客觀⾓度來看，梵將被視
為原初質。請記住這⼀點，並試著理解我的話，因為這產⽣許多吠
檀多哲學家對於精神和原初質的不同看法。當然，原初質對邏各斯
⽽⾔是物質性的，就像任何物質物體對我們⽽⾔是物質性。原初質
是梵，如同柱⼦的屬性組合是柱⼦本⾝；梵是無條件的、絕對的實
在，⽽原初質只是披在上⾯的⼀層⾯紗。梵本⾝並不可⾒。邏各斯
看到的是蒙在其上的⼀層⾯紗，這層⾯紗就是浩瀚無垠的宇宙物
質。這是宇宙中所有物質顯化的基礎。


梵⼀⽅⾯作為⾃我出現，另⼀⽅⾯作為原初質出現，然後通過
邏各斯的遍⼀能量發揮作⽤。⽤⼀個比喻來說明何謂梵通過邏各斯
發揮作⽤。當然也不應過度解讀此比喻，只是為了幫助你了解邏各
斯的相關概念。例如，我們可以把邏各斯比作太陽；光和熱從太陽
中輻射出來；但其中熱量和能量以某種未知的形態存在於太空中，
⽽太陽作為中介，使可⾒光和熱的形式散布於整個空間。這就是古
代哲學家對太陽的看法。梵也以同樣的⽅式從邏各斯輻射出來，並
顯現為邏各斯的光和能量。梵的最初顯現形式是三位⼀體，是我們
所能理解的最⾼三位⼀體，是由原初質、⾃在天或邏各斯、以及邏



各斯的意識能量組成，即邏各斯的⼒量和光芒；這是整個宇宙所依
據的三個原則。⾸先，擁有了物質；其次，擁有了⼒量—即宇宙中

所有⼒量的基礎；第三，擁有⾃我，或稱⾃我的遍⼀根本，其他各
種⾃我只是邏各斯的表現或反映。你必須牢記，原初質（從邏各斯
的客觀視⾓來看，原初質就像是蒙在梵上的⼀層⾯紗）和從原初質
輻射出來的能量之間，有著明確的區分。克⾥希納在《薄伽梵歌》
中對這兩者作了明確的區分，我將在下⽂中指出；當你注意到這兩
者在各種哲學體系中如何混淆、產⽣各種誤解，就會明⽩區分的重
要性。請記住，原初質作為梵之⾯紗，在數論派哲學中被稱為「未
分化」 。在《博伽梵歌》中，這也被稱為「不動的」，原因很簡

單，因為原初質是未分化的；原初質的字⾯意義或多或少地傳達了
⼀種觀念，是未分化的，與分化的物質形成對比。邏各斯散發的光
在《博伽梵歌》中被稱為「神聖能量」，是諾斯替派的索菲亞和基
督徒的聖靈。若將邏各斯克⾥希納視為原初質的顯現，那就⼤錯特
錯了，這是某些學派哲學家的觀點。正確⽽⾔，邏各斯是梵的顯
現；⽽聖靈的最初來源是通過基督⽽散發出來的。為什麼聖靈會被
稱為基督之⺟呢？因為當基督在⼈內在以救主⾝份顯現時，仿彿是
從這道神聖光芒的⼦宮中誕⽣。因此，只有當邏各斯在⼈類⾝上顯
現時，此⼈才會成為邏各斯之光（幻覺）的孩⼦；但在宇宙顯現的
過程中，這個邏各斯之光並不是邏各斯的⺟親，嚴格來說，應該被
稱為邏各斯的女兒。再更清楚地說明，這道光被象徵為「智慧光明
之⺟」，這非原初質，⽽是邏各斯之光，被描繪成太陽之光，以在
我們⼼中形成明確形象。但是，此光源頭的太陽並非我們所⾒的實
體太陽，⽽是智慧之光的中⼼太陽；因此在晨光祝禱中，沒有使⽤
任何代表實體太陽的符號。這道光⼜被稱為整個宇宙的「偉⼤意
識」，是整個⾃然界的⽣命。可以觀察到，無論邏各斯是以光、意
識、還是⼒的形式顯現的，其實都是同⼀種能量。我們所知道的各
種⼒量、各種意識模式、以及在各種有機體中表現出來的⽣命，都
只是同⼀種⼒量的顯現，源於邏各斯。這須從各⽅⾯加以研究，因
為邏各斯在宇宙中扮演非常重要的⾓⾊。




⽬前為⽌，我們⾸先提出梵，其次是邏各斯，第三是通過邏各
斯顯現出來的光，在《博伽梵歌》中被稱為「邏各斯之光」，最後
是 原初質，如梵上的⼀層⾯紗。邏各斯的智⼒能量開起了創造或

進化。宇宙的無窮細節和奇妙法則並不是偶然產⽣的，也不是僅僅
因原初質的潛能⽽產⽣，⽽是源⾃宇宙能量和⼒量遍⼀源泉，即邏
各斯，代表了梵的⼒量和智慧。邏各斯發出的光作⽤於原初質，使
物質獲得所有屬性和⼒量，在進化過程中產⽣美妙結果。從我們的
⾓度來看，物質在接收到來⾃邏各斯的光和能量後，才展現出各種
不同的性質；很難想象不具此傾向的物質。換句話說，邏各斯之光
作為紐帶，連接客觀物質和⾃在天主觀思想。在⼀些佛教書籍中，
邏各斯之光被稱為「宇宙電」，是邏各斯運作的遍⼀⼯具。


邏各斯⾸先湧現的，僅僅是⼀個形象，是關於宇宙該如何產⽣
的概念。這道光或能量捕捉到此形象後，便印刻在已經顯現的宇宙
物質上，誕⽣所有顯現的太陽系。當然，我列舉的這四個原則是永
恒的，是整個宇宙的共同原則。宇宙中沒有任何地⽅不存在這四種
能量；這四種元素是我採⽤四分法的基礎，⽤以探討浩瀚宇宙的原
則。


這個太陽系顯現的所有原則和整體，可以視為整個宇宙的⾁
體。邏各斯散發出的光可以視為宇宙的星光體。進⼀步設想，邏各
斯是⾄⼀胚芽，誕⽣整個宇宙，包含宇宙的形象，地位如同宇宙的
起因體，在宇宙出現之前就已經存在了。最後，梵與邏各斯的關
係，如同我們阿特曼與起因體的關係。


必須記住，這些是無限宇宙的四⼤基本原則，⽽不是太陽系的
原則。吠檀多哲學和奧義書在論述「唵」的含義時，也列舉了四原
則，但兩者不應混淆。在某種意義上，「唵」代表宏觀世界，從另
⼀種意義上來看「唵」代表微觀世界。「唵」某⽅⾯也意指無限宇
宙本⾝，但⼀般吠檀多書籍不是從無限宇宙的⾓度來解釋，我也無



須解釋此⽅⾯ 。關於此主題還需解釋為什麽⾃在天被稱為「話

語」或 「邏各斯」；為什麽事實上被稱為「超然聲⾳」。我給出

的解釋看似非常神秘，但若能正確理解，神秘的解釋也具有巨⼤意
義。我們的古代作家說，存在四種聲⾳，稱為「物質聲⾳」、 「精

微聲⾳」、「視覺聲⾳」和 「無限聲⾳」。這可⾒於《梨俱吠陀》

和⼀些《奧義書》。我們說出的話是「物質聲⾳」。每⼀種 「物質

聲⾳」都存在於「精微聲⾳」中，進⼀步存在於「視覺聲⾳」中，
最終存在於「無限聲⾳」的形式中。「唵」之所以被稱為聲⾳，是
因為太陽系的四原則與這四種聲⾳形式相對應。整個顯現的太陽系
以精微形式存在於邏各斯的光或能量中，此能量被捕獲並轉移到宇
宙物質；同樣，整個宇宙也存在於產⽣此光的能量源中。整個宇宙
的客觀形式是「物質聲⾳」，邏各斯之光是「精微聲⾳」，邏各斯
本⾝是「視覺聲⾳」，⽽梵是那聲⾳的「無限」形式或⽅⾯。基於
這種解釋，才能理解為何許多哲學家會說，顯現的宇宙是由「話
語」顯化成宇宙。


宇宙四原則之間的關係，如同聲⾳的四個狀態或表現形式。


現在我們來探討構成太陽系的原則。此處可以參考⼀般對於
「唵」及梵咒含義的解釋。「唵」代表⼈，也代表顯現的宇宙，兩
者的四個原則相對應。顯現宇宙中的四個原則可以按以下順序列
舉。第⼀，宇宙之主。這個宇宙之主並非僅指顯現的客觀世界，也
指誕⽣整個客觀世界的物質基礎。緊鄰之上是所謂的「⾦蛋」。這
同樣不能與星光界混為⼀談，⽽應被視為星光界的基礎，⾦蛋與星
光界的關係，就如同宇宙之主與客觀世界的關係。接下來就是⼈們
常說的⾃在天；但這個詞可能會誤導⼈，我不打算稱之為⾃在天，
⽽是另外⼀個同樣獲得認可的名稱「靈魂之線」。除了這三個原則
之外，⼀般認為還有梵。關於第四個原則，眾說紛紜，引發許多難
題。第四個原則應該要有個實體，從⽽產⽣其他三個原則，就像宇
宙的情形。若是如此，我們無疑應接受數論派的原初質作為第四個



原則。我已解釋過，若從邏各斯的客觀⾓度來看，原初質是的梵的
⾯紗，這也是⼤多數數論派所採⽤的觀點。我無需深入探討太陽系
演化的細節，關於原初質是如何分化出三個原則、從⽽產⽣各種元
素，可以參考克魯克斯教授不久前關於現代化學元素的演講。該演
講⾄少能讓你了解所謂的元素是如何從「宇宙之主」中產⽣的，
「宇宙之主」是這三種原則中最客觀性，對應於該演講中提到的原
質。該演講勾勒出「宇宙之主」層⾯的物質演化理論，除了少數幾
個細節有誤外，據我所知，這已是現代研究者在此主題上最接近於
真正神秘理論的探索。


這些原則遠遠超出我們的⼀般經驗，是純理論概念和推論，⽽
不是實踐知識。當然，要理解⾃然界中的不同原則是很困難的，對
於其基礎形成明確概念更困難。不過，無論如何，物理學更應研究
這些原則的演變和分化，精神倫理學則不必，我所闡述的基本原則
已⾜夠⽬前所需。我無需詳述整個演化過程，你只需理解，這三個
原則以原初質為基礎，產⽣整個顯現太陽系和其中的各種物體。此
外，請記住，整個進化過程的能量就是邏各斯之光，貫穿這些原則
及其所有表現形式。這個遍⼀光明始於⼀個明確的衝動，由邏各斯
的智⼒能量傳達，推動整個進化計劃的實現，從開始到結束。若從
最低等的⽣物探討，會發現遍⼀⽣命是未分化的。以礦物界為例，
或者宇宙中無法嚴格稱之為⽣物的物體，會發現這種光是未分化
的。隨著時間的推移，進化到達植物界時，便發展出相當程度分
化，是越來越傾向於差異化的⽣物體。到達動物的⽣命階段時，這
種分化更加徹底，⽽且這種光還表現為意識。意識並非此光創造出
的⼀種獨立實體；⽽是此光本⾝的⼀種模式或表現形式，此光本⾝
就是⽣命。到了⼈類，這道光開始分化，形成了中⼼或⾃我，產⽣
所有⼼智和⾝體上的進步，存在於宇宙進化過程中。這種分化⾸先
源於⽣物所處的環境。低等⽣物產⽣的⾏為，不論源⾃體內、源⾃
其他⽣物、或周圍環境、或者⾃⾝產⽣的⾏為，不太能稱為業⼒；
然⽽，此⾏為仍會影響該⽣命能量未來的表現形式。到了⼈的階



段，這遍⼀光會分化成若⼲單體，從⽽確立個體性。


隨著⼈的個體性越來越明確，會因環境、智⼒與道德衝動、以
及⾃⾝業⼒的影響，與其他個體性更加區分，構成的原則也更加明
確。⼈有四個原則。⾸先是⾁體，對此不必詳述，因為這屬於⽣理
學家的研究領域，⽽非宗教研究者的領域。毫無疑問，在討論瑜伽
哲學的某些主題時，⽣理學的某些分⽀確實相當重要；但現在不需
要討論這些問題。


接下來是星光體。這與⾁體的關係就如同星光界與太陽系客觀
世界的關係。在神智學論⽂中，星光體有時被稱為「欲體」。這種
錯誤表達會造成誤解，以為「慾望」這個原則代表星光體，並轉化
成星光體。但事實並非如此。星光體是由性質完全不同的元素組成
的。星光體的感官不像⾁體感官那樣分化和局部化，組成更為精
細，⾏動⼒和思維⼒比⾁體強得多。起因體只能被視為⼀個⼒量或
能量中⼼，宇宙的第三原則（或稱「靈魂之線」）分化成此能量中
⼼，相同的衝動促使宇宙原則分化。現在的問題是，最後使三位⼀
體完整、成為四元組的是甚麼？當然是邏各斯之光。正如先前所
說，此光滲透到每⼀個有機體中，此光在三個載體中顯現為⼈的真
正⾃我。為了讓⼤家對此概念更加清晰，我將⽤形象語⾔來表達。
比如，我們將邏各斯本⾝比作太陽。假設我⼿中拿著⼀⾯鏡⼦，在
鏡⼦表⾯反射太陽光線，然後再反射到⼀塊磨光的⾦屬板，再從⾦
屬板反射到墻上。現在有三個圖像，⼀個比另⼀個更清晰，⼀個比
另⼀個更燦爛。我可以把鏡⼦比作起因體，把⾦屬板比作星光體，
把墻比作⾁體。各⾃都形成⼀個明確的映像，此映像或反射的影像
被暫時視為⾃我。若將星光體與⾁體分開來看，星光體上形成的映
像會讓⼈產⽣⾃我的想法；在起因體中形成的映像產⽣最顯著的個
體性。你還會發現，這些映像有不同的光澤。當映像從清晰的載體
轉移到不太清晰的載體，其光澤會越來越弱，直到⾁體最弱。我們
的認知主要取決於載體的狀態，你也會發現，如同陽光在清澈的⽔
⾯上的倒影，可能因⽔⾯波動⽽受⼲擾，變得模糊不清，⼀個⼈的



慾望和情緒也可能使真實⾃我的形象扭曲並失真，甚⾄可能將這個
形象弄得難以辨認，以⾄於無法感知其光芒。


你還會發現，⾃我的觀念是⼀種虛妄的觀念。幾乎所有偉⼤的
吠檀多哲學作家、佛陀和商羯羅都明確指出，這是⼀種虛妄的觀
念。這些偉⼈說⾃我的觀念是虛妄的，原因與約翰·斯圖亞特·密爾

提出的不同，密爾認為⾃我觀念是由⼀系列⼼智狀態的所構成的。
但這不是⼀個⼈為構思的想法，也不是從⼀系列⼼理狀態中衍⽣出
來的次要想法。如我先前解釋的，之所以說⾃我是虛妄的，是因為
真正的⾃我是邏各斯本⾝，⽽⼀般認為的⾃我不過是邏各斯的反
映。若你們反駁說，反映的形象不能視為獨立的存在，那我須提醒
你，剛才鏡⼦反射的比喻適⽤範圍有限。事實上，每個獨特的形象
都可以形成⼀個獨立的中⼼。若你們否認此論點，⽽認為⾃我是個
獨立實體，在解釋上會遇到許多困難。若⾃我是個獨立實體，當處
於客觀意識狀態時，⾃我便是存在於⾁體。但怎麽可能把⾃我轉移
到星光體上呢？同樣，也須轉移到起因體。稍後會討論到，若要把
此實體轉移到邏各斯本⾝，是難上加難。可以肯定的是，除非⼈的
個體性或⾃我能夠轉移到邏各斯，否則不朽只是⼀個空洞名稱。若
僅將⾃我視為某種能量中⼼或單體，從⼀個載體轉移到另⼀個載
體，這很難解釋某些情況的眾多現象。


在吠檀多派和克⾥希納看來，我稍後也會指出，⼈是⼀個四元
組。⾸先是⾁體，第⼆是星光體，第三是⾼等個體性的起因體，第
四也是最後是阿特曼。正如先前所提，對於第四原則的確切本質存
在著不同的看法，引發了各種誤解。例如，根據數論哲學信徒的說
法，或⾄少無神數論派的說法，⼈除了這三個原則外，再加上原初
質就使四元組完整。或者說是梵顯現在原初質中，作為梵的載體。
根據這種觀點，梵實際上是第四個原則，是⼈的最⾼原則；其他三
個原則只是存在於梵之中，並因梵⽽存在。也就是說，這個原初質
是遍⼀原則，是⼀切⾃我的根源，在進化過程中分化，或者說在各



種⽣物體中顯得分化，存在於每⼀種載體中，是⼈必須達到的真正
精神實體。


現在我們來看看，若根據這⼀假設會發⽣什麽事。邏各斯完全
被排除，根本沒被注意到；這就是為什麽這些⼈被稱為無神數論派
（不是因為他們否認了梵的存在，他們並無否認），因為他們在對
⼈類的原則進⾏分類時，沒注意到邏各斯和它的光--⾃然界中最重

要的兩個實體。


 




第⼆講


在上⼀講中，我試圖追溯宇宙進化的最初開端，並明確指出了
四⼤原則如何在無限宇宙中運作。我還列舉了構成整個顯現太陽系
基礎的四個原則，並劃分⼈類四原則組成的性質。我希望你們牢記
這些解釋，清楚地理解這些原則，才能解釋整個吠檀多學說；此
外，由於各國宗教哲學誤解這些原則的性質，才變得極其混亂，從
錯誤的假設推導出⼀些錯誤結論；若能正確理解這些原則就能避
免。


為了闡明我的立場，這些原則還需要進⼀步說明。你們應該還
記得，我曾把太陽系本⾝分為四個主要原則，並使⽤勝王瑜珈論⽂
中賦予的名稱。「唵」也象徵著顯現之⼈。若不抱括寂靜⾳節，其
他三個⾳節象徵三個原則，或太陽系中原初質的三種表現形式。數
論派瑜伽的主要內容就是這三個原則，以及隨後演化出的所有物質
⽣命。我⽤物質這個詞時，不僅指物質界和星光界的⽣物，還包括
比星光界更⾼層⾯的⽣物。我認為⾼等層⾯上的事物也是物質性
的，儘管不同於⼀般客觀層⾯上已知的物質形式。嚴格地說，整個
太陽系都在物質研究的範圍之內。到⽬前為⽌，我們研究的還只是
外在宇宙的表⾯。物質科學⾄今能觸及也僅只於此。我毫不懷疑，
隨著時間的推移，物質科學將能探索更深入的背後基質，對應於吠
陀哲學家所述的「靈魂之線」。


數論派哲學的職責，便是從原初質的三個組成部分，追溯所有
各種物質現象。然⽽，我並不認可數論哲學追溯這些表現形式起源
的⽅式。相反的，⻄⽅的物質科學探究者，如克魯克斯教授等⼈，
得出的結果比現有數論哲學體系更為真實。當然，神秘科學對於有
機體的起源也有⾃⼰⼀套明確理論，但此問題⼀直被視為次要，⽽
且該理論的細節對於解釋《薄伽梵歌》的教義並非必需。⽬前⽽
⾔，我們只需了解數論哲學的範疇以及物質科學所涵蓋的內容即



可。


我們無法想象星光界存在著什麽樣的⽣命，更無法想象星光界
之上的⽣命。對於現代⼈⽽⾔，這個普通存在層⾯之外的⼀切都是
空⽩。但是，神秘學明確指出更精細層⾯的存在，在所謂靈媒降神
會中出現的各種現象，讓我們稍微了解到居於星光界的⽣物。眾所
周知，⼤多數《往世書》都提到天神存在於天界中。


並非《往世書》所有天神都在天界。婆蘇、樓陀羅、阿叠多以
及其他類別，無疑是嚴格意義上的天神。但夜叉、犍陀羅、半⼈⿃
和其他精靈則存在於星光界中。


在神智學著作中，這些居住在星光界的⽣物被統稱為元素精
靈。但是，除了元素精靈外，還有更⾼級別的存在，嚴格的來說被
稱為天神。不要誤以為天神⼀詞的意思是神明，否則我們有三⼗三
億個天神，就要崇拜三⼗三億個神明。這是歐洲⼈普遍犯下的不幸
錯誤。天神是⼀種靈性存在，雖然這個詞在⽇常⽤語中也被⽤來指
神明，但這並不意味著我們擁有並崇拜三⼗三億個神明。我們可以
⾃然地推斷出，這些存在與⼈的三個組成部分有某種親和性。


兩個⽣物體若由相同物質構成、存在於同⼀層⾯上，會具有某
種親和⼒。因此，⼈類星光體與元素精靈具有親和⼒，⽽⼈類所謂
的起因體與天神具有親和⼒。古代印度哲學作家將宇宙分為三個層
⾯。第⼀個是地界，第⼆個是天空界，第三個天界。地界是我們⼀
般熟悉的物質層⾯。嚴格來說，天空界是星光界。《奧義書》中有
時稱此為「天空」。但這個詞不能單純理解為我們所熟悉的整個⼤
氣層。使⽤「天空」⼀詞並非指⼀般意義上，⽽是作者採⽤的專業
哲學術語。天界則存在更⾼等的天神。


關於⼈類的三種載體，還需補充⼀點。三者中最重要的是所謂
的起因體。之所以這麽說，是因為⼈的⾼等個體性存在於其中。⼀



世⼜⼀世，新的⾁⾝不斷誕⽣，並在塵世⽣命結束時消逝。當星光
體與起因體分離時，星光體憑藉⽣前已傳遞的⾏動和存在衝動，也
許還能存活⼀段時間；但是，當這些影響或傳遞的⼒量與最初源頭
隔絕，星光體遲早會完全分解成組成部分。然⽽，起因體作為⾝體
或有機體，能夠獨立於星光體存在，且存在的層⾯被稱「靈魂之
線」，好比線上串著許多珠⼦：隨著⼈⼀次⼜⼀次的投⽣，接連的
⼈格被串在這個起因體上。所謂的⼈格是指持續存在的⾃我觀念，
是與塵世投⽣經驗的相關聯想。


當然，⼈類⼼智狀態的各種聯想或想法，並不⼀定會全部傳遞
給星光體，更遑論起因體了。在所有⾁體經歷中，星光體只能吸收
與其本質和性質相似的經驗，在這之上的起因體也是如此。此外，
並非所有的⼼智狀態都應保留下來，這也合乎正義；因為其中⼤多
數僅僅與⽇常愛好、⼈的⽣理需求有關，繼續保留並無實際益處。
然⽽，若此經驗深入到⼈的智⼒本質、涉及⼈類靈魂的⾼等情感、
崇⾼志向的智性品味，便會不可磨滅地印刻在起因體上。星光體只
是⼈類低等本性的所在。⼈類的動物性慾望和情感，以及與⾁體需
求有關的普通思想，無疑都會傳遞給星光體，但不會再更⾼。


這個起因體就是真正的⾃我，在⼀次次的投⽣中持續存在，每
次投⽣都為其經驗庫增添新的內容，並在吸收過程中發展出⾼等的
個體性。正因為如此，起因體被稱為⼈的⾃我，在某些哲學體系
中，被稱為「靈魂」(jiva)。


。


我們必須清楚記住，這個起因體主要是邏各斯之光的作⽤結
果，這股光是其⽣命與能量的來源，也是原初質層⾯上的意識來
源。我們稱此原初質層⾯為「靈魂之線」，是起因體的物質基礎。


邏各斯之光的能量作⽤於特定物質，這兩種元素結合，構成起
因體的物質形態，逐漸形成⼀種個體性。




我已經說過，個體性的存在，或者說分化意識的存在，演化⾃
⽣命的⼀股洪流，此洪流推動進化機器的運轉。我先前指出，這股
⽣命之流在執⾏任務的過程中，逐漸產⽣了個體⽣物，也開始表現
出所謂有意識⽣命。當我們談論⼈類意識的個體性時，是由這股⼒
量作⽤，⽽有清晰且完整的界定。在產⽣這些結果的過程中，有無
數的次要⼒量，在特定的時間、空間和環境條件產⽣，與這遍⼀⽣
命共同合作。⼈們通常所謂的起因體，不過是這些⼒量作⽤的⾃然
產物與結果。在⼈類進步的道路上，⼀旦抵達⼈類⾃願⾏為的意識
層⾯，會發現這些⾃願⾏為不僅保持了起因體的個體性，⽽且隨著
⼀次次投⽣和進步，個體性變得越來越明確：因⽽保持了靈魂持續
存在，是為個別單體。因此，從某種意義上說，起因體是業⼒推動
的結果，是業⼒之⼦，與業⼒共存；若消除業⼒的影響，起因體就
會消失。另⼀⽅⾯，星光體在很⼤程度上是⼈⾁⾝存在的結果，與
⾁體的需求、聯系和渴望有關。因此在⼀般情況下，⾁體死後，星
光體持續存在的時間是長是短，取決於低等情感和動物慾望的強
度，與之成正比。


我們接下來探討⼈類的構成要素、所遵循的⼀般規則、以及所
有進化朝向的⽬標。在確定這些之後，才能制定⼀些特殊規則來指
導⼈類，從⽽加速⼈類的進化進程。


⼀般⼈死後的情況如下：⾸先，起因體和星光體兩者與⾁體分
離：分離後，⾁體就失去了⽣命和能量。我已解釋過這三種⾝體、
以及⽣命能量如何運作其中，並將此⽣命作⽤比作⼀束陽光，依次
照射在三個物質體。從這個比喻可⾒，起因體放射出來的光，反射
到星光體上，或者說映像進入星光體﹔然後⼜從星光體映像到⾁
體 ，構成了⾁體的⽣命和能量，並形成我們在⾁體中體驗到的⾃

我意識。很明顯，若移除起因體，星光體就不再接受任何映像。起
因體可以獨立於星光體⽽存在，但星光體與起因體分離後無法存



活。同樣，⾁體若繼續與星光體和起因體相連，就能存活，⼀旦與
這兩者分離便會消亡。⽣命之流必須以星光體作為媒介才能進入⾁
體。當星光體與⾁體分離時，⾁體就會解體，因為活化的驅動⼒被
移除了。起因體位於天界層⾯，因⽽與⾁體分離後，唯⼀能去的地
⽅就是天界；但起因體在與星光體分離時，會帶走連續轉世累積的
所有業⼒衝動。


這些衝動在起因體內部持續存在，在天界中或許享有⼀種新⽣
活--不同於我們所熟悉的⽣活，但對於享受此⽣活的實體來說，如

同在世時感受到的意識存在⼀樣⾃然。這些業⼒衝動引發了進⼀步
的轉世，因為其中蘊藏⼀定的能量，必須在物質層⾯上顯現。業⼒
便是如此引導⼀個個轉世。


星光體的天⽣區域是星光界，來到此處並在此停留。星光體很
少進入物質層⾯，原因很簡單，物質層⾯對星光體沒有天⽣的吸引
⼒。此外，正如起因體不能停留在物質層⾯，星光體也不能。當起
因體與星光體分離時，星光體就失去了⽣命動⼒。⼀旦星光體的⽣
命和能量來源被剝奪，⾃然也就失去了唯⼀能能存活的⽣命之泉。
但是，星光界的物質結構比塵世物質更為精細，所以能量⼀旦傳遞
給星光界物質，其持續的時間會比⾁體更長。⾁體⼀旦與星光體分
離，就會迅速死亡，但星光體則需要⼀段時間才能完全解體，因為
之前傳遞給星光體的衝動仍使粒⼦維持在⼀起，死後存在的時間與
這些衝動的強度成正比。星光體仍會維持直到⼒量耗盡之前。因
此，星光體在星光界獨立存在的時間，取決於對⽣命的渴望和未滿
⾜欲望的強度。這就是為什麼⾃殺者和那些英年早逝的⼈，若在臨
終時還有尚未滿⾜的強烈欲望，且集中全部精⼒想要滿⾜時，星光
體就會存活⼀段時間，甚⾄會拼命下降到物質層⾯以實現⽬標。⼤
多數靈異現象都可以根據此原理解釋，⽽另⼀種情形是，許多降神
會上的靈異現象實際上是由元素精靈（天⽣存在於星光界）產⽣
的，這些元素精靈會披著亡靈或畢舍遮的外衣。




不過，我無需進⼀步探討這個問題，這與《薄伽梵歌》的教義
關係不⼤。可以說，⼀般⼈死後發⽣的情況就這些，但有特定類型
的業⼒會產⽣例外。例如，假設某⼈畢⽣致⼒於召喚元素精靈，在
此情況下，元素精靈可能會附⾝於⼈，將此⼈作為媒介；或者，若
元素精靈沒完全附⾝，則會在⼈死亡時附⾝其星光體，並將此吸
收。在這種情況下，星光體會與獨立的元素精靈相關聯，從⽽存活
相當長的時間。雖然崇拜元素精靈可能導致通靈——在⼤多數情況

下是不負責任的通靈——並可能混淆此⼈的智⼒，降低此⼈的道

德，但元素精靈並不能破壞起因體。不過，將⾃⼰置於元素精靈的
控制之下也絕不是⼀件好事。


然⽽，另⼀種崇拜形式可能會導致更嚴重的後果。發⽣在星光
體的事情，也可能發⽣在起因體⾝上。起因體與天界中天神的關
聯，如同星光體與星光界元素精靈的關聯。天界中存在著⼀些實
體，有的邪惡，有的善良；若某⼈想要召喚這些⼒量，將注意⼒集
中在天神⾝上，⼀段時間後，此⼈可能會將這些⼒量吸引到⾃⼰⾝
上。⽽當專注⼒達到⼀定強度時，此⼈的起因體可能會被吸收進這
些天神中，如同星光體可能被元素精靈吸收⼀樣。這比崇拜元素精
靈的結果要嚴重得多，原因很簡單，因為此⼈再無機會接近邏各
斯。


此⼈的整個個體性融入這些天神，持續存在，直到天神消失為
⽌。當宇宙沈睡期來臨時，這些天神將解體，如⼀切存在物都會解
體。對此⼈⽽⾔，這不是永⽣；他的⽣命可能長達數百萬年，但數
百萬年相較於永⽣算得了什麽呢？你們應該還記得辛奈特先⽣在書
中提到，存在著所謂不朽的邪惡。這種說法無疑誇⼤其詞。辛尼特
先⽣的意思是，⼈若遵循左⼿途徑、喚起邪惡⼒量後，能將⾃⾝的
個體性轉移到這些⼒量，依附其中，直⾄宇宙沈睡期到來。轉移
後，這些⼒量就會成為宇宙中可怕的⼒量，在相當程度上⼲涉⼈類
事務，比⼒量本⾝造成更多危害，因為⼈類的個體性會與這些⼒量



關聯。正因為如此，所有偉⼤的宗教都灌輸了⼀個偉⼤真理，那就
是⼈類不應該為了利益或好處、或為了獲得任何短暫誘⼈的⽬標，
⽽崇拜此類⼒量。相反，⼈應該專⼼致⼒與崇拜唯⼀真正的邏各
斯，這是世界上每個真正偉⼤的宗教都認同的。唯有這樣，⼈才能
安全地沿著道德之路前⾏，並不斷提升⾃⼰，直到成為不朽的存
在，成為宇宙中顯現的⾃在天，並在必要時成為後代精神啟蒙的源
泉。


所有的進化都是為了這個⽬標（在某些情況下可能會加快）。
可以說，邏各斯之光引導整個進化過程，此巨⼤⼒量引領⼤⾃然朝
⽬標前進。邏各斯好比⼀種模式，從中散發出⽣命之光；此光帶著
這種模式烙印此世界，在經歷了整個進化周期之後，試圖回到原點
--邏各斯。進化是通過不斷完善載體或⽣物體來實現的。邏各斯本

⾝並不需要改進。變得更加完善的既不是邏各斯，也不是邏各斯之
光，⽽是載體，或者說是這束光所作⽤的物質框架。我已經說過，
邏各斯的清晰度和亮度主要取決於載體的純度和性質。隨著時間的
推移，⼈類在精神界、星光界和物質界的載體逐漸完善，智⼒也越
來越精進，隨著載體的完善⽽變得越來越完美，直⾄達到⼀個特定
的階段，能做出最終的努⼒，去感知並認識邏各斯；除非此⼈選擇
故意閉上眼睛，寧願滅亡也不願永⽣。這正是⼤⾃然努⼒的⽬標。


我已指出某些情況可能會⼲擾整體進展，有些情況能促進進
展。⼈類發明的所有啟蒙秘儀，都是為了更清楚地了解邏各斯，指
出⽬標，制定規則，以便於達成⾃然界不斷努⼒的⽬標。


這就是克⾥希那教義的前提。這些命題都出現在《博伽梵歌》
中，無論是通過明確的陳述，還是必然的含義。克⾥希那基於這些
基本命題，構建他的⼈⽣實踐理論。


在闡述這些理論時，我並無提到《博伽梵歌》中任何具體段
落。許多散亂的段落表達了或暗⽰這些命題，若不斷引⽤只會造成



混亂，因此，我才先⽤⾃⼰的話來闡述這⼀理論，從⽽對於整體有
所了解。我不認為印度各種宗教信徒都會同意克⾥希納的主張。許
多哲學家誤解了此理論，⽽且，隨著時間的推移，數論派的推測引
入了錯誤的源頭，極⼤的影響了印度哲學的發展。不過，我毫不懷
疑我所述的內容包含了真正吠檀多哲學的基礎。由於時間有限，我
認為沒有必要引證權威：若這麼做，解釋《薄伽梵歌》的哲學思想
就不是三天的事，⽽是三年了。我想讓你們⾃⼰去研究這些命題，
仔細探究這些不僅是印度教的基礎，也是佛教、埃及⼈和迦勒底⼈
的古代哲學、玫瑰⼗字會的基礎，是與神秘主義有著遙遠關聯的體
系，起源早於所謂的歷史時期。


我現在來談談這本書：


克⾥希納⼀般被認為是化⾝。這種化⾝理論在印度哲學中占有
非常重要的地位；需先正確理解此理論，否則現存有關化⾝的觀點
可能會引起許多嚴重誤解。⼀般認為，克⾥希納是宇宙中⾄⼀偉⼤
⼈格神的化⾝。當然，持這種觀點的⼈並沒有解釋，這⾄⼀偉⼤⼈
格神是如何與克⾥希納的⾁體建立起密切聯系，這⾁⾝與每個⼈的
⾁⾝構成相同，甚⾄克⾥希納的⼈類個體性也與其他⼈無異。我們
該如何解釋所謂化⾝理論，以及克⾥希納這種特殊化⾝呢？這種觀
點沒有任何依據。邏各斯本⾝並不是宇宙的⾄⼀⼈格神，背後的偉
⼤梵確實是⾄⼀的、未分化、永恒存在的，但這個梵永遠不會顯現
為任何⼀個化⾝。當然，梵確實會以⼀種特殊的⽅式顯現出來，成
為整個宇宙，或者更確切地說，作為整個宇宙疊加其上的假定基
礎，是⼀切存在的根基。但是，只有當梵作為邏各斯顯現時，才能
以接近⼈格神概念的⽅式顯現出來。如果說化⾝是可能的，那也只
能是指「邏各斯」或「⾃在天」的化⾝，⽽絕不是梵。但問題仍沒
解決，什麽是化⾝？根據我提出的⼀般理論，每個解脫者都會與邏
各斯結合。這可以視為靈魂升⾄邏各斯，或者邏各斯從⾼等層⾯下
降與靈魂結合。在⼀般情況下，靈魂與邏各斯的結合只有在死亡之
後才會完成--這是個⼈必須經歷的最後⼀次死亡。




在某些特殊情況下，邏各斯確實會降臨到靈魂層⾯，並在此⽣
與某⼈的靈魂聯系；但這種情況非常罕⾒。在此情況下，這種⼈雖
然在物質層⾯仍是⼀般⼈，但靈魂已不再僅僅是邏各斯的映像，⽽
是邏各斯本⾝。這種情形曾出現過。佛教徒說，佛陀在⾁⾝死亡前
⼆⼗年時達到涅槃，便獲得此種永久結合。基督徒說，邏各斯已經
成為⾁⾝，並以基督--耶穌--的⾝份降⽣，儘管基督徒並沒有清晰

的分析所提出的命題。不過，也有⼀些基督徒對此問題持更哲學的
觀點，他們說，神聖邏各斯在耶穌⽣涯的某個時刻與耶穌結合，在
這種結合之後，耶穌才開始展現奇蹟，以偉⼤改⾰者和⼈類救世主
的⾝份顯⽰⼒量。


我們無法確定邏各斯與耶穌的結合是特殊情形，還是類似於每
位⼤師或⼤聖⼈在解脫時發⽣的結合，只靠《聖經》的資訊不⾜以
判斷。克⾥希納也是同樣問題。毗濕奴是⼀個神靈，代表邏各斯；
⼤多數印度教徒認為毗濕奴是邏各斯。但是，不能由此推斷宇宙中
只有⼀個邏各斯，或推斷宇宙中只有⼀種形式的邏各斯。⽬前我們
只關注此種形式的邏各斯，這是現正討論的教義基礎。


關於羅摩、克⾥希納和持斧羅摩等⼈類化⾝，⼀般有兩種觀
點。⼀些毗濕奴派否認佛陀是毗濕奴的化⾝，但這只是⼀個特例，
無論是毗濕奴派教徒還是佛教徒都很難理解。持斧羅摩是否是化
⾝，也受到⼀些作家的質疑。有鑒於持斧羅摩所做的可怕事情，毗
濕奴派認為，持斧羅摩並非真正的化⾝，⽽只是被偉⼤毗濕奴映
照。但是，撇開有爭議的案例不談，我們有兩個無可爭議的⼈類化
⾝--羅摩和克⾥希納。


以克⾥希納為例。在這種情況下，有兩種觀點。我們可以假
設，克⾥希那作為個體，是名經過千百萬年進化的⼈，精神已經達
到了極致完美的境界，在精神進化過程中，邏各斯降臨到了他，並



與他的靈魂結合在⼀起。在這種情況下，並非邏各斯顯現為克⾥希
納，⽽是克⾥希納把⾃⼰提升到了邏各斯的地位。在⼀般⼤師解脫
的情況下，是⾃⾝靈魂變成了邏各斯。⾄於另⼀種情況，邏各斯降
⽣為⼈，並非因為此⼈精神完美，⽽是為了某種隱秘不明的⽬的、
為了⼈類的利益⽽降⽣。在這種情況下，是邏各斯降臨到靈魂的層
⾯，使能量透過靈魂展現出來，⽽不是靈魂升⾄邏各斯的層⾯。


理論上，我們可以採納這兩種觀點中其⼀，但會⾯臨⼀個困
難。如果我們可以隨意地將「解脫者」稱為化⾝，或許必須將蘇
卡、婆咤、圖爾瓦薩以及所有解脫的偉⼤聖者都稱為化⾝；但我們
通常不會這麼做。無疑《薄伽梵歌》中列出了⼀些偉⼤聖者是化
⾝，但沒有清晰的解釋，為甚麼只將⼗⼤化⾝視為毗濕奴的化⾝，
⽽其他則視為毗濕奴的顯現、或者暫時賦予光和知識；或出於某種
原因，不視為嚴格意義上的化⾝。若這些⼈不是化⾝，那就能推
論，克⾥希納和羅摩之所以稱為化⾝，並非因靈魂解脫與邏各斯產
⽣聯系，⽽是因為邏各斯降臨到了靈魂層⾯，並與靈魂產⽣了聯
系，藉此再⼈類層⾯上運作，以完成世界上⼀些重⼤的事情。我相
信這種觀點在仔細研究後會發現是正確的。我們對克⾥希納的尊敬
絲毫不必因此⽽減少。真正的克⾥希納不是邏各斯透過⾁體顯現的
⼈類，⽽是邏各斯本⾝。這是邏各斯為了⼈類的利益⽽降⽣在⼈類
⾝上，我們對它的尊敬會進⼀步提升。在這種情況下，邏各斯不受
任何特定的個體性所擾，具有更⼤⼒量為⼈類造福--不僅僅是為⼀

個⼈造福，⽽是為了拯救千百萬⼈。


在《摩訶婆羅多》中有兩個晦澀難解的章節，對於擁護正統理
論的⼈來說，是極難攻克的難題。⾸先是羅摩。假設羅摩不是單體
加上邏各斯，⽽是邏各斯以某種難以解釋的⽅式變成了⾁⾝。那
麽，當⾁⾝消失時，應該只剩下邏各斯--不應該有任何⼈格繼續⾃

⾝的道路。如果我們接受正統理論，這似乎是不可避免的結果。但
在《摩訶婆羅多》的某章中，那羅陀有⼀段話提到，在閻羅王的朝



廷中，羅摩也在場。如果個體羅摩只是⼀個幻象（並非單純指⼈⼈
都是幻象，⽽是⼀個特定意義上），那麼邏各斯在披上幻象的⽬的
達成之後，此幻象沒有任何理由繼續存在。《羅摩衍那》中說，羅
摩死後，邏各斯就去了⾃⾝的居住地，但我們在《摩訶婆羅多》中
卻發現，羅摩做為個體和其他⼀些國王⾝處閻羅域，最⾼也只是到
了天界。若能正確理解我所提出的理論，就不會有此⽭盾。羅摩是
⼀個個體，和其他⼈⼀樣。他之前可能有過幾次轉世，即便在此次
偉⼤化⾝之後，也注定會有幾次後續的轉世。當他以「羅摩化⾝」
的⾝份出現時，並非潛在的個體顯現⾃⾝，也非羅摩的靈魂轉化成
了邏各斯，或者說，並非羅摩本⼈成為解脫者、完成了《羅摩衍
那》中敘述的所有偉⼤事業--儘管這只是寓⾔故事--⽽是邏各斯

（或者說毗濕奴）降臨到了靈魂層⾯上，暫時與某個特定的靈魂聯
系在⼀起，以便通過它采取⾏動。同樣地，在克⾥希納的案例中，
我們也會遇到類似的難題。例如，翻到《摩訶婆羅多》中的穆薩拉
篇末尾，你會發現⼀段奇特的⽂字。作者說克⾥希納死後靈魂上了
天堂--相當於天界，受到了所有天神的尊敬。然後⼜說，那羅延離

開該處回到⾃⼰的居所，那羅延象徵著邏各斯。緊接著的⼀節詩歌
描述了克⾥希納在天界的存在，然後當法王的靈魂進入天界時，發
現克⾥希納就在那⾥。這兩種說法如何調和？除非假設那羅延是⼀
種獨立的精神⼒量，透過克⾥希納這個⼈來顯現能量和智慧，暫時
透過此個體顯現⾃⼰，否則這個難題將無解。從這兩句話中，我們
不難推斷出，所謂的化⾝是同⼀種⼒量--邏各斯--的顯現，是古印

度偉⼤作家所謂的「偉⼤毗濕奴」。那麽，誰是「偉⼤毗濕奴」
呢？如果宇宙中還有其他數個邏各斯，為什麽這個邏各斯要特別照
顧⼈類，並以各種化⾝的形式顯現出來；此外，其他每個開悟者在
與邏各斯建立聯系之後，是否都能以化⾝的⽅式降臨，以利於⼈類
的福祉？


若要清楚地解釋這些問題，我們需要探討⼀個只有在啟蒙時才
能傳達的理論，這深入了神祕學的奧秘。在即將出版的《秘密教



義》中，或許能對此問題提供⼀些解答；但在此階段討論這個問題
為時尚早。我只需說明，這位「偉⼤毗濕奴」似乎是⾸次出現在此
星球上的禪那主，在此輪次⼈類進化開始時，啟動了進化進程，職
責是守護⼈類的利益，直到我們正在經歷的七個顯化期結束。


此邏各斯可能與⼀位解脫者或前⼀輪次的偉⼤聖⼈有關。無論
如何，「偉⼤毗濕奴」是⼀個邏各斯，這是⽬前最重要的。也許在
以前的輪次（有數百萬個輪次）中，邏各斯可能與⼀系列⼤師有
關，這些⼤師的個體性可能都存在於邏各斯之中；然⽽，邏各斯有
⾃⼰獨特的個性，也就是⾃在天。我們⽬前只需從抽象的⾓度來考
慮邏各斯，不過，我認為有必要作此解釋，以便你們能理解克⾥希
那的某些論述，如何關聯我所說的內容，否則會無法理解。




第三講


在這⼀講中，我會探討提出的前提，並參考本書段落佐證這些
前提。


⼤家還記得，我是從第⼀因開始說起的，稱之為梵。當然，不
可能對此原則進⾏任何正⾯的定義，⽽只能根據本質嘗試進⾏負⾯
的定義。⼈們普遍認為，或⾄少有⼀部分哲學家認為，克⾥希納本
⾝就是梵--是梵的⼈格神，但克⾥希納在談到梵時，所⽤的詞語以

及論述⽅式都清楚表明，他將⾃⼰與梵區分開來。


毫無疑問，他是梵的顯現，每個邏各斯都是如此。他⾃稱為
「超靈魂」，⽽在不⼆論學派的命題中，超靈魂就是梵。這句話是
所有不⼆論哲學的基礎，但卻經常被誤解。當不⼆論學者說「我就
是梵」時，並不是說⾃我就是梵，⽽是說宇宙中唯⼀的真我，即邏
各斯或 「超靈魂」，就是梵的顯現。


我們會注意到，當克⾥希納談論⾃⼰時，從來不⽤梵這個詞，
⽽總是⽤「超靈魂」，總以此⾓度說話。每當他談到超靈魂時，說
的都是他⾃⼰，⽽每當談到梵時，說的是與他⾃⼰不同的事物。


我們現在逐⼀查看本書中所有提到梵的段落。⾸先要提請⼤家
注意的是第八章第 3 節：............


「不朽（精神）是⾄⾼梵，具有稱為超靈魂的狀態。導致投⽣
的⾏為被稱為「業⼒」。」


這裡⽤來表⽰梵的詞只有「不朽」和「梵」。通常使⽤這些
詞。你會注意到，克⾥希納在任何地⽅都沒有稱梵為⾃在天或⼤⾃
在天；甚⾄沒有稱之為阿特曼。他甚⾄把「⾄⾼阿特曼」這個詞⽤



在⾃⼰⾝上，⽽不是梵⾝上。這是因為阿特曼這個詞嚴格來說等同
於⾃我，⾃我的概念與梵沒有任何聯系。⾃我的概念⾸先與邏各斯
⼀起出現的，之前則無；因此，梵不應該被稱為「⾄⾼阿特曼」或
任何⼀種阿特曼。克⾥希納只有在⼀處說梵是他的阿特曼。除此以
外，克⾥希納在談到梵時，從未使⽤過阿特曼或⾄⾼阿特曼。嚴格
來說，梵是阿特曼的基礎。無論如何，⾄⾼阿特曼這個詞也適⽤於
梵，有別於「超靈魂」。當這樣使⽤時，是嚴格的技術上術語。每
當使⽤超靈魂這個詞時，你會發現是⽤來表達與「⾄⾼阿特曼」不
同的東⻄。


我們絕不能認為⾃我、或任何關於⾃我的觀念，能與梵聯系起
來，或視為梵所固有的。或許可以說，⾃我的概念潛藏在梵中，因
為⼀切事物都潛藏在其中；若因此把⾃我的概念與梵聯系起來，那
就有理由把 「⾄⾼阿特曼」這個詞⽤於梵。但是，為了避免混

淆，最好在明確的意義上使⽤這些詞語，並賦予每個詞語以不同的
內涵，避免任何爭議。請看第八章第 11 節


「我簡要向你解釋那個居所，了解《吠陀》的⼈將此描述為不
朽之處，無欲無求的苦⾏者進入該處，這是遵守梵⾏之⼈所渴望到
達的⽬的地。」


這是克⾥希納在談論梵時使⽤的另⼀個詞。他稱之為他的「居
所」--極樂之所或涅槃。他稱梵為他的居所時，指的不是毗濕奴界

或任何其他界域；他說這是他的居所，因為邏各斯就居住在梵的懷
抱中。他把梵稱為極樂之所，顯現或未顯現的邏各斯永恒地居住其
中。請再次翻閱第八章第 21 節： -


「未顯現且不變的被稱為最⾼境界。那些達到此地的⼈，將不
再返回，那是我的⾄⾼居所。」




這裡使⽤同⼀種語⾔，指的是梵。當任何靈魂融入邏各斯或到
達邏各斯時，可謂已到達了邏各斯的中⼼--梵；由於邏各斯居住在

梵的懷抱中，當靈魂到達邏各斯時，也到達了梵。


你會注意到此處再次提到梵是他的居所。


現在翻到第九章第 4、5 和 6 節：


「整個宇宙都充滿我未顯現形體。因此，我⽀撐所有顯現存
在，⽽非被它們⽀撐。

「看看我作為⾃在天（邏各斯）顯現時的狀態吧：這些顯現現

象並非存在於我之內。我的阿特曼（無論如何）是顯化⽣命的基礎
和起源，儘管並不與這些相結合。

「想象所有顯現的⽣命都在我之中，如同無處不在的⼤氣永遠

充斥空間。」


在上次講座中，我試圖解釋梵和原初質之間的神秘聯系。梵從
未分化。分化的是原初質，在其他地⽅原初質被稱未分化元素。然
⽽，梵似乎是所有物質現象的基礎，或是歸因於原初質的現象基
礎。畢竟，任何物體對我們⽽⾔只是屬性組合。無論出於天性傾
向、還是出於推論，我們總認為存在著「非⾃我」是這些屬性的基
礎，疊加了屬性組合。若無此本質，就不可能有⾁體。但這些屬性
並非來⾃梵本⾝，⽽是來⾃原初質，是梵的⾯紗，正如卡巴拉學者
認為「聖在」（Shekinah）是「無限」（Ensoph）的⾯紗和耶和華

的外衣⼀樣。原初質是梵的⾯紗。這並非梵本⾝，⽽是梵的表象，
純粹是現象。毫無疑問，原初質比任何其他類型的客觀存在都要持
久得多。原初質作為唯⼀絕對無條件實在的最初模式或顯現，似乎
是所有後續顯現的基礎。克⾥希那在談論梵的這個⽅⾯時說道，整
個宇宙都被梵所充斥，這就是他的未顯現形態。




因此，他把梵說成是他的未顯現形態，因為梵是不可知的，只
有在顯現為邏各斯或⾃在天時才可知。他試圖說明梵是邏各斯的未
顯現形體，因為梵是邏各斯的阿特曼，無處不在，因⽽是宇宙的阿
特曼；雖然梵本⾝是未分化的，但當以各種邏各斯的形式在宇宙中
運作時，看起來是分化；雖然梵是所有現象的基礎，卻不參與這些
現象表現的變化。


現在請看第⼗三章第 13、14、15、16 和 17 節。


在第 15、16 和 17 節中，克⾥希納⼜⼀次提到了梵，以及先前

已詳細解釋過的命題。我無需詳細解釋這些經⽂，很容易就能從注
釋中找到答案。


翻到第⼗四章第 27 節： -


「梵是不朽不滅，是永恆法則與無擾極樂，我是梵之形像或載
體。」


克⾥希納說⾃⼰是梵的顯現或形象，並沒有稱⾃⼰為梵，⽽只
是稱⾃⼰為梵的形象或顯現。


克⾥希納最後提及梵的經⽂是第 15 章第 6 節：--


「那是我⾄⾼居所，太陽、⽉亮和火都無法照亮。入者不
返。」


再次稱梵為他的居所。我相信這些是本書中提到梵的所有句
⼦，⾜以清楚地表明梵的地位，並顯⽰出梵與邏各斯的關聯性質。
現在我將指出提到邏各斯本⾝的段落。


嚴格說來，本書的全部內容能稱為邏各斯哲學之書。幾乎每⼀



⾴都直接或間接地提到邏各斯。我想說明幾段重要、意義重⼤的經
⽂，從⽽了解本書的教義⽀持我所提的邏各斯性質和功能，以及與
⼈類和⼈類靈魂的聯系。我們翻到第四章，研究⼀下第 5 ⾄ 11 節

的含義： - 


「阿周那啊，我和你已經經歷了許多次轉世。我知道所有⽣
世，但你卻不知道，哦，擾敵者。

「即使我未出⽣、不朽，是所有⽣靈的主宰，控制⾃⼰的本

性，我也會通過我的幻⼒⽽誕⽣。

「婆羅多啊！每當正義（正法）衰落，邪惡（不如法）擴散

時，我便創造⾃⼰。」

「我在每個時代誕⽣，保護善⼈，消滅惡⼈，重建正法。

「阿周那啊，真正了解我神聖出⽣和⾏為的⼈，在捨棄⾝體

後，將到達我的境界，不再輪迴轉世。

「許多⼈擺脫了慾望、恐懼和憤怒，獻⾝於我，充滿了我，被

靈性智慧凈化，達到了我的境界。」


當然，這段話不僅指抽象的邏各斯，也指克⾥希納⾃⼰的轉
世。可以注意到，他在這裡談論⾃⾝的邏各斯時，就如同此邏各斯
已在過去的幾個時代中，與多個⼈格或⼈類個體結合過；他說，他
記得這些投⽣有關的所有事情。當然，對他⽽⾔不存在業⼒束縛，
因此當他的邏各斯與⼈類靈魂結合時，不會失去⾃⾝的⾏動⾃主
性，這與被物質束縛的靈魂不同。克⾥希納的智⼒和智慧絲毫沒有
因為與⼈類靈魂結合⽽被遮蔽，他說他能回憶起⾃⼰以前的所有轉
世，⽽阿周那還沒有完全接受邏各斯之光的照耀，無法理解與前世
有關的所有事情。克⾥希納說，他的⽬標是為⼈類謀福利，每當需
要特別投⽣時，就會與特定個體的靈魂結合；他以各種形式出現，
⽬的是為了重新建立正義（正法），並在⼈間事務中糾正偏差，特
別是當不義佔上風時。從他的⽤詞中，能推測他有無數次的投⽣，
比這些書籍願意承認的還要多。他顯然指的是⼈類投⽣，因為若僅



僅是公認的毗濕奴⼈類化⾝，那麼在克⾥希納之前只有兩位化⾝，
即羅摩和持斧羅摩，因為從嚴格意義上講，⿂化⾝、⿔化⾝、野豬
化⾝和⼈獅化⾝並不是⼈類化⾝。就連侏儒化⾝也不是由⼈類的⽗
親或⺟親所⽣。


這些不同化⾝的奧秘深藏於古老神秘學的內殿之中，只有揭開
某些隱藏的真相後才能理解。不過，可以依據我先前的論述來理解
⼈類化⾝。這個邏各斯負責照顧⼈類，除了投⽣在《羅摩衍那》和
《摩訶婆羅多》中記載的那兩個⼈物外，也可能曾在世界各地、不
同時期的許多偉⼤改⾰者和⼈類救世主⾝上顯現。


邏各斯所記得的轉世不只包括數個特殊化⾝，還包括無數解脫
者的前世，這些⼈在靈性進步的過程中，最終將⾃⼰或靈魂與邏各
斯結合；⽽邏各斯被描述為守護天使，守護⼈類最佳與最⾼尚利
益。


在這⽅⾯，請注意⼀個偉⼤真理。⼈若要達到精神⽂化的最⾼
境界，需發展⾃⾝所有美德，只有這些美德才使此⼈有資格與邏各
斯結合。當最終此⼈的靈魂與邏各斯結合後，邏各斯會產⽣⼀股造
福⼈類的反作⽤⼒。這就如同彗星落在太陽上時的情況。若彗星落
在太陽上，必然會產⽣光和熱。同樣，⼈若對全⼈類懷有無私之
愛，會將⾃⾝最⾼品質與邏各斯結合。當最終結合的時刻到來時，
就會在邏各斯⾝上產⽣⼀種為⼈類利益⽽投⽣的沖動。即便未真正
化⾝，也會為⼈類的利益降下影響。這種影響可能是從天⽽降的無
形靈性恩典，每當偉⼤⼤師將⾃⼰的靈魂與邏各斯結合時，這種恩
典就會降臨到⼈類⾝上。因此，每位將⾃⼰的靈魂與邏各斯結合的
聖雄，都是造福後世⼈類的巨⼤⼒量源泉。有⼈說，⼤師過著與世
隔絕的⽣活，在世時對⼈類毫無⽤處，涅槃後更是如此。提出這些
荒謬主張的作家不了解涅槃的真正本質。事實正如我說的：純凈靈
魂與邏各斯結合後，能夠激發邏各斯的能量朝向特定的⽅向發展。
我並不是說每位⼤師必然具有投⽣為⼈的傾向，以教導⼈類法義--



在特殊情況下，這可能會發⽣--但在⼀般情況下，邏各斯會為了⼈

類的利益降下最⾼精神性的影響，不管是無形本質、還是以⼈的化
⾝形式，如克⾥希納的例⼦，或是與克⾥希納關聯的邏各斯。此邏
各斯為了⼈類福祉，似乎已在此星球上的各個⺠族中化⾝，且前⼀
輪次中⼀位偉⼤靈魂最終被吸收進去此邏各斯：由此傳遞的動⼒⼀
直在起作⽤，因此不斷在此輪次中投⽣與轉世，以利於⼈類的福
祉。


在這⽅⾯，我必須坦率地說，除了我所提到的奧秘之外，關於
克⾥希納以及本書中提到的所有投⽣，還有另⼀個奧秘，深入到所
有神秘科學的根本。與其給出⼀個不完美的解釋，我認為不如忽略
這部分內容，繼續解釋本書的教義，假定克⾥希那不是站在任何特
定邏各斯的立場上，⽽是基於抽象的邏各斯。就這本書的整體基調
⽽⾔，適⽤於任何其他的邏各斯，如同適⽤於克⾥希納的邏各斯⼀
樣。但是，書中有⼀些零星的段落，⼀旦解釋清楚，就會發現這些
段落與這個神秘奧秘有著特殊的關聯，這是⽬前還未接露出來的。
《秘密教義》會盡可能地揭⽰這⼀奧秘的本質，但絕不能想象會完
全揭開⾯紗，或揭⽰整個奧秘；⽽是只會提供⼀些提⽰，依此來研
究和理解此主題。然⽽，這件事與我的主題無關；但我還是認為最
好把這個事實告訴你們，以免你們被誤導。本書的全部哲學都是邏
各斯哲學。⼀般⽽⾔，基督或佛陀可能會跟克⾥希納說同樣的話；
我所謂的奧秘，是指⼀些觸及到克⾥希納神聖個體本質的特定段
落。從第 9 節中可以看出，克⾥希納本⼈似乎也認為這是個奧秘。


在第 10節指的是邏各斯的狀態。克⾥希納說，有幾位⼤師已

經成為⾃在天，或者說他們的靈魂已經完全與邏各斯結合。


現在請看第五章第 14 和 15 節： -


「世界之主既不創造業⼒，也不會使⼈們將業⼒歸咎於⾃⾝；



也不讓⼈們感受到業⼒的影響。業⼒是⾃然因果法則的運作。他不
承擔任何⼈的罪過或功勞。真正的知識被妄念所掩蓋，因此受造物
被誤導。」


他在這裡說，⾃在天不會創造業⼒，也不在個體中產⽣造業的
慾望。所有的業⼒或造業的沖動都來⾃原初質及其載體，⽽不是來
⾃邏各斯或從邏各斯發出的光。正如《⽩蓮⽥園詩》中所說，你必
須將這種光，或稱為宇宙電，視為⼀種永恆的、本質上有益的能
量。此光本⾝並不會產⽣任何束縛傾向；所有的我執、造業的慾
望、所有的業及其各種後果，都是由載體產⽣，只原初質的顯現。


從邏輯上嚴格地講，須將這些結果歸功於這兩種⼒量。若無邏
各斯之光的激發，原初質無法運作或產⽣任何結果。儘管如此，⼤
部分與業⼒相關的結果，或⼈類持續造業且須對此負責等等，都可
以追溯到原初質，⽽非激活它的光。因此，我們可以認為，原初質
才是真正或主要的束縛起因，⽽此光是我們與邏各斯結合的唯⼀⼯
具，邏各斯是救贖的源泉。這道光是⼈性中美好⼀⾯的基礎，是善
⾏傾向之根源，引領我們擺脫無知束縛。


翻到第七章第 4 和第 5 節： -


「我的原初質分為八個部分—⼟、⽔、火、風、以太、⼼智、

直覺和⾃我。這個原初質被稱為低等性質。

「理解我的邏各斯之光，與此截然不同。邏各斯之光是⽀撐整

個宇宙的遍⼀⽣命。」


克⾥希納在第 5 節中區分了邏各斯之光和原初質。嚴格說來，

邏各斯之光是整個宇宙的偉⼤意識，是⾄⼀能量或⼒量，⼀切顯現
⼒量源於此。他說，須將邏各斯之光視為與數論派原初質不同的事
物。




現在來看第七章第 7 節：


「哦，阿周那，沒有什麼比我更偉⼤，⼀切都像串在線上的寶
⽯⼀樣懸掛於我。」


請注意，在第 4 節和第 5 節中，克⾥希納提到了兩種基質。在

數論哲學中分化成八種元素的是原初質，不能與邏各斯之光混為⼀
談。可以將原初質視為無知， 邏各斯之光視為智慧。這些詞還有

其他含義。在《⽩螺是奧義書》中，⾃在天被描述為同時控制無知
和智慧的神。


克⾥希納此處指出，所有顯現於現象領域中的優秀性質都源於
他。


毫無疑問，其他性質或理想形式最初也源⾃於他，但應追溯到
原初質，⽽不是他⾃⾝。


請看第 24 節和同章的下⾯幾節經⽂：-


「無知者不了解我⾄⾼、不朽、⾄善的本性，⽽將我視為原出
質的顯現。

「並非所有⼈都可⾒到我，⽽是被我的瑜伽幻覺所遮蔽。這妄

想的世界無法理解不⽣不滅的我。

「阿周那啊，我知道過去、現在和未來的⼀切眾⽣，但沒有⼈

知道我。」


在這些經⽂中，克⾥希納反駁⼀個造成許多混亂的教義。我之
前已說過，數論派認為原初質，或者更確切地說，被原初質遮蔽的
梵，是阿特曼或真我。他們認為原初質在與載體聯系後，產⽣了現
象上的分化，原初質就成了個⼈的阿特曼。因此，完全忽略了邏各



斯。這⼀理論產⽣驚⼈的後果。數論派認為，在每個載體中，只有
遍⼀原初質、遍⼀靈魂或遍⼀精神，雖然表⾯上有差異，實際上則
無。若我們能控制載體的運作，消除創造出的幻覺，結果將是⼈的
⾃我徹底消亡，並在這個原初質或梵中最終消融。這種學說玷污了
印度的不⼆論哲學，並使錫蘭、緬甸和中國的佛教落到了今天的悲
慘境地，導致許多吠檀多作家稱涅槃實際上是⼀種完美的消融或湮
滅。


如果涅槃就是湮滅，那麽，靈魂的個體性就會完全湮滅，最終
存在的不是靈魂，也不是已凈化或崇⾼的個體，⽽是⼀直存在且唯
⼀的梵，⽽梵本⾝就是⼀種不可知的本質，沒有⾃我的概念，甚⾄
沒有個體的存在，是⾄⼀⼒量，是整個宇宙的神秘基礎。在解釋
「唵」時，數論派認為寂靜⾳節實際上指的就是原初質，沒有其他
含義。在⼀些《奧義書》中，這個寂靜⾳節被描述為看似分化的⼈
類靈魂。當載體造成的分化消除後，阿特曼便會消融於梵。這也是
印度相當多⾃稱不⼆論者的觀點，也被視為正確的吠檀多觀點。這
也是古代數論哲學家的觀點，也有⼀些佛教徒認為涅槃是靈魂在梵
中消融。


⼈在到達到起因體後，有兩條路都通向梵。你們必須明⽩，起
因體是⼀種載體；是物質性的，也就是說，源於原初質，但其中也
有源⾃邏各斯的光和能量，或稱宇宙電。正如我所說，有兩條道
路。當你達到起因體時，你可以選擇將注意⼒集中在載體上，追溯
其源頭直⾄原初質，並在下⼀步到達梵；或者你也可以完全忽略載
體，把注意⼒集中在內部的能量、光或⽣命上。然後，試著追溯其
起源，沿著光線⾏進直到源頭--邏各斯，並從邏各斯的⾓度嘗試到

達梵。


許多現代吠檀多派信徒、所有數論派和佛教徒--除了那些熟知

神秘教義的⼈外--在這兩條道路中，都選擇了通往原初質的道路，



希望最終能到達梵。但在這些哲學家完全忽略了邏各斯和它的光。
在他們看來，阿特曼只是原初質的分化表象，僅此⽽已。


結果是什麽呢？當載體不復存在時，分化的表象也就不復存
在，⽽原初質仍持續存在，在此之上是梵。⼈的個性完全消失了。
此外，在此情況下談論化⾝也是荒謬之極，不可能產⽣。達到此階
段的⼤師或開悟者，怎麽可能以任何⽅式幫助⼈類呢？錫蘭佛教將
這⼀學說推向了極致。根據他們的說法，佛陀已經滅度，每⼀個遵
循他的教義的⼈，最終都會失去阿特曼的個體性；因此，這些佛教
徒說，⻄藏⼈認為佛陀⼀直庇護凡⼈的想法是完全錯誤的；⾃從佛
陀達到涅槃，被稱為佛陀的靈魂就已經失去了個體性。克⾥希納反
對會導致此後果的教義。


他說（第 24 節）這種觀點是錯誤的，這些⼈不了解克⾥希納

作為邏各斯或話語的真正地位。此外，他還指出邏各斯被忽視的原
因。他說，這是因為邏各斯總被⾃⾝的瑜伽幻覺所遮蔽。這個瑜伽
幻覺是邏各斯的光。據說，只有這道光是可⾒的，⽽散發此光的中
⼼始終是不可⾒的。


可以預料到的是，此光往往與原初質的散發物混合或結合。因
此，數論派認為此光是原初質的⼀個⽅⾯，或者說是原初質的⼀種
散發物。對他們⽽⾔，原初質不僅是物質的來源，也是⼒量的來
源。


但是，克⾥希納認為，這種光不能追溯到原初質，⽽應該追溯
到另⼀個源頭，就是他⾃⼰。但是，由於這個源頭完全是無形體和
神秘的，不容易被發現，所以哲學家們才認為此光只以原初質作為
基礎。但這道光是邏各斯的⾯紗，就像卡巴拉學者認為聖座是亞多
乃的⾯紗⼀樣。誠然，聖靈構成了神聖基督的⾎⾁。邏各斯若要顯
現⾃⼰，必須披上此光構成⾝體，即便對⼈類最⾼的精神感知也須
如此。請看商羯羅在他的《美的浪潮》中是怎麽說的。他對著光



說：「你是濕婆的⾝體。」這道光就像是⼀件⽃篷或⼀副⾯具，邏
各斯借助它得以顯現。


即使是⼈類最⾼的精神感知⼒也無法看到此光的真正中⼼。⼀
本無價⼩書《道路上的光》（第 12 條）簡要地表達了這⼀真理：-

「它超越了你；因為當你觸及它時，你已失去了⾃⼰。它是無法企
及的，因為它永遠在後退。你將進入那光，但你永遠不會觸碰到火
焰。」


你們要記住，克⾥希那區分數論派的學說，不同於他努⼒灌輸
的真正理論，這會導致重要的結論。直⾄今⽇，我仍會說有九成的
吠陀哲學作家持有的觀點，正是克⾥希納試圖反駁的。


現在翻到第八章，看看第 5 ⾄ 16 節的意思。


在這些段落中，克⾥希納提出了兩個對⼈類極為重要的命題。
⾸先，他說靈魂可以達到他，並最終與他同化。其次，他說，⼀旦
達到了他，就不再輪迴或轉世。


對於後⼀種說法有些⼈抱持反對意⾒。靈魂達到邏各斯後，邏
各斯的精神個體性得以保留；但若邏各斯仍時不時地籠罩凡⼈、或
與塵世之⼈有任何聯系，那麽，就不能聲稱⼈或達到邏各斯就不再
輪迴。但這種反對意⾒是因為誤解了與邏各斯結合的性質。根據我
們⽇常的經驗所知，我們⽬前所擁有的個體性、這種⾃我感，是⼀
種隨時間變化的短暫實體。⼈⽇復⼀⽇將不同經驗儲存起來，以⼀
種神秘⽅式結合成單⼀個體性。當然，在特定的轉世中，每個⼈擁
有⼀個明確的個體性，但起因體的個體性是由這些眾多個體性組成
的。不要以為各轉世的經歷、所構成的不同⼈格，會在起因體中機
械式的並列存在。事實並非如此。⼤⾃然擁有⼀種機制，能將所有
經驗整合成單⼀的⾃我。⼈類單體的⾼等個體性固然偉⼤，但這之
上還有⼀種更偉⼤的個體性。邏各斯有⾃⼰的個體性。當靈魂升⾄



邏各斯時，靈魂個體中⾜夠⾼尚和精神化的部分，將被邏各斯提
取，如同起因體挑選⼈的各種經歷時，僅吸收與其本質相符的部
分；當邏各斯與⼈的靈魂結合時，也只會取⽤與其本性不相悖的部
分。


現在來看看⼈類⾃⾝的意識發⽣了什麽變化。當這種結合發⽣
時，⼈立刻就會感覺到⾃⼰就是邏各斯，是由邏各斯之光形成的單
體，將所有經歷添加到⾃⾝的個體性中。事實上，此⼈已失去了⾃
⼰的個體性，⽽被賦予了邏各斯的原始個體性。⽽從邏各斯的⾓度
來看，邏各斯將⾃⼰的光投射到各種⽣物中，如同觸鬚。這道光在
⼀系列投⽣中振動，每當此光產⽣靈性傾向，產⽣能夠添加到邏各
斯個體性中的經驗時，邏各斯就會吸收這些經驗。如此⼀來，⼈的
個體性就變成了邏各斯的個體性，⽽⼈在與邏各斯結合後，會認為
這是吸收並融合於⾃⾝的無數精神個體性之⼀，且邏各斯從時間之
初積累⾄今的經驗構成了⾃我。因此，這個個體性永遠不會再回到
塵世上重⽣。當然，邏各斯若產⽣新的個體，帶有邏各斯之光，宛
若誕⽣與轉世。但是，邏各斯並沒有受苦，因為其光芒從未被原初
質的載體所污染。克⾥希納指出，他只是⼀個旁觀者，對結果完全
不感興趣，除非某位⼤師具備⼀定精神性，已⾜夠凈化，能將靈魂
與邏各斯同化。但在達到此之前，他說：「我沒有個⼈的牽掛，因
為我只是作為⼀個漠然的旁觀者在觀看。雖然我的光芒顯現在不同
的⽣物體中，但我並受到⼈類必須忍受的痛苦與悲傷。我的光芒在
各種⽣物中顯現，並未使我的精神性本質受到污染。」不能說太陽
因光線照到不潔之處，就變得不純淨或被玷污。同樣，說邏各斯受
苦也是不正確的。因此，感受快樂或痛苦的並不是真正的⾃我，當
⼈將⾃⼰的靈魂與邏各斯同化時，就不再承受⼈⽣的痛苦與快樂。


同樣，我所謂邏各斯之光彌漫宇宙、並在各種投⽣中振動，並
不代表解脫者進入邏各斯後會再次投⽣。解脫者擁有明確的精神個
體性；邏各斯是⾃在天，其光是宇宙的意識，雖然不時將各個⼤師
的淨化靈魂融入⾃⾝的精神性本質，也會庇蔭某些個體，但邏各斯



本⾝從未受苦，也不會以字⾯意義上輪迴；⽽那些融入其中的⼈將
變成不朽的精神存在，成為宇宙中真正的⾃在天，永不重⽣，也不
再受⼈⽣痛苦與樂趣的影響。


必須從這個⾓度來理解永⽣。⽽現代吠陀學者和印度佛教徒所
理解的不朽，並非⼈類渴望的理想⽬標。如果真如這些⼈所⾔，⼈
的個性並不會被提升、保存和發展成⼀種精神⼒量，⽽是被摧毀和
消滅，那麽不朽這個詞就變得毫無意義了。


基於克⾥希納的完全權威，此理論是正確，我也相信這是對
的，儘管不是每個⼈都同意這⼀點，但這是對商羯羅和佛陀教義的
正確陳述。


現在來看第九章第 11 節：


「妄想者不了解我的⾄⾼本性，當我居於⾁⾝時，他們蔑視我
這位眾⽣之主（⾃在天）。」


克⾥希納在此處稱⾃⼰為真正的⾃在天。第 13 節中再次提

到：


「信奉邏各斯之光的⼤師們，知道我是眾⽣的不滅之因，專⼼
致志地來崇拜我。」


他在此處提到了邏各斯之光，並明確區分了邏各斯之光和原初
質。然⽽，有些⼈認為邏各斯之光是⼀種必須回避的東⻄，是⼀種
必須控制的⼒量。另⼀⽅⾯，這⼜是⼀種有益的能量，⼈可以利⽤
它到達其中⼼和源頭。


參⾒同章第 18 節：-




「我是避難所、保護者、主、旁觀者、居所、庇護所、朋友、
源泉、毀滅、場所、容器、不朽的種⼦。」


從克⾥希納的⾃述稱謂可⾒，他談論⾃⾝的⽅式與基督相同，
也相同於每⼀位偉⼤教師，在這個星球上暫時代表邏各斯。


另⼀個非常重要的段落是同章的第 22 節：-


「我關⼼那些⼈的福祉，他們崇拜我，只想著我，注意⼒始終
專注在我⾝上。」


我已說過，在⼀般情況下，克⾥希納或邏各斯只是⼀個漠然旁
觀者，觀察⼈類單體的發展，並不涉及其利益。但是，⼈若真正取
得精神進步，邏各斯就會準備最終聯系，開始的⽅式如下：邏各斯
對此⼈福祉產⽣興趣，成為明燈和向導，守望並保護著。邏各斯開
始接近⼈類靈魂。這種興趣越來越濃厚，直到此⼈達到最⾼的精神
發展時，邏各斯進入他的內在。然後，此⼈不再僅在⾃⼰內⼼找到
邏各斯的映像，⽽是直接找到了邏各斯本⾝。然後，發⽣最終的結
合，之後此⼈不再轉世。只有在此情況下，邏各斯才不是漠然的旁
觀者。


此處須提請⼤家注意第 29 節和本章末尾的下列經⽂：-


「我對眾⽣⼀視同仁：我沒有朋友，也沒有敵⼈：那些虔誠崇
拜我的⼈在我之中，我也在他們之中。

「若能只崇拜我，即便⾏為邪惡，也應被視為善⼈，因為他正

朝著正確的⽅向努⼒。

「阿周那，這種⼈很快就會成為⼀個有道德的⼈，並獲得永恒

的平和；請放⼼，崇拜我的⼈不會滅亡。

「那些⽣於罪孽卻⼀⼼向我的⼈，無論是女⼈、吠舍還是⾸陀

羅，都能到達我⾄⾼居所。




「在這個短暫⽽悲慘的世界裡，神聖的婆羅⾨和虔誠的聖仁是
如何崇拜我！

「專⼼思念我，崇拜我，向我頂禮膜拜：那些依賴我、並且全

⼼奉獻給我的⼈，將會到達我的所在。」


克⾥希納在這裡提出兩個命題，表明他是站在徹底的世界主義
⾓度。他說，「沒有⼈是我的朋友，也沒有⼈是我的敵⼈。」指出
了獲得他友誼的最佳途徑。他並不假定某個⼈是敵⼈或朋友。我們
知道，即便是普拉拉德這名羅剎也成為最偉⼤的信徒。克⾥希納對
待⼈類和靈性管理⽅⾯是完全公正的。對他⽽⾔，無論此⼈擁有什
麽樣的聖所、信奉什麽樣的儀式或信仰，都絲毫不重要；還說道，
他不區分⾸陀羅和婆羅⾨、男⼈和女⼈、⾼等和低等階級。他向所
有⼈伸出援⼿：只有⼀種⽅法可以接近他；任何⼈都可以利⽤這種
⽅法。他在此區分了業⼒瑜珈的學說和他⾃⼰的學說。有⼈說，只
有某些特權階級才有資格獲得涅槃。然⽽克⾥希納說事實並非如
此。此外，他還間接的拒絕某些毗濕奴派的學說，此派主張靈魂可
以分為三類 ：⼀類⼈被稱為「永居地獄者」，無論做什麽，都注

定要墮入無底的深淵；另⼀類⼈被稱為「永居塵世者」，永遠無法
離開塵世；還有⼀類⼈被稱為「永遠解脫者」，無論做了什麽壞
事，都會進入毗濕奴的居所。克⾥希納並不認可這種學說，並反對
某些作家對於佛陀化⾝的誤解。有些婆羅⾨作家確實承認，佛陀是
毗濕奴的化⾝，但是出於惡意⽬的化⾝，來到世間傳授各種荒謬的
教義，使⼈類遭天譴。懲罰這些⼈最好辦法就是宣講錯誤的教義，
讓他們發瘋。我很慚愧地說，這種觀點竟然被⼀些書籍嚴肅地提
出。這與克⾥希納的教導多麼不同。他說：「在我看來，所有⼈都
是⼀樣的；若要我真的區分，那也只有當此⼈達到極⾼精神完美境
界、把我當作他的指導者和保護者之時。只有在此時，我才不再是
⼀個漠然的旁觀者，⽽是試圖參與到此⼈事務中。在其他情況下，
我只是⼀個無私的旁觀者。」他不區分此⼈是婆羅⾨、佛教還或瑣
羅亞斯德教徒；但在他眼⾥，所有⼈都站在同⼀⽔平線上，⼈與⼈



之間的區別在於精神性光芒和⽣命。


現在來看下⼀章（第⼗章）的第 3 節： -


「若能⾜夠明智地認識我這位無始不⽣的世界之主，便能擺脫
⼀切罪孽。」


他在此處⾃稱為「不⽣者」：他沒有起點，是宇宙的⾃在天。
不能認為邏各斯會在宇宙沈睡期時消亡或毀滅。當然，是否存在
「宇宙沈睡期」還值得商榷。我們可以設想太陽系沈睡期，也可以
想像整個宇宙有⼀天會停⽌活動，但從⼀個確定且有限的系統類推
到⼀個不確定且無限的系統，這中間存在⼀些困難。無論如何，神
秘學家們都相信會發⽣這樣的宇宙沈睡期，儘管在無法想象的若⼲
年後才會發⽣。但是即便有宇宙沈睡期，邏各斯也不會消亡，否則
當宇宙活動重新開始時，邏各斯就必須重⽣，也就是現今邏各斯在
當前宇宙演化開始時需誕⽣。在此情況下，克⾥希納不能稱⾃⼰為
「不⽣」。若要⾃稱「不⽣」，邏各斯在宇宙沈睡期不能滅亡，⽽
是沈睡在梵的懷抱中，並在第⼆天宇宙活動開始時蘇來。


我在談論這個邏各斯時已說過，辛尼特先⽣在《密傳佛教》⼀
書中提到，在前次沉睡期之後，這個星球的⼈類進化重新開始，邏
各斯以最初禪那主（即⾏星神靈）的形態出現。此邏各斯在啟動了
進化之流之後，便退居到與⾃⾝性質相契合的精神層⾯，並⼀直關
注著⼈類的利益，偶爾與某⼈的個體性連結，為了⼈類的福祉⽽顯
現。克⾥希納所代表的邏各斯與此同屬⼀類。克⾥希納在談到⾃⼰
時說（第⼗章第 6 節）：-


「七位偉⼤的聖⼈，前四位摩奴，具有我的本性，從我的⼼智
中誕⽣：從他們萌⽣（誕⽣）了⼈類和世界。」


若邏各斯是所謂的⽣主，在此星球出現，並開始了進化的運



作，那這些七聖⼈和摩奴，確實能稱為他的⼼智所⽣之⼦。


在所有《往世書》中的紀載，七⼤聖⼈都是梵天（或⽣主）的
⼼智所⽣之⼦，梵天是這個星球上最初顯現的存在，既無⽗也無
⺟，因⽽被稱為「⾃體本源」；梵天開始創造⼈類，⽤⾃⾝的智⼒
形成或創造了這些聖⼈和摩奴。在這⼀切完成之後，⽣主從現場消
失了；正如《摩奴法典》中所說，「⾃體本源」在啟動進化的運作
後便如此消失。不過，⽣主尚未完全與這個星球上進化的⼈類群體
脫節，仍是庇蔭的邏各斯或顯現的⾃在天，關⼼此星球的事務，並
為此星球⼈們利益⽽化⾝。


這段⽂字中有個特殊之處，必須注意。此處提到了四個摩奴。
為什麽是四個呢？我們現在正處於第七顯化期，即毗婆斯婆多摩
奴。如果談論的是過去摩奴，那麽他應該說六個，但只提到四個。
有些注釋試圖⽤特殊的⽅式來解釋。


「四」與「摩奴」是分開的，「四」是指古昔、有喜、永童和
永善⽣，都是⽣主的⼼智所⽣之⼦。


但這種解釋將導致非常荒謬的結論，並使該句⼦⾃相⽭盾。⽂
中提到的⼈物在句⼦中具有限定語。眾所周知，古昔和另外三個鳩
摩羅拒絕創造，⽽其他鳩摩羅同意這麼做；因此，在談論⼈類的起
源時，把這四個也包括在內是荒謬的。在解釋這段經⽂時，須避免
將覆合詞拆分成兩個名詞。摩奴的數量因⽽是四個，此說法雖然與
神秘學理論相吻合，但卻與《往世書》的記載相⽭盾。你們應該記
得，辛尼特先⽣曾說過，我們現在處於第五個根種族。每個根種族
都被視為某個摩奴的後代。現在第四根種族已經過去了，換句話
說，已經有四個過去的摩奴。關於此問題還有⼀點需要考慮。《摩
奴法典》中說，第⼀個摩奴（斯婆閻菩婆）創造了七個摩奴，似乎
是《摩奴法典》中所記載的摩奴總數；並未提到曾經或將來會創造
另⼀批摩奴。




但根據《往世書》的記載，摩奴斯的數量是 14 個。我相信，

這是個需⼤量投入關注的問題；毫無疑問，這是⼀個非常有趣的問
題，我請求在座的各位，如果有空的話，試著找出這種混淆是如何
產⽣的。有些注釋者試圖列出 14 個摩奴。當然，⼀個聰明的學者

可以從任何事物中得出任何結論，但若您願意深入研究這個問題，
或許能找出整個錯誤是如何產⽣的，以及是否真的有錯誤存在。⽬
前無需進⼀步討論此議題。


本章第 11 節指出了邏各斯的另⼀個有趣功能：


「我居住在他們之中，出於對他們的憐憫，⽤精神智慧的光芒
摧毀無知所⽣的⿊暗。」


這裡提到，邏各斯不僅是救贖的⼯具，也是智慧的源泉。正如
我曾說過，邏各斯發出的光有三個階段或三個⽅⾯。⾸先，是⽣
命，或者說是宇宙的意識；這是⼀個⽅⾯；其次，是⼒量，是佛教
哲學中的宇宙電；最後，是智慧，是印度哲學家的「意識⼒量」。
如你所⾒，這三⽅⾯都結合在我們對「宇宙之⺟」的理解。婆咤稱
此為「意識⼒量」，證明了此說法的正確性。這進⼀步象徵為光，
在唸誦前的意念中，作為整個宇宙的⽣命來召喚。如果你仔細閱讀
《⽩蓮⽥園詩》，會更了解這種光的功能以及對⼈類的幫助。


現在請⼤家注意第⼗章中所有提到他「卓越」之處的經⽂。


他說「我是阿特曼」，因為每個⾃我都是他的顯現，或者說是
邏各斯的映像，這點我之前說過了。在這個意義上，他是在每個載
體中顯現的我。當他這麼說時，是從抽象邏各斯的⾓度出發，⽽不
是基於任何特定的邏各斯。他對於「卓越」的描述讓我們上了重要
的⼀課。在這個現象宇宙中、甚⾄在其他界域中，所有美好的、偉
⼤的、崇⾼的、⾼貴的東⻄都來⾃邏各斯，體現了邏各斯的智慧、



⼒量和卓越；⽽所有導致精神退化和客觀物質⽣活的東⻄，都來⾃
原初質。事實上，宇宙中有兩種相互競爭的⼒量。⼀個是已追溯譜
系的原初質，另⼀個是邏各斯之光，逐層映照下來，直⾄最低等⽣
物的層⾯。許多宗教談到宇宙中善惡沖動之爭，指的正是這束光，
不斷試圖將⼈從最低層次提升到精神⽣活的最⾼境界，⽽另⼀種⼒
量則存在於原初質中，不斷地把靈魂引向物質存在。此觀念似乎是
所有天界之戰的基礎，也是宇宙善惡原則之爭的基礎，存在於眾多
宗教哲學體系中。克⾥希納指出，⼀切偉⼤、善良或⾼尚的事物，
都具有他的能量、智慧和光明。這當然是對的，因為邏各斯是能
量、智慧和精神啟迪的唯⼀源泉。邏各斯發出的這股能量，在整個
宇宙的進化中扮演著重要的⾓⾊，並能產⽣精神啟迪的⼒量，由此
可⾒，邏各斯在宇宙中的重要性、卓越性絕非誇⼤。


接下來翻到第⼗⼀章。


我想從這⼀章中推倒出以下結論。第⼀，邏各斯本⾝反映了整
個宇宙，或者換句話說，邏各斯是胚芽，整個宇宙存在其中。正如
我先前所說，世界是話語的顯現，⽽⽤古代作家的神秘措辭來說，
邏各斯就是這個話語的「視覺聲⾳」形式。邏各斯是永恒胚芽，具
有整個太陽系的計劃。邏各斯的內在形象傳遞給邏各斯之光後，會
擴展和放⼤，當此光作⽤於原初質時，該形象便在物質中顯現。宇
宙中任何衝動、能量或形式要能夠存在，其原始概念必須起源於
「意識」領域，即邏各斯的造物⼼智。


邏各斯、邏各斯之光和原初質構成了「有區別不⼆論」學派的
三真理，原初質是「物質」，源⾃邏各斯的光是「意識」，⽽邏各
斯則是此學派的「⾃在天」。


在此，我想請⼤家注意《摩訶巴夏》的第⼀章，帕坦伽利談到
了三種顯現的形式--「視覺聲⾳」、「精微聲⾳」和 「物質聲⾳」，

分類⽅式有所不同。




帕坦伽利認為，「視覺聲⾳」對應於邏各斯，是意識；顯現的
宇宙是「物質聲⾳」，⽽邏各斯之光的「精微聲⾳」則是「意識-

物質」。你們知道，意識這個詞也可以指⽣命。邏各斯就是意識，
不具物質形體；整個顯現的宇宙被稱為物質，也就是說，是確實存
在的。意識存在於理念之中，在邏各斯中只是主觀存在；宇宙電是
兩者之間的紐帶，既非此也非彼，既非意識也非物質。因⽽被稱為
「意識-物質」。因此，帕坦伽利稱「精微聲⾳」為「意識-物質」，

指的⼼智形式（在邏各斯中）和顯現形式（在物質中）之間的紐
帶。宇宙存在於邏各斯的理念中，⽽在⼒的領域中是種神秘印象，
這種⼒量的形象或沖動傳遞給宇宙物質，便轉化為客觀顯現的宇
宙。因此，邏各斯被稱為「遍如體」-⼀個經常⽤於毗濕奴的術語

—指的是此意義。


也須熟悉另⼀種看待這些實體的⽅式。整個宇宙，我指的是無
數太陽系，可以被稱為梵的⾁體；整個光或⼒量可以稱為梵的星光
體；抽象的邏各斯就是起因體，⽽阿特曼就是梵本⾝。


但此分類不同於單⼀顯現太陽系的次分類，不能相混淆；單⼀
顯現太陽系是最客觀性的，我稱之為梵的⾁體。這個實體本⾝可分
為四個存在層⾯，對應於⼀般描述「唵」的四⾳節。同樣，梵之星
光體的光也不能與星光界流體混為⼀談。星光界流體只是太陽系的
星光體形式；但對於梵之光⽽⾔，太陽系中所有顯現層⾯都是客觀
存在的，因此梵之光不可能是星光界流體。我認為有必要做出這樣
的區分，因為在某些著作中，這兩者被混為⼀談了。這在某種程度
上可以解釋為什麼邏各斯被稱為具有「遍如體」。


若邏各斯只是意識的話，那麽，阿周那憑著精神智⼒，怎會看
到⼀個客觀的形象或形體呢？此形象或形體雖然壯麗無比，嚴格來
說，仍是世界的⼀個外在影像。阿周那看到的並不是邏各斯本⾝，



⽽是邏各斯在其光中顯現的遍如體。邏各斯只能透過如此顯現，使
⼈類最⾼的精神智⼒能看到。


此章還能得出另⼀個推論。阿周那所⾒的形象確實令⼈恐懼，
顯⽰即將發⽣的所有可怕戰爭事件。邏各斯作為理念的宇宙，事件
在發⽣之前（或即將在客觀世界中顯現），都會在邏各斯層⾯上先
⾏顯現，這是所有衝動最初發源地。克⾥希納顯現這些形態時，毗
濕摩、陀羅那和迦拿都還活著。然⽽，邏各斯在顯現中預⽰這些⼈
死亡和全軍覆沒。克⾥希納的可怕形態只是預⽰著即將發⽣的可怕
事情。邏各斯本⾝並沒有形體，在披上光時才呈現出形態，象徵著
宇宙中正在運⾏或即將運⾏的沖動。


 




第四講


這些講座的主題非常龐雜。我努⼒將講座的內容壓縮在規定區
間內，原本預計三天內完成，但計劃失敗了，我甚⾄連引⾔部分都
還沒有講完。這些講座必然是不完美的，我所能做的就是給出⼀些
提⽰以供冥思。


這很⼤部分取決於你們⾃⾝努⼒。這個主題非常困難，涉及科
學的各個領域，我提出的真理不容易被理解，我甚⾄無法將確切意
思傳達給你們。此外，我沒有對每個命題給出理由，也沒有引⽤權
威來⽀持論述，所以有些論述可能會顯得很奇怪。


或許需先研讀現在所有的關於《薄伽梵歌》的評論，根據⾃⾝
理解去閱讀原著本⾝，才能真正理解我的想法。此外，還需要了解
⻄⽅科學家和哲學家的推論指向何種結論，並⾃⾏判斷我所提出的
假設是否合理。。


在上⼀講中，我談到了本書的第⼗⼀章。


我指出與邏各斯有關的各種段落，這⽀持並證明前導講座中談
論的邏各斯本質與⼈類的關係。接下來的章節有幾個值得你們注意
的段落。


我不得不再提到第⼗⼆章的其它⾯向，請注意開頭的段落。克
⾥希納指出，若能專⼼致志並仰賴邏各斯，效益更勝於冥想與集中
注意⼒於數論派的原初質。


我已說明了數論哲學與克⾥希納的吠陀哲學體系不同之處。克
⾥希納曾在不同段落提到，數論派的原初質不同於克⾥希納的梵--

決不能將克⾥希納視為原初質的顯現--⽽在這⼀章中，他告訴阿周



那，⼈若試圖遵循數論哲學、並努⼒⽤⾃⼰的⽅法達到原初質，會
遇到許多困難；不如以尋找和發現邏各斯為⽬標。


這是理所當然的，原因如下：數論派認為，原初質是所有分化
物質及屬性的基礎，分化的物質對應於太陽系的三個原則。若遵循
數論派學說，就必須從⼀個載體逐步上升到另⼀個載體，⽽在試圖
從最後⼀個載體上升到原初質時，不幸的是，沒有任何聯結能使意
識彌合此間隔。若數論派哲學體系是真理，那麽⼈的⽬標就是追溯
載體的源頭，⽽不是意識的源頭。但是，每⼀個載體中顯現的意
識，都能追溯到邏各斯，⽽不是數論派哲學中的原初質。若能跟隨
⾃⼰的意識，不斷深入內在本質，最終到達源頭--邏各斯，要比循

著載體找到源頭原初質容易得多。此外，即便此⼈成功達到原初
質，也無法在其中定住思想或保持個體性；因為，原初質無法永久
地保留這些。也許到達原初質意味著能客觀地認識它，但從起因體
的⾓度來看，不可能這麼做。⼈必須上升到更⾼的層次，才能將原
初質視為⼀個對象。因此，在到達邏各斯之前，⼈無法將原初質視
為⼀個感知對象。不可能將個體性轉移到原初質，原因很簡單，個
體性並非源⾃原初質，且原初質本⾝沒有個體性，不會產⽣任何類
似個體性的事物；不可能將⾃我意識轉移到原初質並永久保存其
中。


那麽，⼈若努⼒追隨數論派學說，最終結果是什麽呢？克⾥希
納說，⼈們在到達起因體的境界之後，「會來到他那⾥」，由於前
述原因，⼈們發現不可能到達原初質。因此，阿周那問說，要以原
初質還是邏各斯為⽬標，克⾥希那回答，必須將邏各斯視為最終⽬
標，因為⼈或試圖沿著數論路線前進，將⾯臨巨⼤困難。數論路線
所能獲得的成就，也能從克⾥希納的路線獲得，即以邏各斯為冥想
對象、作為終極⽬標。


請閱讀第⼗⼆章三、四、五節的內容： -




「對萬物仁慈之⼈，有著平衡的⼼靈和受控的感官，冥想著不
滅、不可定義的原初質—無所不在、不可思、無分化、不變 – 才能

到達我這裡。但是，將⼼思專注於原初質是何其困難。對於投⽣的
靈魂⽽⾔，通往原初質的道路充滿了極⼤的挑戰。」


這段描述指的是數論派的原初質。


在第⼗三章的前四節：--


「阿周那阿，這個⾝體被稱為載體。知此（載體）者，智者稱
為⾃我。」

「也要知道，我是所有載體中的⾃我；若能瞭解載體和⾃我的

區別，才是真正的知識。」

「聽我說。我將簡要說明載體是什麽，有哪些屬性，能產⽣哪

些性質，其來源和存在的原因；並說明⾃我是誰，擁有哪些能⼒。
聖⼈以不同⽅式描述。不同的《吠陀經》中有不同的描述；《梵
經》中也有相關論述，都合乎邏輯且明確的。」


他在這裡提到了載體和⾃我。此處的⾃我是指⾃我的各種形式
和表現。載體源⾃原初質。但他說，他⾃⼰就是⾃我，從這個意義
上⽽⾔，每⼀個顯現⾃我都是邏各斯的映像，⽽邏各斯才是⾃我的
真正形式，是宇宙中唯⼀真正的⾃我。然⽽，克⾥希那在多處謹慎
地指出，雖然他是⾃我，但他並不受制於業⼒束縛；他並不創造業
⼒，因為在載體中顯現的⾃我並不是他的真我，⽽僅僅是⼀種映
像，暫時具有個別存在，但最終會消融於邏各斯。


在第 4 節中（⾒上⽂），他提到了《梵經》，此經詳細介紹了

⼈的三個載體、彼此之間的關係、以及⾃我顯現的各種⼒量。因
此，必須從《梵經》中詳細了解這⼀主題。


現在請看第 22 節：




「此⾝體中的⾄⾼精神，被稱為⾒證者、指導者、⽀持者、享
受者、偉⼤的主宰以及⾄⾼阿特曼。」


不要以為此處所⾔的⾄⾼阿特曼指的是梵。我已經說過，這是
指克⾥希納本⼈。雖然他是⾃我，但並不對業⼒負責，他在同⼀章
的第 30 節和第 32 節對此作了解釋：-


「若能明⽩業⼒產⽣⾃原初質，⽽阿特曼不造任何業⼒，就能
領悟到真正真理。」


「這個不朽的⾄⾼的阿特曼，即使存在於⾁體之中，不會造
業，也不會感受到業的影響，因為阿特曼是無始亦無性質的。」


在整個第⼗四章中，克⾥希納明確表明對於造業不負任何責
任，也否認與原初質的三個屬性有任何關連。例如請看第 19 節：


「當（有辨別⼒的）觀察者認識到，只有（原初質的）屬性是
（業⼒）媒介，並知道何物超越這些屬性，就達到了我的存在。」


現在來看該章的最後⼀節經⽂，我們先前已提過：


「我是梵的形象，梵是堅不可摧且不變的；（我是）永恒之法
和絕對幸福的居所。」


此處他說他是梵的形象，梵是永恒的，沒有載體，邏各斯則是
宇宙永恒之法的居所，也是極樂的居所，正因如此，邏各斯常常被
描述「實在-意識-極樂」。之所以稱為「實在」，因為它是梵；說

它是意識，是因為它包含了宇宙的永恒法則，即整個宇宙進化的法
則；說它是「極樂」，因為它是極樂的居所，當⼈類的靈魂到達邏
各斯時，將獲得⼈類所能達到的最⾼幸福。




現在請看第⼗五章第七節，這段經⽂不幸引起了許多教派的爭
論：


「我所散發出來的⼀部份，⾃時間之始就顯現出來，成為眾⽣
世界中的⾃我，並吸引著⼼智和其他五感，其基礎皆為原初質。」


我⼀開始提出的前提，必然推論出此命題：構成⾃我的是邏各
斯之光，即神聖意識，分化後成為個體⾃我，與起因體結合。


我無需贅述此段經⽂引起的所有爭議。這節經⽂能有不⽌⼀種
解釋，各⾃依據不同的前提。


現在請讀第 8 節：


「當主 (⼈類的⾃我) 離開⼀個⾝體、進入另⼀個⾝體時，他

帶著⼼智和感官，如同風從花朵帶走了香氣。」


克⾥希納此處所指，是居住在起因體中的⼈類個體性。⼈類的
單體或起因體是各世之間的連接紐帶；當⼈離開⾝體前往天界時，
便帶走了意識的所有胚芽、五種感官的本質、⼼智和⾃我意識。嚴
格來說，有意識存在的每個階段中，總是存在著七個元素，即五種
感官、⼼智（⼀些哲學家也將其視為⼀種感官）和⾃我。每當意識
顯現、或有意識的存在出現時，這七個元素就會不斷地顯現出來。
這七元素存在於⾁體、星光體、也潛藏在起因體中。不只有這七元
素潛藏在起因體中，與此相關的沖動也存在其中，形成潛藏的能
量，這種能量會引發未來的轉世來使此能量消耗，⽽⼈過去業⼒及
已產⽣的衝動，決定了投⽣的環境。


請注意第 12-14 節： -




「要知道，那光輝屬於太陽，照亮整個世界—也存在於⽉亮和

火焰--都來⾃於我。」


「我進入⼤地，以我的能量滋養萬物；我也是滋潤草本植物的
濕氣之源。」

「我成為火（消化之火），進入所有呼吸者的體內，與上⾏氣

和下⾏氣結合，消化四種食物。」


此處克⾥希納真正的意思是，他的能量賦予了物質所有特性，
並非物質原本具有的﹔化學元素中的化學作⽤傾向也是如此。


當你檢驗原初質時，會發現它並不具備這些傾向。原初質只是
⼀種物質或基質，邏各斯所散發的⽣命之流加以作⽤，才賦予了這
些特性。因此，克⾥希納說，物質所表現出的所有特性，如火、太
陽、光、或任何其他物體，最初都是從他發出來的，因為他的⽣
命、能量賦予了物質所有特性，從⽽能夠形成顯現宇宙中所⾒的各
種⽣物體。關於這⼀點，我認為可以參考《由誰奧義書》中關於⾄
⾼能量（邏各斯之光）在天界中出現的記載，會發現很有趣。


當⾄⾼能量⾸次神秘的出現時，因陀羅想知道它是什麽。因陀
羅⾸先派阿耆尼詢問這奇特形體的是什麽。⾄⾼能量反問阿耆尼有
什麽功能、或有什麽潛在能⼒。阿耆尼回答說，他可以把⼀切化為
灰燼。⾄⾼能量為了證明此特性原本不屬於阿耆尼，⽽只是暫時借
給他的，便拿出⼀⼩撮草，要求阿耆尼將其化為灰燼。阿耆尼盡了
全⼒，但還是失敗。接著⼜派來了伐由，也遭遇類似情形失敗。這
⼀切都是為了表明，⾄⾼能量（即邏各斯之光）賦予了五感官的特
性，原本不屬於原初質。克⾥希納所⾔不虛，他構成了火的真正能
量，以及所列舉的所有事物能量。


現在來看同章第 16 節，這也引起許多不同的解釋：--




「在這個世界上，存在著兩種精神 —— 會滅的和不滅的。會

滅的是眾⽣，不滅的則被稱為原初質。」


只要根據先前的解釋來閱讀，這裡的意思就很清楚了。克⾥希
那⾸先將所有實體分為兩類，⼀類是非永恒的--指的是顯現的宇

宙；另⼀類是不朽的，稱為未分化的原初質。他在另⼀段落中也使
⽤了相同的詞語，來描述數論派的原初質；因此，可以很⾃然地推
斷，此處的詞語具有相同的意義。


在接下來的經⽂中，他說這兩類都不如他⾃⼰。在宇宙沈睡期
時，儘管原初質和衍⽣出的事物不會被摧毀，然⽽他⾃⾝的本性超
越了原初質，這也是為什麼他被稱為「⾄⾼者」。第 17 節中說

道：


「但還有另⼀位⾄⾼精神，被稱為⾄⾼阿特曼，是不朽之主，
遍布並維系著三界。」


關於這⼀點，請參閱第⼗八章第 66 節：---


「棄絕所有宗教儀式，到我這裡來，我是唯⼀的避難所。我將
解救你脫離⼀切罪孽，不要憂愁。」


總⽽⾔之，這裡明確宣告，他是獲得救贖的唯⼀途徑，也是最
有效的途徑。以上就是我想請⼤家注意有關邏各斯的所有經⽂。我
相信，這些段落充分⽀持了我提出的相關命題，關於邏各斯本質、
與宇宙及⼈類的關係。


我在談論梵和邏各斯時，已多次提到過原初質。不過，有⼀段
話我沒有引⽤。我相信我已清楚地指出原初質與邏各斯的區別，以
及原初質與邏各斯之光的區別。




我還說過，不應將原初質與梵混為⼀談。原初質只不過是梵的
⾯紗。為了證明此說法，請⼤家翻閱第八章第 20 節：------------。


「但還有⼀種原初質比上述原初質更優越，無始無終，當所有
元素滅亡時，依然存在。」


也應讀⼀讀前⾯幾節經⽂： -


「⽩晝來臨，⼀切從原初質顯現；夜晚來臨，⼀切都吸收回原
初質。

「阿周那啊，這些不斷產⽣的集體存在，在夜晚來臨之時消

融，在⽩晝來臨之時⼜不由⾃主地演化出來。」


克⾥希納此處說到，當宇宙甦醒進入活動狀態時，所有的元素
都會從這個原初質中湧出；當沈睡期到來時，⼜會回到原初質中。
但是，為了避免將原初質誤認為是梵，他特意指出，還有⼀個比它
更⾼等的實體，也被稱為原初質，但不同於數論的原初質，更早就
存在。事實上就是指梵。


梵並非進化的實體，在宇宙沈睡期時也不會消亡，因為梵不僅
是整個宇宙的⾄⼀基礎，也是此原初質的基礎，⽽原初質只是看似
宇宙的基礎。


有關邏各斯之光，我已經請你們注意第七章中的幾個段落。


因此，若以我採⽤的⽅式解讀本書的教導，這描述和解釋了我
所列舉的四⼤原則，以及構成無限宇宙的四⼤原則，。


克⾥希納沒有詳細論述顯現太陽系中的四⼤原則，因為就其教
導的最終⽬標⽽⾔，這絕非必要，也沒有詳述微觀世界的載體與靈
魂之間的關係，⽽是提到《梵經》中充分討論了此問題。




我們古代哲學家所依賴的權威，包括《薄伽梵歌》、⼗部《奧
義書》和《梵經》所組成的「三原典」，須徹底研究才能完整解釋
整個理論。


《薄伽梵歌》是印度哲學的主要來源，主要⽬的是解釋宇宙中
運作的⾼等原則，此原則無處不在、永恆不變，適⽤於所有的太陽
系。


《奧義書》的主要⽬的是指出這個顯現宇宙的本質，以及存在
其中的原則和能量。


最後，《梵經》試圖給出清晰⼀致的理論，說明⼈類實體的構
成、靈魂與三個載體的關聯、載體性質、與靈魂的聯系，以及載體
之間的聯系。不過，這些書各⾃重點討論不同主題，不代表沒討論
其他主題。需將三個主題都考慮在內，才能對整個吠檀多哲學產⽣
前後⼀致的理論。


現在，假設我們提出的前提是正確的，那會得出什麽必然結論
呢？


整部《薄伽梵歌》可分為三個部分。就前六章⽽⾔，第⼀章只
是引⾔，其餘各章論述了五種理論，由不同哲學家提出，為⼈類指
出了救贖之道；中間六章解釋了克⾥希納主張的理論，指出他推薦
的最佳途徑，並給出必要解釋。在最後六章中，克⾥希納透過各種
論證試圖指出，原初質才與業⼒有關，主導了⼈類展現的各種智⼒
和道德品質、情感本質的多樣性、以及所遵循的各種實踐。我無法
在此詳細闡述整個論證。在學習本書時，應⾸先閱讀最後六章，因
為其中列舉並確立了主要原則，來⽀持各種建議措施；如果這六章
旨在灌輸的學說是錯誤的或站不住腳，我們的結論就必須改變。當
然，這六章中所舉的例證並非現今所熟悉的，但在克⾥希納講道的



那個時代，當時的聽眾和公眾能完全理解，也感到非常熟悉。因
此，在他所舉的論據中，可能有異於現代作家提出的論據和考量。
儘管如此，論證的性質是相同的，結論也是千真萬確的。若有必
要，我們也能從當今熟悉的⼈類知識領域來進⾏例證。⾙恩教授和
赫伯特-斯賓塞的著作已被廣泛閱讀，因⽽不再需要冗長的論證，

來說明⼈的⽣理機體與⼼理結構有很⼤的關係；事實上，所有現代
⼼理學都試圖從⽣理學中尋找基礎，甚⾄在此⽅向走上極端。這位
偉⼤的法國哲學家是所謂實證主義的創始⼈，在對科學的分類中，
並未將⼼理學獨立出來作為⼀⾨獨立的科學。他想給⼼理學⼀個從
屬的地位，作為⽣理學之下⼀個分⽀學科。


這種分類顯⽰了此傾向可能導致的極端情況。如果⾝體中的⼀
切只是物質組成，那麽真正的⼼理學只是⽣理學，⼼靈只是物質的
⼀種感情。事實上，純粹的⽣理機體之外，還有⼀種我們稱之為⾄
⾼意識的無形本質，構成了⼈的個體性，⽽且此能量顯現為個體性
背後的意識。


科學若想窺探此真實本質，光靠⽬前的⽅法是不夠的，也不太
可能做到。除非科學開始採⽤偉⼤神秘學家們的⽅法，來深入探索
這個謎團。但我們必須承認，無論這種本質或⽣命⼒的真正性質是
什麽，⼈的組成或⾝體與⼼智發展和性格有很⼤的關聯。


當然，在載體中運作的⼒量本⾝是無⾊的，⼒量本⾝不會產⽣
任何結果。但是，當這些⼒量與原初質共同作⽤時，便成為所有界
域的基底⼒量，宇宙中幾乎所有事物都能追溯到此⼒量。然⽽，若
要研究意識存在的特殊形式、特征和發展時，嚴格地說，必須追溯
到載體，即⼒量作⽤的物質形體，⽽不是⼒量本⾝。因此，克⾥希
納說，所有的業⼒都可以追溯到載體，也就是原初質。業⼒取決於
意識存在。意識存在完全取決於⼈的⼼智結構，⽽⼼智結構⼜取決
於⾝體的神經系統、以及其中各種元素、星光體元素的性質、還有



儲存在起因體中的能量。


同樣的法則也適⽤於星光體。氣場在嚴格意義上也是物質，構
成了星光體的載體。在此背後是能量，是星光體⼈類⾃我意識的基
礎。


再往上到了起因體，會再次發現這種無形、無⾊的⼒量在載體
中發揮作⽤，載體包含了個體⾃我的特征。


無論你追溯到何處，都會發現業⼒和屬性源⾃原初質：⽽載體
是個體存在的原因。


然⽽，⽣命存在本⾝則追溯到這道光。所有有意識的存在都可
以追溯到這道光，⽽且，當靈性智慧得以發展時，便直接源於這道
光。


我們假定這些是已承認的結論--不必再詳述後六章論證的細

節。現在，我們來依次研究不同哲學家提出的理論，即本書前六章
中的論述。


第⼀章只是介紹性的。第⼆章論述數論派瑜伽，第三章論述業
瑜伽，第四章是智瑜伽，第五章是捨棄⾏為瑜伽，第六章是⾃制瑜
伽。


這些都是其他哲學家提出的理論，不包含克⾥希納在中間六章
提出的救贖之路。我認為，所有不同哲學家提出的各種建議，幾乎
都可以歸類到這些類別之⼀。除這些外，還有克⾥希那⾃⼰提出的
⽅法，具有普遍適⽤性；另外也有幕後的神秘⽅法，不為⼈知且看
不⾒，所有的啟蒙系統都基於此⽽創建。由於這種神秘的⽅法並非
普遍適⽤，因此克⾥希納將其置於幕後位置，⾃⼰以適⽤於全⼈類
的⽅式提出他的教義。他指出了其他各體系的缺陷，並取各家之



長，再加上⼀個必要元素，若缺此元素，這些理論都將變得不成
立。最後他構建了推薦給全⼈類的理論。


以數論哲學為例。我已解釋過數論哲學家的獨特學說，數論派
的原初質⾃⾝顯現於所有載體中。此原初質即數論派的精神。此精
神是完全被動的。這不是⾃在天，不是積極的創造之神，⽽只是宇
宙的⼀種被動基質，宇宙中的⼀切都由原初質完成，原初質產⽣所
有⽣物體或形體，構成宇宙總和。他們認為，業⼒和產⽣的所有結
果，都可以追溯到幻覺或原初質，此基質是所有顯現之物的基礎。
個體的存在正是通過業⼒的作⽤⽽出現的。由於業⼒的作⽤，個體
的存在才得以維持，⼈類才遭受塵世間所有的痛苦和悲傷。出⽣、
⽣命和死亡、以及⼈性遭受的所有數不清苦難，都是由於業⼒⽽必
須承受。如果⼈⽣⽬標是消除塵世的⼀切痛苦，那麽⽬標應該是消
除業⼒的作⽤。


但問題是，如何才能做到這⼀點呢？梵是被動狀態，⽽原初質
不受梵的⼲擾，繼續創造宇宙。要想完全擺脫原初質或其屬性是不
可能的。就好比去掉火或⽔的所有屬性⼀樣不可能。因此，業⼒ 

是原初質的必然結果，只要你還是⼈，原初質就會繼續存在，所以
試圖擺脫業⼒是沒有⽤的。但是，數論派說，你必須努⼒擺脫業⼒
的影響，把⾃⼰縮減到梵所處的被動存在狀態，僅僅做⼀個漠然的
⾒證者。⾏動不是出於欲望，⽽是出於責任感--因為必須做⽽做。

數論派說：棄絕⾏動的欲望，這種欲望會將靈魂與業⼒聯系在⼀
起；放棄這種聯系，使靈魂與業⼒不產⽣關係 。


然後會發⽣什麽呢？數論派說，當你放棄這種欲望時，業⼒對
你的影響就會越來越弱，直到最後達到⼀種完全不受業⼒影響的狀
態，這種狀態就是解脫。到那時，你就會變成原來的你。你⾃⼰不
過是原初質的虛妄顯現，當這種虛妄顯現不復存在時，你就變成了
梵。




這就是數論派提出的理論。此外，由於原初質無處不在，是永
恒的，不會受任何其他事物影響，並構成了⼈類真正的靈魂，因
此，原初質與業⼒無關，只是阿周那的幻想。⾃我無法殺死⾃我。
真正的⾃我所做的⼀切，實際上就是原初質的各種形式所做的。遍
⼀的基質是永恒不變的，永遠不會受到原初質任何⾏為的影響。由
於某種難以解釋的原因，遍⼀⾃我似乎從被動存在的狀態中脫離出
來，在你的⾃我中呈現出⼀種虛幻的主動個體存在。努⼒擺脫這種
虛妄的表象，就能獲得涅槃。


克⾥希納探討了這⼀理論。他承認了其中的兩個前提。他說，
所有的業⼒都是由載體造成的，導致了有限制的存在，使⼈遭受⽣
活中的⼀切痛苦和悲傷。但他否認⼈類⽣命的最⾼⽬的是達到這個
原初質，他還說，達到這個原初質比達到他⾃⼰要困難得多；即使
竭盡全⼒達到這個原初質，也是因為已經與邏各斯結合，否則不可
能達到原初質。他接受了數論派的兩個結論，但指出真正的⽬標並
不是他們所提出的。


現在來看看第⼆個體系。這主要是前彌曼差的追隨者所灌輸的
哲學。每種儀式主義都基於儀式實踐哲學。克⾥希納在此使⽤的論
點，對我們⽽⾔可能不太容易理解，原因很簡單，在過去五千年
間，時代已經發⽣了變化。克⾥希納在發表這段論述的時候，⼈們
仍嚴格遵守吠檀多的儀式，且經常討論前彌曼差追隨者的結論。當
時其他哲學體系共同⾯臨許多困難，因此業瑜伽哲學旨在提供解決
⽅案。這些業瑜伽⾏者提出的論點，雖然在書本中陳述的形式非常
有限，卻可以延伸應⽤到現代⽣活中。


業瑜伽師說：誠然，這種業⼒或許是由載體造成的，但並不只
因載體；⽽是由載體和意識這兩種元素產⽣的效果造成的。哲學家
若要摒棄全部業⼒，就必須摒棄這兩者。但這是不可能的任務。只
要是⼈，就不可能完全棄絕業⼒，⾄少必須做⼀些事使⾁體⽣存，



除非真想餓死，或以其他⽅式過早地結束⽣命。


假設你真的放棄了業⼒——也就是避免⾏動，但⼜如何能夠控

制⾃⼰的⼼智呢？避免某個⾏為卻⼀直想著它，這是毫無⽤處的。
如果你決定棄絕業⼒，就必然會得出結論：你甚⾄不應該去想這些
事情。既然如此，來看看這會導致什麼情況。所有的⼼智狀態都與
現象世界有某種聯系，並且與業⼒各個階段相關，所以很難理解⼈
如何放棄所有的業⼒，除非能消滅⼼智，或者進入⼀種永恆的深沈
睡眠狀態。此外，如果必須放棄⼀切業⼒，就必須放棄善業和惡
業，因為從最廣泛的意義上講，業⼒並不僅僅局限於惡⾏。如果世
界上所有的⼈都放棄業⼒，這個世界要如何存在？這不就終結所有
良善的衝動、所有愛國和慈善的⾏為嗎？那些⼀直在為⼈類福祉⽽
無私奉獻的善⼈，不就無法繼續做善事嗎？若你號召每個⼈都放棄
⾏動，只會創造出⼀群懶惰的無⽤之⼈，善⼈也無法造福同胞。


此外，這並不是⼀條普遍適⽤的規則。在這個世界上，能夠放
棄⾃⼰所有⾏為、讓⾃⼰永遠處於無為狀態的⼈少之⼜少。如果你
要求這些⼈這麼做，他們非但不會棄絕⾏為，反⽽會變得懶惰、無
所事事，⽽未真正棄絕任何事物。棄絕⾏為是什麽意思？克⾥希納
說，⼈在避免做某事時，可能會產⽣積極業⼒效果；在積極⾏為
中，也可能沒有產⽣任何業⼒。如果你殺了⼈，那就是謀殺，要為
此負責；但假設你拒絕養活年邁的⽗⺟，因你的疏忽⽽死去，難道
不需為此負責嗎？你可以⽤最⽞奧的⽅式談論，但仍無法完全擺脫
業⼒。這些是業瑜伽倡導者提出的論點。


然⽽業瑜伽⼠所犯的不幸錯誤是：在他們的體系中，很少或根
本沒有提到邏各斯。他們採納了《吠陀經》中提到的所有三⼗三億
神靈，並說《吠陀經》代表了邏各斯或話語。他們說：「《吠陀
經》規定了某種應遵循的路線，⾄於此路線是否能達到所要的結
果，不是你們說了算的。你們應把《吠陀經》中所說的視為絕對真



理，通過履⾏《吠陀經》中規定的各種儀式，就能達到天界。眾天
神會在你們修⾏時協助，最終將獲得無上的幸福。這是既定的道
路，就不必放棄⼀切⾏為，否則會使現⾏制度陷入無法⾃拔的混亂
狀態。」


對於信奉業⼒之⼈，克⾥希納說：「我接受你們其中⼀個結
論，但另⼀個我無法認同。我承認，叫⼈們放棄⾏為會帶來無法計
量的惡果，但我不認同崇拜神靈是件好事。」


這些天神是誰？「他們是位於起因體層⾯的存在，不可能給你
永⽣，因為他們⾃⼰也不是永⽣。即便你能通過崇拜他們到達天
界，你也必須以新的轉世回到客觀存在。天界帶來的幸福並不是永
恒和永久的，⽽是會受到這種⼲擾。更重要的是，如果你崇拜天
神，把⼼思集中在他們⾝上，作為唯⼀的關注對象，你將到達他們
的居所，⽽非我的居所。」克⾥希納認可放棄⾏為會帶來許多惡
果，並考量這些情況後，在這⼀體系中加入了將邏各斯，作為救贖
⼿段。若想獲得永⽣，就應該遵循肯定能達到永⽣的⽅法。若如業
瑜珈的那樣，將不得不經歷另⼀次轉世、或被吸收到另⼀個並非永
⽣的精神存在中。此外，三⼗三億天神在每個顯化期開始時出現
後，將在沈睡期時消失。因此，天神的存在本⾝就不是永恒的，不
能指望⾃⼰的存在會因為融入他們⽽變得永恒。


現在來談談第三種理論—棄絕⾏為瑜伽。克⾥希納立刻否定了

這⼀理論，認為這是最惡毒、甚⾄不可能實現的途徑。這理論所追
求的所有優點，都可以透過⾏為來獲得，此⾏為不是出於⼈類的感
情、激情或慾望，⽽是作為⼀種職責。


第四個體系是智瑜伽。⼈們意識到儀式只是⼀種⾝體⾏為，若
無輔以適當的知識，便毫無意義，因此，對⼈類的救贖有幫助的，
不是任何儀式追隨者所建議的⾏為，⽽是儀式的知識或其背後的智
⼒元素，比任何⾝體⾏為都要重要得多。




正如克⾥希納指出，智瑜伽⾏者的座右銘是：所有的⾏為都只
是為了獲得知識。這些哲學家承認⾏為不應被摒棄，同時也提出了
獲得救贖的其他⽅法。


他們說：「把⾏為看作是⼀種修⾏，並試著理解這種⾏為的真
正含義。事實上，⾏為只是⼀種象徵，整個儀式中蘊含著深刻的含
義，涉及到真正的實體、⼤⾃然的秘密、以及蘊藏在⼈智慧中的所
有能⼒，其含義絕不僅限於⾝體⾏為，因為這些⾏為僅僅是外在表
象的表達內容。智瑜伽並非只是業瑜伽，還採⽤了其他幾種瑜伽，
如持咒瑜伽。嚴格來說，這種業瑜伽根本不是所謂的瑜伽，其中還
加入了內在瑜伽、呼吸瑜伽、和其他外在儀式的精緻替代品。h現

在來探討這些哲學家的理論。克⾥希納只提出智瑜珈的知識應該指
向其適當的源頭。在探求真理的過程中，必須有明確的⽬標，不能
簡單地遵循持誦或苦⾏、或任何其他可以開啟⼈內在感官的⽅法，
須完整的認識前往的道路和要達到的最終⽬標。如果追求的僅僅是
獲得知識，那麼可能仍遠遠未接近邏各斯、以及邏各斯帶來的精神
知識。嚴格說來，所有科學家和探究⾃然奧秘的⼈，也都在遵循智
瑜伽的建議。但是，這種研究和知識⾜以使⼈獲得永⽣嗎？這並不
⾜以產⽣這種效果。此路線確實最終能讓⼈們注意到宇宙運⾏原則
的所有偉⼤真理，但要正確理解和遵循這些真理，才能確保⼈類獲
得渴望的最⾼幸福，即永⽣或解脫。克⾥希納認可此學派具有探索
精神的優點，再加以引導⾄圓滿⽬標。


現在來看看第五個體系。這個教派的信徒在研究了數論教義、
以及我們描述的其他教派之後，得出了以下結論：只有當你能夠以
某種⽅式克制⼼靈的運作時，才有可能真正的棄絕⾏為，⽽不僅僅
是名義上的。若無法將注意⼒集中於⾃⾝，或者無法讓⾃我轉向⾃
我，就無法控制⾃⼰的本性；若不能做到這⼀點，就幾乎不可能征
服原初質，或超越業⼒的影響。




這些哲學家希望⼈們按照他們提出的⼀些建議⾏事，來掌控⾃
⼰⼼智，是更有效、更積極的⽅法。他們認為，若無法掌控⼼智，
就不可能實踐數論派或智瑜伽派的路線。為了達到此⽬的，⼈們創
造了各種不同流派的哈達瑜伽，及其各種控制⾃⼰⼼智的訓練。這
些⼈推薦的是所謂的鍛鍊瑜伽。不論指出的特定道路是哪條：是哈
達瑜伽，或是不涉及秘密啟蒙的勝王瑜伽，最終⽬標都是相同的，
就是達到對⾃⼰完美的控制。


克⾥希納認可此建議，即鍛鍊並達到⾃我掌控。但他提供更有
效的⽅法來達成所希望的⽬標，且⽅法本⾝就⾜以讓你實現那個⽬
標。他指出，這種鍛鍊瑜伽不僅對⼀⽣的訓練有益，⽽且可能在⼈
的靈魂上留下永久的衝動，在未來的轉世中會起到救助的作⽤。在
實⾏這套體系時遇到的真正困難，我無需多⾔，因為在座的各位都
瞭解哈達瑜伽⾏者通常⾯臨的困難。許多成員都在這⽅⾯做出了⼀
些努⼒，從親⾝經歷中了解途中有哪些困難。


克⾥希那在推薦⾃⼰的⽅法時，綜合了五種體系的所有優點，
並在此基礎上，增加必要⼿段以獲得救贖；所基於的推論是邏各斯
的存在、邏各斯與⼈類宇宙中所有原則的真正關係。他的理論無疑
比這些哲學流派都要全⾯，⽽在接下來的六章中灌輸的正是這⼀理
論。


我先前已討論這六章中的不同段落，說明如何看待邏各斯，現
在就不再多⾔。如果你們能記住我先前提的評論，要理解其意義並
不會太難。


在這⽅⾯我需要額外解釋⼀點。


本書提到了⽩天和⿊夜，或光明和⿊暗。這象徵著塵世之路和
解脫之路。克⾥希納提到的⽩天是解脫之路，代表⽩晝或光明之
路，是他推薦的道路；⽽⿊夜則是塵世之路，即通往這個世界的投



⽣。


但是，書中有⼀句話很重要。克⾥希納說，遵循第⼆條路的⼈
可以到達天界並從那裡返回，⽽遵循第⼀條路的⼈則可以到達梵
天。⽉亮發光不是靠⾃⼰，⽽是靠太陽的光芒。同樣，起因體也不
是靠⾃⾝固有的光發光，⽽是靠唯⼀真正的光源--邏各斯。起因體

前往天界，也從天界返回。克⾥希納為了說明邏各斯的本質，將邏
各斯比作太陽或太陽所象徵的事物。


在此，還請⼤家注意，除了我已列舉的情況之外，⼈死後還可
能發⽣另⼀種情況。你們若讀過辛奈特先⽣的《秘傳佛教》也許會
記得，他談到了靈魂在所謂「第八界域」遭遇的可怕命運。這引起
相當⼤的誤解。事情的真相是，在非常極端的情況下，起因體 可

能會死亡，如同⾁體或星光體會死亡⼀樣。假設隨著時間的推移，
起因體由於持續的惡業，退化成物質存在的狀態，無法反射邏各斯
之光；或者，假設起因體賴以⽣存的東⻄--⼈的善業--失去了所有

的能量，沒有善⾏的傾向傳遞給它，那麽結果可能是起因體死亡，
或者成為⼀個無⽤的粒⼦集合體，⽽不是⼀個有⽣命的有機體，如
同當⽣命原則離開⾁體時，⾁體就會分解，成為⼀具死屍。


起因體可能會受污染，以⾄於無法反映邏各斯之光，未來便不
可能有個體性存在；然後結果就是湮滅，是⼈類能遭遇的最可怕命
運。我必須就此打住，不再繼續往下說。


請⼤家牢記，在這些講座中，僅僅開始了對《博伽梵歌》的初
步研究。請試著根據各個書籍、以及現代⼼理學和科學的論述，檢
驗我提出的理論是否站得住腳--你們⾃⼰決定--《薄伽梵歌》本⾝

是否⽀持這些理論。不要依賴過多的評註，這只會讓你感到困惑。
盡量依據⾃⼰的智⼒去解讀⽂本；如果你認為這些是正確的理論，
就試著去深入追溯，嘗試⾃⼰完整思考整個哲學。我發現，⼈若專



注思考和冥想，比閱讀任何書籍或聆聽任何講座都更有收獲。若⾃
⼰沒有思考講座的內容，是毫無⽤處的。神秘學無法提供已消化的
哲學養分，有些⼈⾃以為處在數論派所追求的理想被動狀態般；每
個⼈都應⾃⾏閱讀和研究此主題。閱讀並獲取知識，然後利⽤所學
造福⾃⼰的同胞。


這些古書所蘊含的哲學是寶貴的，但現已變成了迷信。我們幾
乎失去了所有的知識。曾經存在過的活躍信仰，如今只剩外殼，成
為我們所謂的宗教。商羯羅的崇⾼哲學如今已⾯⽬全非。許多不⼆
論者的哲學並不能指導實際的⾏為。這些不⼆論者研究了所有的書
籍，與錫蘭的南傳佛教徒⼀樣，認為涅槃就是數論羅哲學家所承諾
的涅槃，未遵循不⼆論的哲學得出合理的結論，⽽是通過五真理和
其他儀式，引入了⼀些愚蠢且非必要的折衷⽅案，試圖調和印度各
個宗派間的不同觀點。區別不⼆論哲學已經墮落，現在不過是寺廟
崇拜⽽已，在⼈們⼼⽬中沒有留下任何好印象。毗濕奴派哲學也以
同樣的⽅式墮落了，⽽且變得更加狂熱。例如，他們的《摩尼曼賈
⾥》中將商羯羅描繪成昔⽇的羅剎。在北印度，⼈們⼀般都念誦
《女神頌》，許多⼈崇拜沙克蒂女神。在加爾各答，⼈們對卡利的
崇拜勝於任何其他神靈。若根據克⾥希納的教義來審視這些習俗，
會發現這不是印度教，⽽是⼀整套迷信信仰和實踐，無法真正有助
於促進印度⺠族的福祉，反⽽使其道德敗壞，削弱了其精神⼒量，
導致了⽬前的狀況。我認為，這種狀況並非完全由政治退化所致。


我們的學會是建立在完全無教派的基礎之上的；我們同理每⼀
種宗教，但不⽀持任何打著宗教旗號的濫⽤；在同理每⼀種宗教同
時，盡⼒尋找所有宗教信仰共同的基礎。我們每個⼈都有責任在宗
教哲學⽅⾯啟迪同胞，並努⼒引導同胞回歸更純粹的信仰--毫無疑

問，這種信仰過去確實存在過，但現在僅僅名存實亡，或者只存在
於被遺忘書⾴之中。



	目錄
	簡介
	第一講
	第二講
	第三講
	第四講

