






書名：神聖智慧之鑰（The Key to Theosophy）


作者：布拉瓦茨基（H. P. Blavatsky）


版本：中譯本第⼀版

⽇期：2024/09/18


僅作學習參考⽤途，不得販售




致獻


布拉瓦茨基將此書獻給所有學⽣，願他們學成後傳授給
世⼈。 



前⾔


這本書的⽬的正如標題，神聖智慧之鑰。這不是⼀本完
整或詳細的神智學教科書，⽽只是⼀把關鍵鑰匙，引向更深
層次的研究。本書描繪了智慧宗教的輪廓，並解釋⼀些基本
原則；同時探討⼀般⻄⽅⼈常提出的反駁，致⼒以簡單的語
⾔表達陌⽣的概念。作者不期待本書能讓讀者不費神就能理
解神智學，只希望能釐清語⾔的混亂，從⽽好好思考深奧思
想的不明之處。對於懶惰成性的⼈，神聖智慧必定永遠是個
謎，因為每個⼈需要靠⾃⼰的努⼒，才能在⼼智界和精神界
中進化。作者不能代替讀者思考，如果讀者不去思考是不會
進步的。神智學的教義喚醒了許多⼈的興趣，但同時也令⼈
充滿疑惑，未能被說服。希望這本淺顯⽤詞的書能夠滿⾜這
些⼈的需要。


本書某些篇幅著重於探討靈媒對⼈死後描述是否正確，
並說明靈異現象的真實本質。


由衷感謝給予建議和提問的神智學者，以及對此書有所
貢獻的⼈。有了他們的協助，這本書將更具實⽤性，⽽這也
是對他們最好的回報。


布拉瓦茨基

倫敦，1889年




⽬錄


前⾔


章節


⼀、神智學與神智學會：

名稱的含義

神智學會的政策

各時代的秘傳智慧宗教

神智學並非佛教


⼆、外傳與密傳的神聖智慧：

現代神智學不是什麼

神智學者 vs 神智學會成員


神智學 vs 神秘學


神智學 vs 通靈主義


為什麼神智學被眾⼈接受？


三、神智學會的運作體系：

學會的⽬標

⼈類的共同起源

我們的其他⽬標

誓⾔的神聖性


四、神聖智慧的基本教義：




論神與禱告

是否有必要禱告？

禱告削弱⾃立能⼒

論⼈類靈魂的來源

佛教對上述問題的教導


五、神智學論⾃然與⼈的教義：

萬物⼀體性

進化與幻象

我們星球的七重構成

⼈的七重本質

靈魂與精神的區別

希臘教義


六、論死後⽣命狀態：

物質⼈與精神性的⼈

我們的永恆獎賞與懲罰；論涅槃

論⼈的各種「原則」


七、論轉世與重⽣：

什麼是記憶？

為什麼我們無法記得前世？

論個體性與⼈格

論⾃我的獎賞與懲罰


八、論欲界和天界：

論低等「原則」的命運




為什麼神智學者不相信純淨「靈魂」返世

論五蘊

論死後和出⽣後的意識

「湮滅」的真正含義

明確的事物要⽤詞明確


九、論⼼智原則的本性：

⾃我的奧秘

⼼靈的複雜本質


⼗、輪迴之謎：

週期性重⽣

什麼是業⼒？

誰是那些知曉者？

信仰與知識的差異；或者說，盲⽬信仰與理性信仰的差

異

神有權⼒寬恕嗎？


⼗⼀、什麼是實⽤的神智學？

義務

神智學會與政治改⾰

論⾃我犧牲

論慈善

⼤眾神智學

會員如何協助本會

神智學者不應做的事情




⼗⼆、對神智學的誤解：

神智學與禁慾主義

神智學與婚姻

神智學與教育

為什麼對於神智學會有這麼多的偏⾒？

神智學會是⼀個盈利機構嗎？

神智學會的⼯作⼈員


⼗三、神聖智慧⼤師：

是「光之靈」還是「詛咒的妖精」？

濫⽤神聖名詞


⼗四、總結：神智學會的未來


詞彙表




第⼀章：神智學與神智學學會


名字的含義


⽣：神智學及其教義通常被視為⼀種新興宗教。這是⼀
種宗教嗎？

師：不是。神智學是指「神聖的知識或科學」。


⽣：那真正含義是什麼呢？

師：「神聖智慧」，或稱眾神的智慧。“Theos”⼀詞在

希臘語中意味著神靈，⼀位神聖存在，絕非我們當今所指的
「上帝」那樣的含義。因此，這並非如某些譯本中「上帝的
智慧」，⽽是類似於眾神所擁有的神聖智慧。這個術語已有
數千年的歷史。


⽣：這個名稱的起源何處？

師：這起源於亞歷⼭卓學派的哲學家，被譽為「追求真

理者」。神智學這個名字可以追溯到⻄元第三世紀，始於阿
摩尼阿斯·薩卡斯及其弟⼦（註1），他們創建了折衷神智學

體系。


⽣：這個體系的⽬標是什麼？

師：⾸先，向弟⼦和所有追求真理者灌輸重要的道德真

理。因此，神智學學會採⽤了此座右銘：「沒有比真理更⾼
的宗教」。（註2）折衷神智學學校的創始⼈主要⽬標，也

是現代神智學學會的三⼤⽬標之⼀，就是在永恆真理的基礎



上，調和所有宗教、教派和⺠族，形成⼀個共同的道德體
系。


⽣：你如何證明世界上所有宗教都基於同⼀真理，⽽非
不切實際的夢想？

師：通過比較研究和分析。古代的「智慧-宗教」曾是

統⼀的；原始宗教哲學的⼀致性，可⾒於秘儀中向啟蒙者傳
授的普世相同教義，這種秘儀曾遍及全世界。所有古老的宗
教崇拜都表明，之前存在著⼀種統⼀的神智學。鑰匙要能打
開⼀切，才能稱為正確的鑰匙；否則，就不是正確的鑰匙。


⽣：在阿蒙尼烏斯時代，存在多個古代宗教，埃及和巴
勒斯坦也有眾多教派。這要如何調和？

師：阿蒙尼烏斯所做的正是我們現在嘗試做的。新柏拉

圖主義者的群體龐⼤，來⾃於各種宗教哲學背景 （註3），

現代的神智學者也是如此。在當時，猶太學者阿⾥斯托布魯
斯堅稱，亞⾥⼠多德的倫理學體現了摩⻄律法的秘傳教導；
斐洛·尤迪厄斯試圖將摩⻄五經與畢達哥拉斯及柏拉圖的哲

學調和；約瑟夫證明了迦密⼭的愛⾊尼派實際上只是抄寫和
追隨了埃及的治療師。在我們的時代亦是如此。我們能追溯
每個基督教宗派，甚⾄是最⼩教派的系譜。這些教派就像⼤
樹枝上的⼩枝條，但其幼苗和樹枝都源於同⼀樹幹——即

「智慧-宗教」。阿蒙尼烏斯設立的⽬標證明了這⼀點，他

努⼒促使異教徒、基督徒、猶太⼈和偶像崇拜者放下爭端和
紛爭，讓他們記得各⾃擁有相同的真理，都是同⼀⺟親的孩



⼦（註4），只是包裹在不同的外衣下。這也是神智學的⽬

標。


⽣：你是怎樣得知古代亞歷⼭卓學派神智學者們的資
訊？

師：依據眾多知名作家的著述。摩辛提到：『阿蒙尼烏

斯認為，⼤眾的宗教與哲學本應攜⼿同⾏，但隨著時間的推
移，逐漸被⼈類的臆想、迷信和謊⾔所污染和遮蔽；因此，
應該將這些雜質去除、並基於哲學原則來闡釋，恢復到原始
的純淨狀態。基督的⼀切⽬標，是要恢復古代智慧的原始完
整性；制⽌迷信普遍傳播；糾正並根除不同⼤眾宗教中滲入
的各種錯誤。』這也正是現代神智學者所說的。然⽽不同於
現代的是，這位偉⼤的真理追尋者在傳播「眾教同源」理論
時，得到了兩位基督教神⽗克萊⾨特和亞特納哥拉斯的⽀
持，也有博學的猶太教祭司和各流派哲學家的幫助。然⽽我
們作為他的追隨者，卻鮮少得到認可。可⾒儘管我們⾃稱開
明時代，1500年前的⼈們展現出更為寬容的態度。


⽣：儘管阿蒙尼烏斯傳授異端教義，但他還是受到教會
的⽀持和⿎勵，這是因為他是基督徒、並傳授基督教嗎？

師：並非如此。他出⽣於基督教家庭，但從未接受教會

的基督教。根據摩辛的描述：


『他按照古代赫爾墨斯的原則來闡述他的教義，這些原
則早為柏拉圖和畢達哥拉斯知悉，並以此建立他們的哲學體
系。他在《約翰福⾳》的序⾔中發現了相同的教義，他相當



合理地推測，耶穌的⽬的是要恢復智慧教義的原始完整性。
他認為《聖經》的敘述和眾神的故事要麼是闡述真理的寓
⾔，要麼是應被拋棄的虛構故事。』此外，正如《愛丁堡百
科全書》所述，『他承認耶穌基督是⼀位卓越的⼈物，是
「上帝的朋友」，但他聲稱耶穌的⽬標並非完全廢除對魔⿁
（眾神）的崇拜，他唯⼀意圖是淨化古老的宗教。』


⽣：既然阿蒙尼烏斯沒有留下任何著作，我們怎能確定
這些就是他的教導呢？

師：佛陀、畢達哥拉斯、孔⼦、奧菲斯、蘇格拉底、甚

⾄耶穌，也沒有留下任何著作。儘管如此，他們⼤多是歷史
真實⼈物，教導仍傳承⾄今。阿蒙尼烏斯的⾨徒（包括俄利
根和赫倫尼烏斯在內）撰寫了論⽂並解釋了他的倫理觀。這
些⾨徒在歷史真實性上，⾄少與使徒的著作不相上下。阿蒙
尼烏斯的⾨徒，包括奧⾥根、普羅提諾和隆基努斯等，都記
錄了這位真理追求者的思想體系——⾄少包含了公開表⽰的

信仰。他們的學派也分為外傳教義和秘傳教義。


⽣：既然你所謂的智慧宗教是秘傳的，那後來的⼈是如
何保存這些教義並傳承⾄今？

師：「智慧-宗教」從古⾄今只有⼀個，作為⼈類可能

知曉的最⾼智慧，因此被謹慎地保存。這在亞歷⼭卓派的神
智學者之前，就存在了很長⼀段時間，傳⾄現代，且將超越
所有其他宗教和哲學。


⽣：這在哪裡由誰保存的？




師：由各個國家的啟蒙者及弟⼦所保存，是真正尋求真
理的⼈。這些⼈分佈在世界上，持續重視並追求這類智慧，
尤其在印度、中亞和波斯。


⽣：你能提供其秘傳性質的證據嗎？

師：最好的證據是，每個古老的宗教或哲學體系，都包

含⼀個秘傳教義、以及⼀個傳給⼤眾的公開崇拜。此外，眾
所周知，每個古代⺠族的神秘儀式都包含了⼤秘儀（秘密
的）和⼩秘儀（公開的），比如希臘著名的厄琉息斯秘儀。
從古代的埃及聖師、印度的啟蒙婆羅⾨，⼀直到後來的希伯
來拉比，他們都因為害怕教義被褻瀆，⽽將真正的信仰秘密
保留不公開。猶太拉比將世俗宗教稱為「載體」（外在之
軀），或者說是外衣，包裹著隱藏的靈魂，即最⾼的秘密知
識。古代國家的祭司從未向⼤眾傳授真正的哲學秘密，⽽只
給予知識的外殼。北⽅佛教有「⼤乘」和「⼩乘」，分別指
秘傳跟外傳。你也不能責怪他們如此保密；畢竟，飼養⽺群
還得⽤草，⽽不會⽤植物學的學術論⽂，對吧？畢達哥拉斯
稱他的知識為「實在之物的知識」，並只將這知識傳給誓約
弟⼦，能消化⼼靈食糧並滿⾜於此；並要求他們保持沈默和
秘密。隱秘字⺟和密碼源⾃古埃及象形⽂字，在古時候，只
有受啟蒙的埃及祭司 （聖⽂學者） 才擁有這個秘密。正如

阿蒙尼烏斯·薩卡斯的傳記作者所⾔，阿蒙尼烏斯·薩卡斯要

求他的學⽣發誓，不得泄露⾼等教義，除非對⽅已學過先備
知識，且發過同樣的誓。況且，在早期基督教、諾斯替教
派，甚⾄在基督的教導中，不也能找到類似的例⼦嗎？基督
不是對群眾使⽤雙關的比喻，⽽只向⾨徒解釋其中道理嗎？



基督說：「你們能知道天國的奧秘；但對那些外⼈，⼀切都
通過比喻來表達。」猶太和迦密的艾賽尼派派將其信徒分為
「新進弟⼦」、「弟兄」以及「完⼈」（已啟蒙之⼈）
（《折衷哲學》）。每個國家都有類似的例⼦。


⽣：若僅憑學習與研讀，能獲得「秘密智慧」嗎？百科
全書對於神智學的定義，⼤致相同於⾱伯斯特字典，寫道
「通過物理⼿段和化學過程，與上帝和⾼等靈體的交流，從
⽽獲得超⼈的知識。」這個說法準確嗎？

師：這麼做不可能。沒有任何詞典編纂者能夠解釋，如

何通過「物理學」或「化學過程」獲得超⼈的知識。如果指
的是通過「形⽽上學」和「煉⾦術」的過程，那或許接近正
確；原本的說法是荒謬的。古代和現代的神智學者表明，無
限事物無法被有限的感官所知，但在⼀種狂喜的狀態下，神
聖本質能與⾼等靈性⾃我交流。這種狀態很難通過「物理⼿
段和化學過程」來達成，如催眠術。


⽣：您如何解釋這⼀點？

師：普羅提諾將真正的狂喜定義為「⼼智從其有限意識

中解放出來，與無限合為⼀體」。這是最⾼的境界，無法⼀
直維持，且只有極少數⼈能達到。這實際上等同於印度的三
摩地狀態。瑜伽⼠通過極度節制飲食、不斷努⼒淨化、提升
⼼靈來促進這⼀過程。冥想是沈默且不發聲的祈禱，或如柏
拉圖所⾔，是「靈魂熱切轉向神聖之事；不是為了求取某個
特定的好處（現代常⾒的祈禱⽬的），⽽是為了善本⾝——

我們在塵世上所屬的普遍「⾄善」，⼀切萬物都從此「⾄



善」的本質湧現出。因此，柏拉圖補充說，「在神聖存在的
⾯前保持沈默，直到他們消除你眼前的雲霧，讓你能看⾒他
們⾃⾝發出的光芒，不是那些看似善的事物，⽽是內在真正
的善。」（註5）


⽣：那麼，神智學是不是如某些⼈認為的，是⼀個新制
定的體系？

師：不是。這個教義和道德準則，甚⾄其名稱，與地球

⼀樣古老；這也是最廣博和最普世的系統。


⽣：那麼，為什麼在⻄⽅那些⾃認為最⽂明、最先進的
國家中，神智學仍然鮮為⼈知？

師：我們相信古代曾存在著與我們⽂明⽔平相當、甚⾄

在精神上更「先進」的國家。我們對神智學的無知有幾個原
因。聖保羅曾對⽂明的雅典⼈提到，由於他們熱衷於感官上
的體驗，以及長期被死板的教條和儀式奴役，經過幾個世紀
後，已失去了真正的精神洞察⼒，甚⾄對此不感興趣。但最
主要的原因，是真正的神智學⼀直保持著隱秘狀態。


⽣：你已提供了秘傳性質的證據，但這麼做的原因是甚
麼？

師：原因包括：⾸先，⼀般⼈性的墮落和⾃私，總是傾

向於滿⾜個⼈慾望⽽損害周遭與親屬。這種⼈永遠不會被賦
予神聖秘密。其次，很難保持神聖知識不被褻瀆，導致最崇
⾼的真理和符號被歪曲，使精神性的事物逐漸被擬⼈化、具
體化和粗俗化——換句話說，將神的理念的矮化，產⽣偶像



崇拜。


⽣：你們常被稱為「秘傳佛教徒」，難道都是佛陀的追
隨者？

師：並非所有⾳樂家都是華格納的追隨者，我們也不全

是佛陀的追隨者。我們當中有些⼈信奉佛教；然⽽，更多⼈
是印度教徒和婆羅⾨，且信奉基督教的歐美⼈⼠也多於皈依
佛教的⼈。會有這個誤解，是因為⼀般⼈誤解了辛內特先⽣
著作《秘傳佛教》標題的含義，書名中的「佛教」
（Buddhism）⼀詞應該只⽤⼀個"d"拼寫 "Budhism"才會如其

本意，代表「智慧主義」（bodhi，意指「智慧」）⽽非佛

教 （釋迦牟尼的宗教哲學）。正如前所述，神智學實為

「智慧之宗教」。


⽣：佛陀所創立的佛教，與你所謂神智學「智慧主義」
有何不同？

師：好比教會宗派有禮儀主義和教條神學，不同於基督

的秘密教義，稱為「天國的奧秘」。「佛」意味著通過「智
慧」⽽「開悟」。「智慧主義」深入⾄佛陀只向選定的阿羅
漢傳授的秘傳教義。


⽣：但有些東⽅學家否認佛陀傳授過任何密教？

師：這好比是說，⾃然界沒有任何隱藏的秘密是科學家

不知道的。我能通過佛陀與其弟⼦阿難的對話來證明。佛陀
的密傳教導實際上就是古代婆羅⾨的秘密知識，現代繼承者
幾乎完全遺失解開的鑰匙，除少數⼈例外。這些知識已轉化



為現今北傳佛教⼤乘學派的秘傳教導。只有對東⽅學⼀知半
解的冒牌學者才會否認這⼀點。我建議你閱讀埃德⾦斯牧師
的《中國佛教》——特別是關於外傳和秘傳學派與教義的章

節——然後對照各個古代世界的類似情形。


⽣：但是神智學的倫理觀與佛陀所教導的不是相同嗎？

師：當然相同，因為這些倫理觀是智慧宗教的核⼼，曾

是各國啟蒙者的共同財富。但佛陀是⾸位在外傳教義中包含
這些崇⾼倫理，成為宗教體系的基礎和精髓。這就是佛教與
其他宗教之間的巨⼤差異。在其他宗教中，儀式和教條是⾸
要，⽽在佛教中，最強調的始終是倫理。這就是為甚麼神智
學與佛陀宗教倫理幾乎相同的原因。然⽽，神智學並不是佛
教。


⽣：有哪些重⼤差異？

師：神智學與外傳佛教有個顯著的區別，外傳的南傳教

派完全否認（a）任何神的存在，以及（b）否認死後⽣命

有意識，或者說，否認⼈內在有死後存續的⾃我意識個體。
⾄少這是泰國宗派的教義，被視為外傳佛教最純粹的形式。
如果我們僅僅參考佛陀的外傳教義，情況確實如此；⾄於佛
陀為何在此問題保持沈默，我稍後會解釋。但是對於北傳佛
教⽽⾔，在佛陀逝世後，其開悟阿羅漢退隱到北⽅國家建立
學校，教授所有神智學教義的內容，是啟蒙者知識的⼀部分
——這表明了真理是如何因南傳佛教過度正統⽽犧牲。但

是，即使只是最表層的⽂字解讀，此教義仍比其他宗教的教
義都要宏偉、⾼尚、更具哲學和科學性。然⽽，神智學並非



佛教。


腳註：


1.也稱類比主義者。正如亞歷克斯·懷爾德教在《折衷

哲學》中解釋的，之所以如此稱呼他們，是因為他們採⽤了
類比和對應的原則，來解釋所有的神聖傳說和敘事、神話和
奧秘。這些外部世界事件的敘述，被視為⼈類靈魂的運作和
表達經驗。他們也被稱為新柏拉圖主義者。雖然神智學或折
衷神智學系統通常被歸於第三世紀，然⽽根據狄奧根尼·拉

爾提烏斯所⾔，這個起源要早得多，因為這個體系可追溯⾄
⼀位埃及祭司，波特-阿蒙，他⽣活在托勒密王朝的早期。

這個名字是科普特語，意思是獻給阿蒙神，即智慧之神。神
智學也是「神聖知識」的同義詞。


2.折衷神智學分為三個⽅⾯：（1）相信⼀個絕對的、

不可理解、⾄⾼無上的神，或稱無限本質，是⼀切本性的根
源，也是所有可⾒和不可⾒之物的根源。（2）相信⼈永恆

不朽的本性，因為⼈作為普遍靈魂的輻射，具有與普遍靈魂
相同的本質。（3）通神術，或稱「神聖運作」，或眾神運

作；辭源來⾃「眾神」（theoi） 和「運作」（Ergein）。這

個詞非常古老，但屬於密儀的詞彙，因此並未被廣泛使⽤。
這是⼀種神秘信仰——由啟蒙的開悟者和祭司在實修上證明

——使⾃⼰像無形體存在般純潔——也就是說，通過回歸原



始純潔本性——⼈類可以促使眾神傳授神聖的奧秘，甚⾄使

眾神偶然變得可⾒，無論是主觀還是客觀上。這是現代通靈
主義的超然⼀⾯；但在被⺠眾濫⽤和誤解後，⼀些⼈視此為
招魂術，且通常被禁⽌。楊布⾥科斯的古老通神實修，可⾒
於⼀些現代卡巴拉的儀式魔法中。現代神智學避免且抗拒這
兩種魔法與「招魂術」，因為這非常危險。真正的神聖通神
術需要近乎超⼈類的純潔和聖潔⽣活；否則會退化為靈媒或
⿊魔法。阿蒙尼烏斯·薩卡斯被稱為「神所教導的」，⽽他

的直接弟⼦，包括普羅提諾和他的追隨者波菲利，起初拒絕
通神術，但最終在楊布⾥科斯的影響下接受通神術。楊布⾥
科斯為此撰寫了⼀部名為《論密儀》的著作，以他的師傅、
⼀位著名的埃及祭司阿巴蒙的名義發表。阿蒙尼烏斯·薩卡

斯的⽗⺟是基督徒，但他從⼩就排斥唯⼼主義基督教條，⽽
成為新柏拉圖主義者，且據說在夢境和異象中受到神聖智慧
的啟⽰，如同雅各布·波墨和其他偉⼤神秘主義者⼀樣。因

此，他被稱為「神所教導的」。他決⼼調和每⼀個宗教體
系，並證明其相同起源，建立⼀個基於倫理的普遍信條。他
過著無可指謫的純潔⽣活，學識淵博，甚⾄有幾位教會神⽗
是他的秘密⾨徒。克萊⾨斯·亞歷⼭德⾥努斯對他評價很

⾼。普羅提諾，即阿蒙尼烏斯的「聖約翰」，也受到了普遍
尊重，具有最深刻的學識與正直。三⼗九歲時，他跟隨羅⾺
皇帝⼽爾迪安和軍隊前往東⽅，接受巴克特⾥亞和印度聖⼈
的指導。他在羅⾺建立⼀所哲學學院。他的弟⼦波菲利的真
名是⾺利克（希臘化的猶太⼈），收集了他⼤師的所有著
作。波菲利本⼈是⼀位偉⼤的作家，對於荷⾺的某些著作進



⾏了寓⾔式的解釋。真理追求派所訴諸的冥想體系是狂喜，
類似於印度瑜伽實踐。我們對於折衷主義學派的了解主要源
⾃於俄利根、朗基努斯和普羅提諾，他們是阿蒙尼烏斯的直
接弟⼦——（參⾒《折衷主義哲學》）


3. 猶太教在菲拉德爾弗斯的領導下，得以在亞歷⼭卓站

穩腳跟，然⽽希臘教師的出現，使這些巴比倫拉比學院立即
遇到對⼿。正如《折衷哲學》⼀書的作者中肯地評論道：
『在那時期，佛教、吠檀多、波斯體系和希臘哲學同時被討
論。⼀些思想家認為應該停⽌⾔語的紛爭，從這些不同教義
中提煉出⼀個和諧的體系。帕納努斯、雅典納哥拉和克萊⾨
特都徹底學習了柏拉圖哲學，並理解此哲學與東⽅體系的本
質統⼀性。』


4.阿蒙尼烏斯的莫斯海姆說：『他認為，不僅希臘的哲

學家，也包括所有不同野蠻⺠族的哲學家，在每⼀個關鍵點
上都完全⼀致，因此，他闡述了不同教派的千百條信條，以
此表明擁有相同起源，並趨向於同⼀個⽬標。』《愛丁堡百
科全書》中關於阿蒙尼烏斯的內容，正描述了現代神智學者
的信仰和任務。在關於「神所教導的」條⽬中：『他採⽤了
在埃及學習到的宇宙和神的學說（印度秘傳學說），形成偉
⼤整體；探討世界的永恆性......並建立了道德紀律體系，允

許⼀般⼈⺠按照國家的法律和⾃然法令⽣活，但要求智者通
過沈思來提升⼼智。』


5.這就是《折衷哲學》作者懷爾德教授所描述的「靈性



攝影」：「靈魂是相機，能照下未來、過去和現在的事實和
事件；⼼智開始意識到這些。在我們⽇常⽣活的有限世界之
上，存在⼀個⽇⼦或狀態，將過去和未來都包含在現在。死
亡是塵世最後的狂喜。接著，靈魂從⾝體的束縛中解放出
來，靈魂⾼貴的部分與⾼等性質結合，成為⾼等存在的智慧
與預知的⼀部分。對於神秘主義者來說，真正的神智學是提
亞納的阿波羅尼烏斯所描述的狀態：『我可以看到現在和未
來，如在⼀⾯清晰的鏡⼦中。聖⼈不必透過⼟蒸氣和腐敗氣
體來預⾒事件。眾神能看到未來；普通⼈看⾒現在；聖⼈看
到即將發⽣的事。』他所謂「聖賢的神智學」表達在此宣⾔
中：「上帝的國度在我們裡⾯」。 




第⼆章：外傳與密傳的神聖智慧


⽣：這麼說來，你們的教義並不是佛教的復興，也不是
完全抄襲⾃新柏拉圖主義的神智學，對嗎？

師：你的理解正確。巴克博⼠在1889年4⽉芝加哥舉⾏

的第三屆神智學⼤會上曾說：『在任何時代，都有⼈或多或
少領悟到神秘主義的學說，並融入⾃⼰的⽣活。這些學說不
專屬任何宗教，也不限於某個團體或時代，⽽是每個⼈類靈
魂與⽣俱來的權利。』


⽣：除了佛教倫理體系外，你們更傾向哪種學說？

師：不傾向任何⼀種，⽽是包含全部。我們不偏向任何

宗教，也不拘泥於任何哲學，⽽是汲取其中的精華。但是，
神秘主義和其他古老體系⼀樣，也可分為外傳和密傳兩個層
⾯。


⽣：外傳和密傳有什麼不同？

師：神智學會的成員能⾃由信奉任何宗教或哲學，也可

以不信任何東⻄，只要能認同並實踐學會的三個⽬標之⼀。
此學會是⼀個慈善和科研機構，以實際⾏動來傳播普世皆兄
弟的理念，⽽非⼝頭理論。成員可以是基督徒或穆斯林、猶
太教徒或拜火教徒、佛教徒或婆羅⾨教徒、唯⼼主義者或唯
物主義者，這些都沒有關係。但每個成員必須在內⼼是個慈
善家，或是個學者，願意探索雅利安⽂獻及其他古代⽂獻的
⼈，⼜或通靈者。總之，在能⼒範圍內，幫助實現學會⾄少
⼀個⽬標。否則他沒有理由成為「成員」。學會的外傳部分



是由這些「正式會員」和「非正式會員」組成。這些⼈可能
會、也可能不會成為真正的神秘主義者。只要加入的⼈就是
會員。但如果這個⼈對神聖事物的適切性毫無感覺，或只以
教派、個⼈利益的⽅式理解神秘主義，那麼他就不是神秘主
義者。


⽣：就我所知，上述只適⽤於普通會員。然⽽，對於研
習秘傳神智學的⼈，他們就是真正的神秘主義者嗎？

師：不⼀定，除非他們已通過⾏動證明⾃⼰，進入內圈

後，發誓嚴格遵守神秘團體的規範。這是艱巨的任務，因為
其中最重要的是完全捨棄⾃我，成為徹底的利他主義者，不
為⾃⼰謀利，忘記個⼈虛榮與驕傲，只考慮同胞和眾⽣的利
益。神秘教導若要真正對⼈有益，就必須過著節制的⽣活，
⾃我克制和嚴格遵守道德，盡⾃⼰對他⼈的責任。神智學會
中的真正神秘主義者，都在內部成員之列。這不代表神智學
會之外、或內圈之外就沒有神秘主義者。神秘主義者不僅存
在，⽽且比⼀般⼈知道的更多，數量肯定比神智學會員中的
還多。


⽣：那在這種情況下，加入會員有什麼好處？有什麼加
入的動⼒？

師：好處在於可以學習密傳教導，即真正「智慧-宗

教」的教義，以及在相互扶持與共感中受益，除此之外無其
他好處。團結就是⼒量與和諧，共同努⼒更能創造奇蹟。這
是各種組織與社群⾃古以來的秘密。




⽣：⼀個擁有平衡⼼智、志向專⼀、意志堅定、毅⼒驚
⼈的⼈，為何不能憑⾃⼰之⼒成為神秘學者，甚⾄成為開悟
者呢？

師：可能性極⼩，機率只有萬分之⼀。⼀部分原因是，

現今並不存在任何⼀本書籍，能以淺顯易懂的語⾔揭⽰煉⾦
術或中世紀神智學的秘密。這些都是象徵或隱喻。解讀之鑰
在⻄⽅失傳已久，要如何正確理解研讀的內容呢？其中潛藏
巨⼤危險，可能導致無意識的⿊魔法或失控的通靈。若沒有
啟蒙者作為老師，最好不要涉⾜這種危險知識。請看周遭現
況，「⽂明」社會中有三分之⼆的⼈嘲笑神智學、神秘學、
通靈或卡巴拉的任何內容，另外三分之⼀各持⼰⾒，互不認
同。


另⼀部分⼈會⼀頭扎進卡巴拉、通靈術、催眠術、神秘
主義等領域，結果呢，沒有⼈持相同看法，也無法就任何基
本的隱秘原則達成共識。許多⼈聲稱操持終極真理，要外⼈
相信他們已成就為開悟者。⻄⽅世界沒有神祕主義的科學準
確知識，甚⾄沒有真正的占星術。在神秘學外傳部分中，占
星術是唯⼀有明確法則和體系的分⽀，但沒⼈真正知曉神秘
主義的真正內涵。有⼈將古老智慧局限於卡巴拉或猶太⼈的
《光輝之書》，但也都只按拉比的字⾯解釋；另有⼈視史威
登堡或波墨為最⾼智慧的代表；還有⼈認為催眠術中蘊含古
代魔法的終極奧秘。所有這些理論實修者，i因為無知⽽迅

速墮入⿊魔法。他們沒有⼀套檢驗標準來區分真與假，能從
中逃離的⼈已屬幸運。




⽣：神智學會內圈成員所學的內容，源⾃真正的啟蒙者
或秘傳智慧的⼤師嗎？

師：並非直接向他們學習。這類⼤師無需親⾃在場，只

需傳授給跟隨多年、致⼒服務他們的弟⼦即可。然後，這些
弟⼦再傳播所學。如此⼀來，無緣親炙之⼈也能獲益。少部
分的真傳內容也勝過⼤量未消化的誤讀知識，⼀兩⾦⼦勝過
滿堆糠秕。


⽣：但怎麼分辨這黃⾦是真是假呢？

師：觀其果⽽知其樹。是否有⼈能舉出例⼦，在任何時

代有神秘學學⽣能無師⾃通，成為如同阿蒙尼烏斯·薩卡

斯、普羅提諾的聖賢，或成為如楊布⾥科斯的通神師，或達
到聖⽇爾曼等⼈所宣稱的成就，且其本⼈並非靈媒、⾃我欺
騙的通靈者或騙⼦，那麼我們就認錯。神智學者寧可信奉經
過考驗的神聖科學傳統定律。確實有些神秘主義者在化學及
物理科學上有過重⼤發現，接近煉⾦術及神秘學的領域；還
有⼈單憑天賦就破譯了失傳的「奧秘語⾔」字⺟，因此能正
確解讀希伯來⽂獻；也有通靈者隱約看到⼤⾃然隱藏奧秘。
但這些⼈都是專家、理論發明家、希伯來教派學者、或現代
史威登堡，但拒絕特殊專長或宗教之外的⼀切。沒有⼀個藉
著所學造福世界、國家或者⾃⼰。這些⼈的學問對⼈類毫無
助益，除了幾名療癒者外（被皇家內科醫學院稱為庸醫）。
何處可以找到以簡單藥草⽽非咒語進⾏治療的的上古迦勒底
⼈？何處能找到像提亞納的阿波羅尼烏斯，能在任何氣候和
環境下治癒病⼈，甚⾄讓死者復活？歐洲確有幾個類似古迦
勒底⼈的專家，但如阿波羅尼烏斯的⼈只⾒於亞洲，保存了



瑜伽⼠「在死中存活」之奧秘。


⽣：神智學的⽬的是培養這樣的治療⼤師嗎？

師：神智學有多個宗旨，但最重要的是減輕⼈類⾁體和

精神上各種形式的痛苦。我們認為後者比前者更重要。神智
學需要教導倫理道德、凈化⼼靈、才能進⽽治療⾁體，因為
⾁體疾病的產⽣，除了意外傷害外，其餘都是遺傳引起。如
果學習神秘學是為了滿⾜個⼈野⼼、⾃傲或虛榮，就無法達
到真正⽬的 ： 幫助受苦眾⽣。若只學習神秘哲學的⼀兩個

分⽀，無法成為神秘主義者，有時需要掌握所有分⽀。


⽣：在達成這個最重要的⽬標之前，難道只有研究神秘
科學的⼈才會得到幫助 ?


師：不，任何成員只要有意願，都能得到⼀般性指導，
⽽真正投入成為核⼼成員的極少，⼤多傾向成為神智學的
「旁觀者」。需要明⽩，神智學⿎勵個⼈研究學習，只要不
要觸及外傳與秘傳、盲⽬魔法及有意識魔法的分界。


⽣：神智學和神秘主義是⼀樣的嗎？

師：絕不是。⼀個⼈就算沒有加入神智學，也能是個非

常好的神智學者，但未必是神秘主義者。然⽽真正的神秘主
義者必定是⼀個神智學者，否則他便是⾃覺或不⾃覺的⿊魔
法師。


⽣：您的意思是什麼？

師：我已說過，⼀名真正的神智學者必須實踐最崇⾼的



道德理想，必須努⼒覺察⾃⾝與全⼈類是⼀體的，並不斷為
他⼈無私奉獻。若神秘主義者做不到這⼀切，那必定是⾃私
⾃利。如果他掌握了超乎普通⼈的⼒量，便會成為比⼀般⼈
更危險的公敵。道理很明顯。


⽣：難道神秘主義者就是掌握更多⼒量的⼈嗎？

師：若指的是真正的神秘主義實修者，⽽非徒有虛名的

話，確實掌握著更多⼒量。百科全書所描述的神秘科學，是
「中世紀想像的學問，涉及神秘性質或超⾃然⼒量的作⽤與
影響，如煉⾦術、魔法、通靈術和占星術」，事實上並非如
此。這是真實存在⽽且非常危險的學科，教導事物的秘密潛
⼒，開發和培育⼈類隱藏的⼒量，從⽽擁有超越無知凡⼈的
巨⼤優勢。催眠術在普及後，成為了嚴謹科學的探究主題，
這是個很好的例⼦。最初發現催眠⼒量是個意外。⼀名熟練
的催眠師能利⽤它為所欲為，比如迫使⼀個⼈在無意識中出
糗或犯罪，往往是催眠師圖利⾃⾝。如果此⼒量落入不法之
徒⼿中，後果不堪設想。請記住，這只是神秘主義無數分⽀
中的⼀個⼩例⼦。


⽣：但⼤多數⽂明且博學的⼈，不是將這些神秘科學、
魔法和巫術，視為古代無知和迷信的遺物嗎？

師：這能從兩⽅⾯討論。你所謂「最⽂明和博學」的⼈

也將基督教和其他宗教視為無知和迷信的遺物。然⽽，當今
⼈們開始相信催眠術，甚⾄有些最有學問的⼈也相信神智學
和⼀些超⾃然現象。但沒有⼈會承認⾃⼰相信聖經中的奇
跡，除了傳教⼠和盲⽬狂熱者外。這就是關鍵區別所在。有



⼀些善良、純潔的神智學者或許相信超⾃然、或神聖的「奇
跡」，但神秘主義者不會。因為神秘主義者實修的是科學性
神智學，基於準確地認識⼤⾃然秘密運作。神智學者若實修
所謂的特異功能，但無神祕主義知識的指引，將成為⼀位危
險的靈媒。儘管遵守著神智學最⾼道德準則，卻只憑真誠但
盲⽬的信仰，在⿊暗中實修。不論是神智學者還是靈媒，若
沒有理解這些⼒量的哲學原理，就試圖培養任⼀神秘科學分
⽀，比如催眠術、物質實體化時，將如同⼀艘在暴風雨中無
舵的船。


⽣：所以你不相信通靈主義嗎？

師：若你所謂「通靈主義」是指⼀些通靈者在解釋顯靈

現象時，認為是由已故⼈類的「靈體」所造成的，通常是他
們的親⼈，回到塵世與所愛或依附的⼈交流；我們否定這種
說法。我們認為，死者的靈體不能回到塵世——只有極少數

和特殊的情況下，我稍後會談到；他們也不會與⼈溝通，除
非是以完全主觀的⽅式進⾏。那些客體化出現的只是前⾝⾁
體的幻影。然⽽，我們相信通靈主義中關於⼼靈感應的內
容。


⽣：你否認這些顯靈現象嗎？

師：當然不否認——除非是有意詐騙的情況。


⽣：那你怎麼解釋呢？

師：有很多種⽅法。這些顯靈的原因沒有通靈者想像的

那麼簡單。⾸先，所謂「實體化」現象的幕後推⼿，通常是



靈媒或者在場某⼈的星光體或稱「雙重體」造成的。這種星
光體也驅動了⾃動書寫等靈異現象。


⽣：你說「通常」，那還有什麼其他原因造成顯靈現象
呢？

師：這取決於顯靈現象的性質。有時是逝世⼈格所留下

的欲界「空殼」，有時是元素精靈。「靈」是⼀個多義和廣
泛的詞。通靈主義者在使⽤這個詞時，我真不知道指的是什
麼；他們認為，這些顯靈現象是由轉世的⾃我產⽣的，即精
神性和不朽的「個體」。我們完全否認這個假設。有意識的
個體在脫離⾁體後，是不可能物質化的，也不可能從⾃⾝的
⼼智天界層⾯返回到塵世客體層⾯。


⽣：但是靈媒從「靈」收到許多信息，不僅顯⽰出智
慧，還會透露靈媒不知道的事實，也不存在於詢問者或觀眾
⼤腦中。

師：這並不無法證明你所謂的智慧和知識來⾃於

「靈」，或來⾃脫離⾁體的靈魂。有些夢遊者在恍惚狀態
下，能夠創作⾳樂和詩歌、或解決數學問題，即便從未學過
⾳樂或數學。還有些⼈在深度睡眠中，能夠睿智地回答問
題，甚⾄說出希伯來語和拉丁語，即便清醒時對這些語⾔⼀
無所知。你會堅認這是「靈」的作⽤嗎？


⽣：那你如何解釋這些現象呢？

師：我們認為，⼈類的神聖火花與普遍精神的本質是⼀

致的，我們的「精神性⾃我」實際上是無所不知的，但由於



物質的阻礙，無法在物質界表現出它的知識。當越加移除這
些障礙，也就是說，當⾁體的獨立活動和意識變得越來越⿇
痺，如在深度睡眠、深度恍惚狀態、或在疾病中時，內在的
⾃我就能在此層⾯更充分地顯現。真正美好的⾼等通靈便是
如此發⽣，展⽰出不可否認的聰慧和知識。⾄於低等的通靈
現象，例如實體化現象、或與「靈」的尋常平庸對談，要解
釋的話需要很多時間。我們不想⼲涉靈媒主義者或任何其他
信仰。雖然⽬前通靈主義者仍相信，⾼等通靈是由死後的靈
魂造成的，但其領導者和最有學問的⼈都承認，並非所有現
象都是由靈體產⽣的。這些⼈將逐漸認清全部的真相，但此
時，我們無權也不想強迫他們接受我們的觀點。⾄於那些純
粹⼼靈感應和精神性的現象，我們更不同意是與逝者⼈格靈
體交流所致。


在此情形，並非死者的靈魂降臨到塵世，⽽是⽣者的精
神昇華到純粹的靈魂層⾯。實際上，也非昇華或降臨，⽽是
靈媒的狀態或境界發⽣了變化。當靈媒的⾝體陷入⿇痹或
「出神」時，精神性⾃我便會擺脫⾁體的束縛，與逝者的靈
魂處於同⼀意識層⾯。因此，如果⽣者和死者之間有精神上
的吸引⼒，就能夠彼此交流，這經常發⽣在夢中。靈媒和非
敏感者的區別在於，靈媒的精神在脫離⾁體後，仍能夠影響
⾃⾝已⿇痺的⾁體，使它們按照⾃⼰的意志⾏動、說話和寫
作。他的⾃我能夠使⾝體像回聲筒⼀樣，複述⾃⼰或逝者的
思想和觀念。但是，非敏感者因不易受影響，無法這樣做。
因此，儘管每個⼈在⾝體睡眠時，⾃我都能與⾃⼰所愛的逝
者⾃由交流，但是，由於他們⾝體和⼤腦不夠被動與敏感，



醒來後便⼀無所知，連⼀絲模糊、夢幻般的記憶皆無。


⽣：這表⽰你完全拒絕通靈主義的哲學嗎？

師：如果你所謂的「哲學」，指的是死者來找活⼈的理

論，那麼我們拒絕這種哲學。但事實上，他們並沒有哲學。
通靈主義者之中最好、最聰慧和最真誠的⼈也是這麼說。通
靈現象中只有⼀個基本不變的事實，就是無形的⼒量和智能
體控制了靈媒，⽽產⽣這些現象。沒有⼈會否認這個事實，
除了盲⽬的物質主義者外。


⽣：有⼈說神智學會創辦的⽬的，是為了要打擊通靈主
義、以及⼈死後個體性仍存在的信仰？

師：你被誤導了。我們的信仰完全建立在不朽的個體性

上。你和其他⼈⼀樣，把⼈格與個體性混淆了。⻄⽅⼼理學
家在這兩者之間並未建立明顯區別。然⽽，理解兩者之間的
差異，是了解東⽅哲學的關鍵，也是神智學和通靈主義教義
分歧的根源。或許我這麼說會更加招致通靈主義者的敵意，
但我還是必須聲明，神智學是真正的和純粹的精神主義，⽽
當今⼤多數⼈雖掛此名，但其實只是超物質主義。


⽣：請您再更清楚解釋你的想法。

師：我的意思是，雖然我們教導精神和物質的⼀體性，

雖然我們說，精神是潛在的物質，⽽物質就是精神的結晶
（如冰是凝固的蒸汽），但是，⼀切的本源和永恆本質並非
精神，⽽是超精神（⽽可⾒的固性物質只是其週期性的顯
化），所以我們認為，「精神」⼀詞只能⽤來稱那真正的個



體性。


⽣：但是，這個「真正的個體性」，和我們意識到的
「我」或「⾃我」的區別是什麼呢？

師：在回答你之前，必須先探討你所謂的「我」或「⾃

我」。「我是我」這種基本的⾃我意識，和「我是史密斯先
⽣」或「我是布朗夫⼈」的複雜思維是有區別的。同⼀個⾃
我會進⾏⼀系列的出⽣或轉世，這是整個教義的基本⽀點。
所謂的「史密斯先⽣」事實上是貫穿記憶的⼀系列⽇常經
驗，形成了史密斯先⽣所謂的「⾃⼰」。但是這些「經驗」
都不是真正的「我」或「⾃我」，也不是感覺到⾃⾝的根
源，因為他會忘記很⼤⼀部分的⽇常經驗，當這些記憶留存
時，才會產⽣「我」的感覺。這些「經驗」組成了神智學所
謂的「虛假⼈格」（因為是有限和短暫的）。⽽「我是我」
的感覺是真正的個體性。我們認為，這個「⾃我」或個體性
就是⼀個演員，在⼈⽣舞臺上扮演許多不同的⾓⾊。⼀個塵
世上的投⽣，就同「⾃我」在舞臺上演出⼀晚。某晚扮演
「麥克⽩」，隔天扮演「夏洛克」，第三天⼜扮演「羅密
歐」，第四天「哈姆雷特」或「李爾王」等，直到完成整個
輪迴週期。⼀個「⾃我」開啟⽣命歷程時，以精靈的⾓⾊登
場，然後是⼀些⼩⾓⾊ ： ⼠兵、僕⼈、合唱團⼀員；之後

上升⾄有「對⽩」的⾓⾊，有時是主⾓，有時是配⾓，直到
最後以魔法師普洛斯彼羅的⾓⾊收場。


⽣：我明⽩。你⼜說，真實的⾃我在離世後，並不會返
回塵世與⽣者交流。但如果演員保留了他的個體性，難到不



能⾃由地回到先前的舞台上？

師：不⾏，因為離世後的極樂狀態與塵世極不相容。⼈

在世時，往往因交友不慎、或所處環境，⽽受了許多不應受
的苦難，離世後能享有完美的寧靜、安息與幸福，以便再次
背負⽣命的負擔。我們稍後能再詳細討論。


⽣：在對神智學有⼀定程度的理解之後，我覺得此教義
比通靈主義或其他宗教思維更加複雜和形⽽上。是什麼原因
使此體系能引起世⼈興趣，⽽同時也引起這麼多仇恨嗎？

師：有幾個原因（1）粗俗物質主義理論以往遍⾏於科

學界，如今發⽣了強烈反動。（2）對於基督教會的空洞教

義、不同教派與⽇俱增的相互衝突感到不滿。（3）其三，

越來越多⼈認識到，明顯⾃相⽭盾且互相衝突的信條，不可
能是真理，且那些未經證實的主張也不可能是實際存在。再
者，傳統宗教無法挽救道德的淪陷、凈化⼈⼼或社會，更增
⼈們的不信任。（4）很多⼈相信，世間肯定有⼀種科學性

的哲學和宗教系統，⽽非推測性的，為少數⼈知曉。（5）

有⼈相信，若要找到更接近真理的體系，必須追溯到古老教
義，早於任何信仰。


⽣：但為什麼這個體系到現在才被提出來？

師：因為時機成熟了。現代有如此多堅定不懈尋找真理

的學⽣，不惜任何代價，也不怕真理埋得有多深 - 這就是時

機成熟的標誌。在這種情況下，真理保管者允許將某些部分
公諸於眾。若是神智學會推遲了幾年才成立，恐怕早已有⼀



半的⽂明國家陷入物質主義，另⼀半則陷入泛擬⼈化和現象
主義。


⽣：神智學可以被視為神的啟⽰嗎？

師：完全不是。這也不是什麼來⾃⾼等、超⾃然、或是

超⼈類神靈的新穎啟⽰。這只是⼗分古老的智慧，揭⽰給尚
未知曉的⼈，他們甚⾄不知道這些智慧的存在與流傳。近代
「時髦」的思潮認，這些偉⼤⽂明的秘密教義，如埃及、希
臘、或羅⾺⼈的，只不過是祭司的騙局。他們認為玫瑰⼗字
會的⼈也是半瘋半傻。寫下無數書批評他們；⼀些從未聽過
的新作者，都以批評家和神秘學者的姿態，妄加評論煉⾦
術、拜火哲學家和神秘主義。然⽽，埃及、印度、迦勒底、
和阿拉伯的⼀系列先哲，還有希臘和⻄⽅的最偉⼤的哲學家
和聖⼈，都認為藝術和科學的基礎和起源都是神聖的，所有
知識都歸於智慧和神聖科學⾨下。 ᷿᷿柏拉圖視奧秘教義為最
神聖的。亞歷⼭卓的⾰利免本⾝是厄琉息斯秘儀的啟蒙者，
曾說「秘儀所傳授的是⼈類的終極知識」。難道᷿᷿柏拉圖和⾰
利免是兩名惡棍或傻⼦嗎？ 


⽣：那關於「敵意」的部分，如果神智學是真理的代
表，為什麼卻遭遇反對，沒有被普遍接受呢？

師：有許多原因，其中⼀點是⼈類仇恨「創新」。⾃私

的本質是保守的，討厭被打擾。喜歡隨和及模稜兩可的謊
⾔，不喜歡最偉⼤的真理，因為真理會犧牲此⼈的舒適。若
⼀件事不能⾺上獲得利益，⼈類就會展現出偌⼤的⼼智惰
性。我們所處的時代極度缺乏靈性，非常勢⼒。另⼀個原因



是，⼀般⼈不熟悉神智學深奧的教義，部分內容與世⼈被灌
輸的世俗教義針鋒相對。再者，若要成為內圈的真正弟⼦，
需要付出許多努⼒、並恪守純潔⽣活，完全無私。可想⽽
知，這些條件只對極少數⼈有吸引⼒。這就是神智學註定要
緩慢爬坡的原因。神智學的哲學本質上是給那些受盡苦難，
對其它救贖⽅式都⼼灰意冷的⼈。最後⼀點，任何新的信仰
或道德體系，在被引入陌⽣⼟壤時，最初必然會被蒙昧主義
和⾃私的群體阻⽌前進。「創新者的冠冕是⼀頂荊棘之
冠。」確實！要摧毀⽩蟻蛀空的舊房⼦時，總會⾯臨危險。


 




第三章：神智學會的運作體系


⽣：「神智學會」的宗旨是什麼？

師：⾃成立之初便有三個主要宗旨。第⼀，建立⼀個超

越種族、膚⾊或信仰差異的普世兄弟會。第⼆，促進研究雅
利安經典、世界宗教和科學，並展⽰古亞洲⽂獻的重要性，
尤其是梵⽂、佛教和瑣羅亞斯德教的哲學。第三，探索⾃然
界隱藏的奧秘，特別是潛在於⼈類⼼靈精神⼒量的各個⾯
向。以上是神智學會⼤致的三⼤主要宗旨。


⽣：神智學如何能根除⼈類⾃私本性？

師：我們能透過符合邏輯、哲學的、形⽽上、甚⾄科學

的論證展⽰（a）⼈類在靈性上和⽣理上同出⼀源，這是神

智學最基本的教義（b）⼈類本質上是⼀體的，此本質是遍

⼀的：是無限的，未⽣的，永恆的，稱之為上帝或者⼤⾃
然。因此，凡是影響個⼈或單⼀⺠族的事件，必將影響所有
其他⼈和⺠族。好比⼀顆⽯頭扔進池塘，必然遲早影響池塘
裡每⼀顆⽔滴。


⽣：這聽起來並非基督教的教義，⽽是泛神論的概念。

師：你這點就錯了。這是純粹的基督教義，但不是猶太

教義，這也是信奉聖經的國家對此置之不理的原因。


⽣：這個論斷過於草率，有失公允。請問您的證據是什
麼？




師：證據到處都是。基督曾說：「愛每⼀個⼈」和「愛
你的敵⼈」，因為「若你僅愛那些愛你的⼈，能得到什麼回
報呢？這和稅務官有什麼兩樣呢？如果你只對⾃⼰的兄弟致
禮，那麼你和其他⼈有什麼區別呢？稅務官不也這麼做
嗎？」這些是基督的話語。然⽽，《創世紀》第九章25節

中寫道：「迦南當受詛咒，必給他同胞的奴僕作奴僕。」所
以你看，現代基督徒尊崇的其實是摩⻄的教義，⽽非基督的
愛之教義。基督徒依據《舊約》來征服與吞併他國，並對
「低等」⺠眾施⾏暴政，更符合他們的性情。回顧歷史，⼈
類根據《創世紀》的可怕⽂字（如果按其字⾯意義解讀）造
下了許多罪⾏。


⽣：你曾說過⼈類的物質起源可由科學證實，我們的精
神起源可以由智慧宗教證實。然⽽，我不認為達爾⽂主義者
展現了同胞情誼。

師：確實如此。這證實了物質主義科學的缺陷及神智學

的正確性。若只宣稱我們的⾝體同出⼀源，並不能引發更⾼
更深的情感。物質若缺乏靈魂和精神、缺乏神聖本質，便無
法與⼈類⼼靈對話。神智學認為，⼀旦⼈們深刻證實和認知
到，真實不朽之⼈、靈魂、與精神同⼀性，才能真正走上慷
慨相助的同胞情誼之路。


⽣：那麼神智學是如何解釋⼈類的共同起源？

師：我們解釋了⼤⾃然中的⼀切，無論是主觀還是客觀

的，可⾒的還是不可⾒的，在過去、現在、和將來，都源⾃
於同⼀個絕對本質。是萬物之始，也是萬物之終。這是雅利



安哲學，僅由吠壇多和佛教系統全⾯描述。神智學者都有義
務以此⽬標為指引，⽤切合實際的⽅式在所有國家推⾏非宗
派的教育。


⽣：除此以外，在此物質世界裡還能做些什麼嗎？

師：愛德華·⾙拉米在著作《百年回⾸》中，描繪了社

會組織的理想型態，以實現世⼈皆兄弟理念的重要第⼀步。
他所描述情境並不完美，因為⼈們⼼中仍然存有⾃私。但整
體上，⾃私和個⼈主義已由團結和同胞情誼所取代，書中描
述的社會能將⼈類變得⾃私的因素降⾄最低。


⽣：那麼做為⼀個神智學者，要去努⼒去實現這樣⼀個
理想嗎？

師：當然。但這還不夠。我們還需要讓⼈們深刻理解，

如果⼈類根本上是⼀致的，那麼必然存在⼀致的真理，體現
在所有不同宗教中。


⽣：這是關於「眾教同宗」的話題，你的觀點或許是正
確的。那麼，在當今社會，我們如何實際應⽤這⼀理念，建
設⼀個⼤同世界呢？

師：⾸先，在形⽽上層⾯是真理的，在物質層⾯必定也

是真理。其次，宗教之間的差異，造成了仇恨和衝突的最主
要原因。當其中⼀⽅認為⾃⼰掌握唯⼀真理時，往往會認為
其他⼈處於錯誤之中，或被邪惡勢⼒所迷惑。然⽽，應該要
明⽩的是，沒有⼈能擁有全部真理，各⾃的真理其實是相互
補充。只有在排除了所有謬誤、綜合所有觀點，才能看到完



整的真理。這麼做之後，才能建立起真正的宗教兄弟情誼。
這⼀理論同樣適⽤於物質界。


⽣：請進⼀步解釋。

師：植物由根、莖和許多芽和葉組成。⼈類整體也是從

精神根源⽣長出來的莖，莖⼜是植物的統⼀體。傷害了莖，
顯然每⼀個芽和葉都會受到影響。⼈類亦是如此。


⽣：是的，但如果你只傷害⼀片葉⼦或者枝條，並不會
傷及整棵植物。

師：所以你認為，傷害⼀個⼈不會傷害到全⼈類？你⼜

怎麼知道呢？就連物質主義的科學也承認，對植物造成的傷
害，無論多麼微⼩，都會對整體⽣長和發育產⽣影響。因⽽
你的觀念是錯誤的，這個比喻仍相當貼切。例如你傷到了⼿
指，牽涉到整個神經系統，使你全⾝難受。我必須提醒你，
世上還存在其他精神性法則，適⽤於植物界、動物界和⼈
類。當然，如果你不承認這些法則在動植物界的運作，你便
會否定法則的存在。


⽣：你指的是什麼法則？

師：可以稱之為因果法則，若你未研究神秘學，會難以

理解其整體意義。然⽽，我只是以植物為喻，並非基於這些
法則。若你將因果法則擴展⾄整個宇宙，會發現在真正的哲
學中，每⼀個具體⾏為都會產⽣永久的道德影響。若某⼈的
⾝體受到傷害，或許會認為他受的苦不會波及鄰居，更遑論
其他國家的⼈。然⽽，我們堅信，這遲早會產⽣影響。傷害



⼀個⼈不僅會使⾃⾝受傷，將來還會對全⼈類造成傷害。除
非每個⼈都明⽩並接受這⼀公理，否則佛陀或耶穌所傳授的
同胞情誼將無法實現。


⽣：您能否解釋您打算實現第⼆個⽬標的⽅法？

師：我們收集所有世界宗教的優秀著作。以書⾯形式呈

現各種古代哲學、傳統和傳說的正確信息，並翻譯有價值的
原著作品、選段和評論，加以出版，或者由各⾃領域的學者
⼝述指導，將這些信息傳播出去。


⽣：那如何去實現第三個⽬標呢？也就是開發⼈類潛在
的精神和⼼靈⼒量？

師：我們在沒有講座或講師的情況下，能通過出版實現

這⼀⽬標。我們的使命是激發⼈類的靈性直覺，反對⼀切形
式的偏⾒，無論源⾃宗教、科學還是社會，特別在調查後證
明不合理的。最重要的是，反對⼀切形式的虛偽，無論是宗
教派別主義，還是迷信奇蹟或任何超⾃然現象。我們的任務
是探索、獲取並傳播關於⾃然界的所有知識。我們⿎勵現代
⼈去理解⾃⾝尚不瞭解的⾃然法則，即神祕科學，基於⼤⾃
然的真正知識，⽽非建立在盲⽬信仰和權威上，如現代的情
況。⺠間傳說和傳統有時聽起來是虛構的，但經過篩選後，
有些能揭⽰出已失傳的⼤⾃然重要秘密。神智學會致⼒於這
⽅⾯的研究，希望能夠拓展科學和哲學的領域。


⽣：神智學會裡有什麼道德體系嗎？

師：若是在尋找道德體系的⼈，應該已經能清晰意識到



其存在。這是所有世界道德體系的精髓，傳承⾃古代先哲。
無論是孔⼦、瑣羅亞斯德、老⼦、《薄伽梵歌》的教導，還
是在佛陀、基督、希勒爾長老、畢達哥拉斯、蘇格拉底以及
柏拉圖學派的著作中，都能找到這些價值觀的蹤跡。 




第四章：神聖智慧的基本教義


論上帝和祈禱


⽣：你們相信上帝嗎？

師：這要看「上帝」是指什麼。


⽣：我指的是基督徒⼼中的上帝，耶穌的在天之⽗，宇
宙的創造者。簡短地說，就是《聖經》裡摩⻄的上帝。

師：我們不相信這樣⼀位上帝。我們拒絕將上帝⼈格

化、或認為他存在於宇宙之外，具有⼈的特質。這種上帝只
是⼈類的巨⼤影⼦，某些⾏為並不⾼尚。我們能證明神學中
的上帝是⼀團⾃相⽭盾的拼湊，缺乏邏輯性。


⽣：請闡述理由。

師：原因有很多，僅舉幾例。信仰這位上帝的⼈，稱祂

為無限和絕對的，是嗎？


⽣：是的。

師：若是無限的  （即沒有任何制約），甚⾄絕對的，

那麽，祂怎麽可能有形體，並且是萬物的創造者呢？形體意
味著限制，有起點和終點；⼀個存在若要創造，就必須思考
和規劃。「無限」要如何思考 ? 如何與有限、局部、有條件

的事物產⽣聯系？這涉及到哲學和邏輯上的荒謬。即使是希
伯來卡巴拉也拒絕這樣的觀念，⽽將遍⼀絕對的神聖原則視
為⼀個無限統⼀體，稱為「無限」（Ain-Soph）。創造者為



了創造，必須變得活躍；但「絕對性」無法這麼做，無限原
則必須以間接的⽅式顯化為起因，進⾏演化（⽽非創造）
——也就是說，「無限」通過其⾃⾝的散發物（這也很荒

謬，是卡巴拉譯者的謬誤）（註1）產⽣質點。


⽣：那麼，你們是無神論者？

師：並非⼀般⼈所謂的「無神論」，⽽是不相信擬⼈化

的神祇。們相信存在著⼀個普遍的神聖原則，是萬物的根
源，⼀切的起源，也是⼤循環周期結束時，⼀切的歸宿。


⽣：這根本就是老之⼜老的泛神論。但若你是泛神論
者，就不能是上帝論者；若你不是上帝論者，就是無神論
者。

師：並非⼀定如此。「泛神論」⼀詞已被濫⽤，被盲

⽬、偏⾒和片⾯的觀點所扭曲，失去了真正⽽原始的意義。
基督教在解釋「泛神論」詞源時，認為「泛」意為「⼀
切」，然後想像此詞的含義，代表⼤⾃然中的每塊⽯頭、每
棵樹都是⼀個神靈，或者都是那遍⼀的上帝。這麼⼀來，泛
神論者不但相信處處皆為神，還是個拜物者。然⽽，若你以
神秘主義的⾓度來解讀「泛神論」，就不會得出上述觀點。


⽣：那麼你會如何定義？

師：不妨讓我反過來問你⼀個問題。你所理解的「泛」

或「⼤⾃然」是什麼？


⽣：我認為⼤⾃然是指周圍事物存在的總和；是物質創



造世界或宇宙中的因果聚合。

師：如此說來，⼤⾃然體現了宇宙中⼀切已知因果關係

和秩序，是⼀切有限媒介與⼒量的總和，與智能的創造者們
無關，或許就如同百科全書所述，「視為單⼀⽽獨立的⼒
量」？


⽣：是的，我相信是這樣。

師：在理解⼤⾃然⽅⾯，我們不考慮其客觀物質性，被

稱為短暫幻象，也不採納拉丁語「形成」（Natura，源⾃

nasci，即出⽣⽽來）的衍⽣意義。當我們談論上帝等同於

⼤⾃然、永恒共存時，指的是永恒、非創造的性質，⽽非瞬
逝的影⼦和有限的虛無縹緲。讚美詩作者稱可⾒的天空為上
帝的寶座，稱泥地稱為祂的腳凳。我們的上帝不在任何天
堂、特定的樹⽊、建築或⼭脈中：祂無處不在，存在於可⾒
宇宙與不可⾒宇宙的每⼀個原⼦之中，在每⼀個不可⾒原⼦
和可區分分⼦之上、之中和周圍；因為祂是進化和內捲的神
秘⼒量，是無所不在、無所不能、甚⾄無所不知的創造潛
能。


⽣：等等！⼀個⼈要能思考，才有所謂無所不知，但你
否認絕對者擁有思考能⼒。

師：我們確實否認絕對者能無所不知，因為思維是有限

和受條件制約的。但你顯然忘記了，在哲學上，絕對無意識
就是絕對有意識，否則這就不是絕對的了。


⽣：那麼，絕對者會思考嗎？




師：不會，原因很簡單，因為它就是絕對思維本⾝。同
理，它也不存在，因為它是絕對的存在、存在性本⾝，⽽非
存有者。去讀⼀讀所羅⾨·本·耶胡達·加維羅爾在《王冠-王

國》中寫的莊嚴卡巴拉詩：『你是⼀，是所有數字的根源，
卻不是⽤來數的元素；因為⼀不會⽤來乘法、改變或賦予形
式。你是⼀，在不可思議的統⼀性中，智者都迷失了，因為
他們並不瞭解。你是⼀，統⼀性永不減少，永不擴張，永不
改變。你是⼀，任何想像都無法對你畫界或下定義。你「如
是」，不像其他存在者，因為凡⼈的理解和視野無法企及你
的存在，也無法確定你在何處、如何和為什麼如此。』總
之，我們的上帝是永恆的、不斷演化的，⽽非親⾝創造的宇
宙建造者；這個宇宙本⾝從⾃⾝本質展開，⽽非被創造。在
象徵意義中，祂是⼀個沒有圓周的球體，只有⼀個永恆活躍
特徵——祂⾃⾝，統攝所有其他可思考的特徵。祂是遍⼀的

法則，存在於永不顯現的絕對法則中，將動⼒賦予那些顯
現、永恆、不變的法則，在顯現時期永遠在形成中。


⽣：我曾聽你們的⼀位成員說，無所不在的神既存在於
光榮的器⽫中，也存在於恥辱的器⽫中，甚⾄煙灰的每⼀粒
灰燼裡！這難道不是褻瀆嗎？

師：我不這麽認為，因為簡單的邏輯很難被視為褻瀆。

若那無所不在的原則，排除了宇宙中任何⼀個數學點，或排
除可想象空間的物質粒⼦，還能稱它為無限嗎？


⽣：你相信祈禱嗎？你祈禱過嗎？

師：如果您所謂的祈禱，是向⼀位未知上帝發出的外在



請求，那麼，我們不相信這種⼝頭念叨的祈禱。這種做法起
源於猶太⼈，並由法利賽⼈普及。我們不⽤嘴祈禱，我們⽤
⾏動。


⽣：你們不向那個絕對原則祈禱嗎？

師：我們為什麼要這麼做呢？我們是忙碌的⼈，實在沒

有多餘的時間去向⼀個純粹抽象概念⼝頭祈禱。不可知者只
在各部分之間才存在著相互關系，但本⾝在有限關系裡不存
在。可⾒宇宙的存在和現象，依存於其相互作⽤的形式及其
法則，⽽非祈禱所能影響。


⽣：還有其它種類的禱告嗎？

師：當然有。我們稱之為「意志祈禱」更像是⼀種內在

的下令，⽽非請求。


⽣：那麼，你祈禱時是向誰祈禱呢？

師：向「我們在天上的⽗」——要⽤秘傳含意解讀。


⽣：這是否不同於神學所賦予的意義？

師：⼀位神秘主義者所祈求的「⽗」，是⼀個秘密的

⽗，⽽不是⼀個宇宙之外的有限上帝（請參⾒《⾺太福⾳》
IV 6）；這個「⽗」就在這個⼈之中。


問 ： 那麼你是將⼈視為⼀位神嗎？


答 ： 請直接說「神」，不要說⼀位神。我們認為，唯

⼀能夠認識的神，是我們內在的⼈。除此之外，沒有其他可



能。如果神是⼀種無處不在、無邊無際的原則，⼈類⼜怎能
不被他滲透、存在於他之內呢？我們的「天上之⽗」，指的
是我們感知到的內在神聖本質，存在於內⼼與精神意識中，
不是⽤物質⼤腦和想像所創造的擬⼈化概念。雖然我們
說 ： 「難道你不知道你就是神的殿堂，（絕對）神的靈就

在你之中嗎？」(註2)，但請不要將這內在本質擬⼈化。神

智學者若要追求神聖真理、⽽非世俗真理的話，不應認為這
位「神秘的神」會聽取⼈類的祈求，或將有限的⼈與永恆本
質加以區別，因為⼀切皆是⼀體的。正如剛才所提到的，祈
禱並非乞求，⽽是⼀種奧秘；是⼀個神秘的過程，將有限
的、有制約的思想和願望，因為無法與絕對、無制約的精神
融合，⽽轉變為靈性的意志和意願；這個過程被稱為「靈性
轉化」。熱切的志向能將祈禱轉化為「賢者之⽯」，是將鉛
化為純⾦的⼒量。我們的「意志祈禱」成為了積極的創造
⼒，將遍⼀同質的本質按照我們所欲來產⽣效果。


⽣：你的意思是，祈禱是種神秘過程，能在現實世界中
顯現結果嗎？

師：沒錯。意志⼒轉化為實實在在的⼒量。然⽽，神秘

主義者若尚未消除低等⼈格或⾁體⼈的慾望，對⾼等⼼靈
說 ：「依照你的意願實現，⽽非我的意願」，⽽是將⾃私

且不純淨的意志⼒向上釋放，不幸就會降臨⾝上。因為這是
⿊魔法、可憎的精神巫術。不幸的是，⼀些基督教政客和將
軍們最喜歡做這種事。在準備發動殘酷的戰爭時，雙⽅⾏動
前都會進⾏類似的巫術，分別向同⼀位萬軍之神祈禱，懇求
祂協助割斷敵⼈的喉嚨。




⽣：⼤衛祈求萬軍之主幫助他打敗非利⼠⼈，殺死敘利
亞⼈和摩押⼈，「無論他去那裡，主都保衛著⼤衛。」我們
只是依照「聖經」的教導⾏事。

師：你們⾃然是要依照聖經的教導⾏事。然⽽，若你們

⾃稱為基督徒，⽽非以⾊列⼈或猶太⼈，為何不遵循基督的
教義呢？基督特別強調不要遵循「古代⼈」的傳統，即摩⻄
的律法，⽽是要順從他的教導。他警告使⽤暴⼒的⼈，必將
因暴⼒⽽⾃毀。他們卻把基督教的祈禱作為空洞的⼝號，只
有真正的神秘學者才能理解祈禱的真諦。你們祈禱說「求主
赦免我們的罪，如同我們也赦免⽋我們的⼈」，然⽽從未如
此實踐。基督也教導要「愛你們的仇敵，向那恨你們的⼈施
以友善。」拿撒勒的溫和先知並未要求你們請求「天⽗」消
滅敵⼈！這就是為什麼我們拒絕你所謂的「祈禱」。


⽣：但你怎麼解釋普遍的國家和⼈⺠都祈禱及敬拜上帝
或眾神呢？有些⼈崇拜魔⿁和有害靈體，證明⼈們普遍相信
祈禱是有效的。

師：這是因為，祈禱還有其他的意義，並非只有基督徒

這麼做。祈禱不僅是懇求或請願，在古時候更是⼀種召喚和
咒語。印度教徒會唱誦韻律的咒語，且婆羅⾨᯿⾃認比⼀般
眾神地位更⾼。祈禱可以是祈求，也可以是詛咒（兩軍開戰
同時祈求毀滅對⽅），也可以是祝福。由於絕⼤多數的⼈都
極度⾃私，只為⾃⼰祈禱，乞求神賜予他們「⽇⽤糧食」，
⾃⼰卻不願為之努⼒；⼜或乞求上帝不要引導他們「陷入誘
惑」，要拯救他們（僅祈禱者⾃⼰）脫離邪惡。這顯⽰祈禱



的雙重有害影響：（a） 削弱了⼈的⾃立能⼒；（b） 進⼀

步激發了⼈天⽣的⾃私⾃利和極度⾃我中⼼。我再次強調，
我們的信仰是與「隱秘之⽗」保持「交流」並同步⾏動；在
罕⾒的狂喜時刻，⾼等⼼靈與普遍本質融合，吸引⾄起源和
中⼼，這種狀態在活著時稱為三摩地，在死後稱為涅槃。我
們拒絕向被造的有限存在（例如神靈、聖⼈、天使等）祈
禱，這是偶像崇拜。之前解釋過，我們也無法向絕對存在祈
禱；因此，我們傾向於多做有益、能帶來善果的⾏為，來取
代無效且無⽤的祈禱。


⽣：基督徒將稱之為傲慢和褻瀆。這種說法有錯嗎？

師：他們才是在褻瀆，因為他們教導說，⼀位全知全能

的上帝需要聽到⼝頭的祈禱才知道該做什麼！若從密傳的意
義來理解，能看到佛陀和耶穌也同意我們。佛陀說：「不要
向無能為⼒的神祈求——不要祈禱！⽽是⾏動；⿊暗不會因

祈禱⽽變亮。不要向寂靜祈求，因為它既聽不到也說不出
話。」耶穌則建議：「你們以我的名義（克⾥斯托斯）所要
求的⼀切，我都會做到。」這句引⾔若從字⾯上理解，似乎
與我們所⾔相悖。但是若從秘傳⾓度來看，並理解「克⾥斯
托斯」其實就是代表著「本體」，此句含義就變成：我們祈
禱並認知的唯⼀上帝，是上帝的靈，與之結為⼀體，我們的
⾝體是他的殿，他就居住在其中。


⽣：但基督⾃已也會祈禱，並且⿎勵這麼做 ?


師：確實如此記載，但他的「祈禱」正是前⽂所提及的



與「隱秘中的⽗」交流。否則，若將耶穌等同於普遍之神，
就會得出荒謬且不合邏輯的結論 ：「⾄⾼無上的神」向⾃

⼰祈禱，將⾃⼰的意志與神的意志與分開。


問 ： 基督徒還經常使⽤另⼀個論點。他們說：「我感

覺僅憑⾃⾝的⼒量，無法克服任何慾望和軟弱。但是當我向
耶穌基督祈禱時，我感覺到他賦予我⼒量，使我能夠戰勝慾
望。」

師：這沒有什麼奇怪的。如果「耶穌基督」是上帝，獨

立於向他祈禱的⼈，那當然⼀切都是可能的。畢竟他是「⼤
能上帝」嘛。但如此征服慾望，⼜有何功勞或正義可⾔呢？
為什麼這個⼈只憑祈禱就受到獎勵？如果你幫⼯⼈完成了⼤
部分⼯作，⽽他只是坐在蘋果樹下向你祈求，你還會⽀付他
全天的⼯資嗎？認為⼀⽣可以在道德的閒逸中度過，把最艱
難的⼯作和責任都交給別⼈來完成，無論是交給上帝還是
⼈，都是極其令⼈厭惡。這污辱了⼈類的尊嚴。


⽣：神智學者是如何找到⼒量來控制⾃⼰的慾望和⾃私
的呢？

師：從他的本體，即神聖精神，或者說內在的上帝，⼜

或者來⾃於業⼒。我們還需再提及「以果知樹」、「以果知
因」嗎？你們說要通過上帝或基督來抑制慾望，變得善良。
我們要問，在基督教國家和在異教徒的⼟地上，哪裡可以找
到更多良善、無罪、不犯罪的⼈？統計數字能證實我們的說
法。根據錫蘭和印度最近⼀次⼈⼝普查的結果，在比較基督
徒、穆斯林、印度教徒、歐亞族、佛教徒等所犯罪⾏，隨機



抽取兩百萬⼈⼝來統計歷年不法⾏為，發現基督徒所犯罪⾏
相比佛教徒為15比4（參⾒1888年4⽉的《路⻄法》，第147

⾴）。任何東⽅學家、有名望的歷史學家或佛國旅⾏者，包
括畢⽢德主教和胡克神⽗、威廉亨特爵⼠和公正的官員，都
認為佛教徒的美德⾼於基督教徒。然⽽，佛教徒既不相信上
帝，也不相信塵世之外的未來獎賞。和尚或⼀般信徒也都不
祈禱，⽽是驚奇地反問道：『祈禱？向誰祈禱，或者向什麼
祈禱？』


⽣：那他們是真正的無神論者？

師：無可否認，但也是全世界最熱愛美德、最遵守美德

的⼈。佛教說：「尊重他⼈的宗教，忠於⾃⼰的宗教。」但
基督教會將其他⺠族的所有神明貶斥為魔⿁，詛咒所有非基
督徒永世不得超⽣。


⽣：佛教神職⼈員不也這麼做的嗎？

師：從來沒有。他們熟悉《法句經》⽽深知：「無論學

識是否淵博，若⾃視過⾼、輕視他⼈，就會如同⼀位⼿持蠟
燭的盲⼈——⾃⼰看不⾒，卻試圖照亮他⼈。」


⽣：那麼，為什麼你說⼈具有精神和靈魂？是從哪裡來
的？

師：源⾃普遍靈魂。當然不是由⼈格化的上帝所賜予。

⽔⺟體內的濕潤元素從何⽽來？來⾃它周圍的海洋，它在海
洋中⽣活、呼吸、⽣存，在溶解後⼜回到海洋中。




⽣：好吧，那我們換⼀種說法：上帝賦予了⼈類理性的
靈魂和不朽的精神嗎？

師：我們再次反對。既然我們不相信有⼈格化的上帝，

⼜如何能相信他賦予⼈任何東⻄呢？進⼀步論證，假設上帝
為每個新⽣兒創造新的靈魂，這種做法很難被視為具有任何
智慧或預知能⼒，很難與上帝仁慈、正義、公平和全知全能
的主張調和，甚⾄是不可能的。這個致命暗礁使神學教條每
天、每時每刻都在碎裂。


⽣：什麼意思？難在何處？

師：曾有⼀位錫蘭佛教的僧侶，在我⾯前提出了⼀個論

點，使基督教傳教⼠無法回答。基督教傳教⼠對此公開辯論
也是有備⽽來的。當時這位傳教⼠在科倫坡附近，請僧侶說
明為什麼「異教徒」不應該接受基督教的上帝。在這場難忘
的討論中，傳教⼠⼀如往常的落了下風。


⽣：願聞詳情。

師：簡單如下：佛教僧侶⾸先問傳教⼠，他的上帝所賦

予摩⻄的誡命，為何讓別⼈遵守，上帝⾃⼰卻能違背。傳教
⼠憤然否認了這⼀假設。他的對⼿說：『也就是說，上帝也
需守這條規則。你也提到，他的意志使靈魂誕⽣。上帝禁⽌
通姦等⾏為，但你卻說，是他創造了每⼀個嬰兒，賦予了嬰
兒靈魂。那麼我們是否可以理解為，那些因犯罪和通姦⽽出
⽣的數百萬名孩⼦，都是你們上帝的傑作？你們的上帝禁⽌
違反法律的⾏為，並加以懲罰；然⽽，他每時每刻都在創造
這些孩⼦的靈魂？按照最簡單的邏輯，你們的上帝就是犯罪



的幫兇；因為有他的協助，才會誕⽣罪⼈的嬰兒。教⼠不僅
懲罰有罪的⽗⺟，還懲罰無辜的嬰兒，卻為上帝這個幫兇開
脫罪責，這樣做的公正性何在？傳教⼠看了看錶，發現時間
已晚，無法再繼續討論了。


⽣：你忘了，對於基督教⽽⾔，所有無法解釋的情況都
是上帝的奧秘，禁⽌我們窺探。

師：不，我們沒有忘記，只是不認可此觀點。我們也不

想讓你信我們的教義。我們只回答你們提出的問題。不過，
我們對「奧秘」另有⾒解。


⽣：佛教關於靈魂的教義是什麼？

師：這要看你指的是外傳⼤眾佛教，還是密宗教義。外

傳的《佛教教義》是如此解釋：『無知者⽤靈魂這個詞傳達
了⼀個錯誤觀念。如果萬物都會變化，那麼⼈也會，每個物
質部分都必須變化。變化的東⻄不是永恆的，所以變化的東
⻄不可能有不朽的存在。』這似乎簡單明瞭。但是，若每次
投⽣的新⼈格都是舊⼈格的「蘊」或「屬性集合體」時，我
們會問，這個新的「屬性集合體」是否也是⼀個新的存在，
沒有任何前世的痕跡？書中繼續說道：『從某種意義上說，
這是⼀種新的存在，但從另⼀個意義上說，這⼜不是。在⼈
的⼀⽣中，「蘊」不斷變化，雖然四⼗歲的男⼦甲與⼗八歲
的青年甲在⼈格上完全相同，但由於⾝體的不斷損耗和修
復，思想和性格持續變化，他已是個不同的存在。然⽽，這
個⼈在晚年時，會收穫他此⽣每個階段⾔⾏帶來的回報或苦
果。因此，轉世後與前世的⼈具有相同的個體性（但不具相



同的⼈格），只是改變了形體，或擁有新的「蘊」集合體，
正當地收穫⾏為所帶來的後果。』這是深奧的形⽽上學，絕
非不相信靈魂的存在。


⽣：密傳佛教中不是也有類似的說法嗎？

師：是的，因為這個教義既屬於秘密智慧，也屬於外傳

佛教或喬答摩佛陀的宗教哲學。


⽣：佛教徒不是認為靈魂非永垂不朽？

師：如果你所謂的靈魂是指⼈格化的⾃我，或者⽣命之

靈，那麼我們也不認為這會永垂不朽。然⽽，佛教徒相信存
在個體性的神聖靈魂。不信此的⼈判斷有誤。⼈們誤解此概
念，類似於誤認為福⾳書中的懲罰和地獄之火是基督親⼝所
說的，並非如此，這事實上只是福⾳書晚期編輯的神學插
篇。佛陀和耶穌都沒有留下⽂字，所有的啟蒙者皆如此，只
使⽤比喻和隱喻，這傳統將繼續延續。佛經和聖經都對這類
形⽽上的問題持謹慎態度，卻過度注重外傳含意，過於直⽩
地詮釋字⾯上含意。


⽣：那你是說佛陀和基督的教義都被誤解了？

師：的確如此。佛教徒和基督教徒傳揚的理念是相似

的。這兩⽅的改⾰者都是熱⼼的慈善家，並實踐利他主義，
宣導最崇⾼的社會主義和最徹底的⾃我犧牲精神。佛陀說
過：「讓世界的罪孽落在我⾝上，讓我減輕⼈們的痛苦和苦
難！」他曾是王⼦，卻願為乞丐，⾝穿墓地裡的破布。儘管
⾃⼰無處安置，卻對那些貧困無助的⼈說：「將你的苦難和



重擔交給我，讓我給你帶來安寧。」佛陀和耶穌都教導對⼈
類無限的愛、慈悲、寬恕、無私和憐憫的精神。看輕財富，
不分你我。他們的志願，是在不完全揭⽰奧秘的情況下，帶
來希望和真理的⼀瞥，給那些無知、被誤導、背負⽣活重
擔、處於艱難時刻的⼈們。然⽽，後來的追隨者過於狂熱，
使兩位聖⼈的⽬標未能完全實現。聖⼈的⾔論被誤解和扭
曲，其後果不⾔⽽喻！


⽣：但是，佛陀想必是否定了靈魂的永恆性，否則不會
所有東⽅學家和佛教僧⼈都這麼說！

師：佛陀的弟⼦遵循著教誨，但⼤多數並未證得果位，

這和基督教徒的情況相似。密傳教義因⽽逐漸失傳。舉例來
說，在斯⾥蘭卡的兩⼤佛教派系中，泰國佛教信仰認為⼈死
後個體性和⼈格都將消失，⽽另⼀派則信奉涅槃，我們神智
學者也是如此。


⽣：既然如此，為什麼佛教和基督教分別代表此信仰的
對立⾯？

師：因為佛教與基督教在傳播過程中，有著截然不同的

情況。印度的婆羅⾨獨攬⾼等知識，只在內部傳播，導致數
以百萬計的⼈淪為偶像崇拜和近乎拜物教。佛陀必須解決這
些無知所產⽣的不健康幻想和盲⽬迷信，是前所未有的挑
戰。那些⼈絕望地「向神祈求卻毫無回應」，無神論哲學似
乎更具吸引⼒。在傳授真理之前，必須先消除迷信的泥沼，
掃除錯誤觀念。他與耶穌都有充分理由，不能透露全部的真
理。正如耶穌對⾨徒所說的，天國的奧秘並非傳給普通⼈，



⽽是給那些特別蒙揀選的⼈，因此，「他⽤比喻對他們講」
（⾺太福⾳13：11）然⽽，佛陀的謹慎反⽽隱藏了太多真

理。當僧侶瓦楚哥塔詢問⼈是否有⾃我時，佛陀甚⾄拒絕回
答，「尊者保持沈默」。(註3)


⽣：這裡提到佛陀，但與福⾳有什麼關聯？

師：閱讀歷史，深思⼀番。在福⾳書時代，整個⽂明世

界都湧現出⼀股知識思潮，只是造成的影響與東⽅完全相
反。當時舊時代的神祇逐漸消失。在巴勒斯坦，社會上層要
麼受到撒都該⼈無神論的影響，沈溺於物質主義，要麼迷失
在摩⻄教義的繁⽂縟節中，⼜或者陷入羅⾺⼈的道德淪喪泥
淖；⽽最貧窮最卑微的⼈，則信奉巫術和神秘的神祇。當時
急需進⾏⼀場靈性的改⾰。猶太⼈信仰著殘酷、擬⼈化、充
滿嫉妒的上帝，以⾎腥的「以牙還牙，以眼還眼」為法則，
以動物為犧牲品。這⼀信仰必須退居次要地位，被慈悲的
「秘密天⽗」所取代。這位天⽗不是⼀位超宇宙的神，⽽是
⼀位神聖的救世主，存在於每個⼈的⼼靈與靈魂之中，無論
窮⼈與富⼈。印度的佛陀也同樣不能洩露啟蒙的秘密，以免
揭⽰的教導遭受踐踏，如同將聖物給狗吃，將珍珠丟到豬⾯
前。因此，佛陀和耶穌保持緘默--沒有明確揭⽰⽣與死的奧

秘—前者導致了南傳佛教的虛無否定，後者導致了基督教會

的衝突，僅英國新教就有300個教派。


腳註：


1. 非活躍的永恆原則怎麼能散發出其他事物呢？吠壇多



學者的「梵」並無此類⾏為；迦勒底卡巴拉的「無限」也
無。這是⼀個永恆且週期性的法則，在每⼀個⼤顯化期開始
時，從永遠隱藏且無法理解的⾄⼀原則中，散發出⼀個活躍
且創造性的⼒量（羅各斯）。


2.在神智學著作中，散落著許多關於⼈的基督原則的相

互⽭盾說法。有⼈稱之為第六原則（菩提），有⼈稱之為第
七原則（阿特曼）。如果基督教神智學者希望使⽤基督來表
述，就應按照古老智慧宗教符號的類比，從⽽在哲學上正確
無誤。我們會說，基督不僅是三個⾼等原則之⼀，⽽是三位
⼀體的所有三個原則。這三位⼀體代表了聖靈、聖⽗和聖
⼦，對應於抽象之靈、分化之靈和具⾝之靈。從哲學上講，
克⾥希那和基督是同⼀原則的三重顯現。在《薄伽梵歌》
中，克⾥希那⾃稱為「阿特曼」、抽象精神、⾼我或「轉世
的⾃我」、普遍本體。當這些名稱從普遍性套⽤到⼈⾝上
時，對應於阿特曼、菩提、和⼼靈。《隨歌》（Anugita）

也充滿了同樣的教義。


3.遊⾏者婆蹉⽒去⾒世尊。抵達後，與世尊相互問候，

在⼀旁坐下。遊⾏者婆蹉⽒對世尊說：

「喬達摩尊師！如何，⾃我存在嗎？」

世尊保持沈默。

「喬達摩尊師！那麼，無⾃我嗎？」

世尊再次保持沈默。

於是，遊⾏者婆蹉⽒從座位起來後離開。

尊者阿難在遊⾏者婆蹉⽒離開不久，對世尊說：




「⼤德！當被問時，為何世尊不回答遊⾏者婆蹉⽒的問
題呢？」

　　「阿難！當遊⾏者婆蹉⽒問是否『有我』時，如果

我回答『有我』，阿難！這就等同於恆常論的沙⾨、婆羅
⾨；阿難！當遊⾏者婆蹉⽒問是否『無我』時，如果我回答
『無我』，阿難！這就等同於斷滅論的沙⾨、婆羅⾨。阿
難！如果我回答『有我』，能讓他了解到所有存在（法）都
是無我嗎？」

「⼤德！這確實不能。」

　　「阿難！如果我回答『無我』，對於已感困惑的遊

⾏者婆蹉⽒會造成更⼤混亂：『我之前確實有我，但它現在
不存在了。」這顯⽰佛陀為了不讓⼤眾感到更困惑，因⽽避
免傳達這些難以理解的形⽽上學理念。佛陀指的是⼈格暫時
性⾃我與本體之間的區別，本體照亮了⼈的不朽⾃我，即⼈
的精神性「我」。




第五章：神智學論⾃然與⼈的教義


萬物的⼀體性


⽣：你們解釋了上帝、靈魂和⼈不是什麼的觀點，那麼
根據你們的教義，這些是什麼？

師：上帝，靈魂和⼈，包括宇宙和其中所有的事物，從

起源和永恆的⾓度說，與絕對的統⼀體是合⼀的，就是我前
⾯提到過的不可知神聖本質。我們不相信創世，只相信宇宙
從主觀層⾯周期性的連續顯現到客觀層⾯，有著固定的時間
間隔，持續了極長時間。


⽣：請具體地解釋。

師：我們先⽤⼀個具體的概念做比較來説明：⼀年中有

兩個半年，在北極則是持續六個⽉的⽩晝與⿊夜。現在請你
想像⼀下，⼀年中的365天變成了「萬古」。太陽變成了宇

宙，且北極六個⽉的⽩晝與⿊夜變成了歷時182萬億年的晝

夜，⽽不是182天。太陽從主觀位置（相對於我們的視⾓）

的空間升起，照耀在我們客觀的地平線上；宇宙也是如此，
會週期性地從其主觀層⾯顯現到客觀層⾯中-這兩個層⾯是

相對的。我們稱之為「⽣命週期」。太陽從我們的地平線上
消失，宇宙也會週期性地在「宇宙之夜」降臨時消失。這樣
的交替在印度被稱為「梵天之晝和梵天之夜」，即顯化期與
沈睡期（消融期）。⻄⽅⼈稱為宇宙之晝與宇宙之夜。在宇
宙之夜時，⼀切都回歸於⼀；每個原⼦都融為同⼀體。




進化與幻覺


⽣：但是，究竟是誰多次創造宇宙？

師：沒⼈創造宇宙。科學界可能將此過程稱為「進

化」。基督教以前的哲學家和東⽅學家則稱之為「散發」。
神秘主義者認為，唯⼀普遍永恆的實週期性的投下⾃⾝映
射，於無限空間深處中。你們或許會將此映像視為客觀物質
宇宙，但我們認為這只是⼀個暫時的幻象。唯有永恆才能被
稱作真實。


⽣：那你是說，你和我都是「幻象」？

師：從我們多變的⼈格來看，今天是這樣，明天⼜另外

模樣，確實如幻影般。那突然閃爍的極光會是「實在」嗎？
即便只有那⼀刻才看似真實的？當然不是；只有永恆不變的
起因才是唯⼀的實在，⽽其他只是轉瞬即逝的幻象。


⽣：這依然無法解釋「幻象」宇宙的起源；「存在」的
意識是如何從「如是」的無意識中顯現出來？

師：之所以說「無意識」，是因為我們⽤有限意識的⾓

度來看待它。《約翰福⾳》1：5中提到「（絕對）的光

（實際上是⿊暗）在⿊暗（幻象的物質光）中照耀；⿊暗無
法瞭解它。」在重新詮釋下，這個絕對的光就是絕對永恆的
法則。宇宙通過輻射或散發（不需在措辭上爭辯），從同質
的主觀層⾯轉變為顯化的最初層⾯。我們教導了宇宙共有七
個層⾯。每個層⾯更加密集和物質化，直⾄我們所處的層
⾯，即科學唯⼀⼤致瞭解的物質層⾯，視為「獨⼀無⼆」。




⽣：你說「獨⼀無⼆」是什麼意思？

師：我的意思是，儘管⼤⾃然的基本普遍原則是⼀致

的，但我們的太陽系有著獨特的、與眾不同的表現⽅式，宇
宙中成千上萬的星系、甚⾄地球也是如此。當我們談論其他
⾏星的⽣命時，想像若他們也是⼈（具有思維的存在），會
傾向認為他們與我們相似。詩⼈、畫家和雕塑家在想像中將
天使描繪成美麗的⼈形，額外加上了翅膀。這是錯誤和幻
覺；因為僅僅在地球上，就能⾒證如此豐富多樣的動植物和
⼈類存在 ： 從海藻到黎巴嫩松，從海蜇到⼤象，從野⼈、

⿊⼈到⾙爾維德爾的阿波羅。如果宇宙和⾏星有著迥異環
境，那肯定會出現非常不同的動植物和⼈類。此法則在我們
層⾯上已創造了如此多樣的事物，更不⽤說在其他⾏星上
了。⽽不同太陽系中的外在差異必然更加巨⼤。若我們⽤⾃
⾝的經驗去判斷其他星球、世界以及⼈類，如物理科學所做
的那樣，是多麼的愚蠢啊！


⽣：你有什麼數據才如此肯定呢？

師：由無數先知不斷證明的事實，⽽累積的⾒證，儘管

這是科學絕不會接受的證據。他們擁有超凡的視野，能進⾏
物質感知和精神感知的探索，超越了盲⽬⾁體的限制。這些
經驗經過系統性檢驗和比較，觀測者的品⾏也經過了深入篩
選。任何不符合廣泛集體驗證的都被排除，只有經受住時間
和考驗、經過反覆觀察並得到共識的結果，才被確立為事
實。⼼靈精神領域的學者和學⽣所採⽤的⽅法，與⾃然科學
領域的學者並無⼆致。唯⼀的區別在於，我們研究的領域存
在於不同層⾯，所使⽤的⼯具並非⼈造，從⽽更加可靠。化



學家和⾃然學家使⽤的脫⽔器、累加器和顯微鏡可能會故
障；天⽂學家的鐘錶儀器可能會受損；⽽我們的⼯具則不受
天氣或其他⾃然因素的影響。


⽣：你的意思是你對這些⼈深信不疑？

師：神智學字典裡是找不到「相信」這⼀詞的，這些都

是基於觀察和經驗的知識。這種知識和物質科學的知識不
同，科學的觀察和經驗產⽣眾多的假設，源⾃各種不同的思
維⽅式，⽽我們的知識只認同不可否認的事實，被完全地、
絕對地證實。我們在同⼀個主題上沒有兩種信仰或假設。


我們的星球的七重境界


⽣：依據我的理解，你們說地球是地球鏈的⼀部分？

師：是的。但這其他六個「地球」或者星球並不在此處

的客體層⾯，因此不可⾒。


⽣：是因為距離遙遠嗎？

師：絕對不是。我們能夠⽤⾁眼看到遙遠的⾏星甚⾄恆

星；那六個星球存在於我們感知之外，或者說在物質層⾯之
外，有著不同物質密度、重量和結構，仿彿存在於另⼀個層
⾯的空間中，⼀種無法⽤物質感官感知的層⾯。在⽤「層
⾯」這個詞時，請不要想像成巖層或床墊般逐層疊加，會導
致荒謬的誤解。我所謂的「層⾯」有著無限空間，無法由我
們⽇常清醒感官來感知，無論是⼼智上還是物質上的感官；
但這些「層⾯」確實存在於我們常態⼼智或意識之外，存在
於三維空間之外，也在時間劃分之外。空間中的七個基本層



⾯（或層次）——空間是指整個空間，如洛克所謂的純粹空

間，⽽非我們所知的有限空間——每⼀個層⾯都有其獨特的

主體性和客體性，有各⾃的時空、意識和⼀套感官體系。然
⽽，現代⼈所受的思維訓練使這些概念很難理解。


⽣：你所謂不同的⼀套感官體系是什麽意思？現實⽣活
中有甚麼例⼦，能說明您所謂感官、空間和感知的多樣性，
使我們更容易理解呢？

師：不能；或舉個科學界會立即反駁的例⼦。在夢中，

我們擁有⼀套不同的感官體驗，對吧？我們能夠感知、交
談、聆聽、品嘗、並在另⼀層⾯活動；我們意識狀態產⽣變
化，在夢中，有些需要多年才能完成的⾏為或事件，能瞬間
從腦海中度過。這種快速思維和完全⾃如的能⼒，展⽰了我
們存在於另⼀個層⾯。根據我們的教義，⾃然界存在著七種
不同的基本⼒量，七種不同的存在層⾯，⼈類可以在七種不
同的意識狀態中⽣活、思考、記憶和存在。完整列舉這些意
識狀態可能有些困難，需要從東⽅的形⽽上學中探討。然
⽽，無論是普通⼈、博學的哲⼈還是未開化的野⼈，都能理
解清醒和睡眠狀態之間的差異。


⽣：那麼，你們不接受⽣物學和⽣理學對於夢境的解
釋？

答；我們不接受你們⼼理學家的假設，⽽是更加信奉東

⽅智慧的教導。我們相信宇宙七重的層⾯和意識狀態，且⾄
多只能理解宏觀世界的第四層⾯，再往上是不可能的。但就
微觀世界的⼈⽽⾔，我們能⾃由地思索七種狀態和原則。




⽣：你是如何解釋這點？

師：⾸先，我們認為⼈分為兩個不同的存在：精神性與

物質性。⼀個是思考的⼈，另⼀個是盡可能記錄思考結果的
⼈。因⽽⼈能分為不同的屬性：⾼等的或精神性的，包括三
種「原則」或⾯向；以及低等的或是物質的四元組，由四個
原則構成，總共七個。


⽣：這種劃分就是指精神、靈魂、還有⾁⾝嗎？

師：不⼀樣。這是柏拉圖的古老劃分。柏拉圖是⼀位啟

蒙者，因此無法深入探討禁忌細節；但熟悉古老學說的⼈，
可以看到柏拉圖對於靈魂和精神有七種組合。他認為⼈由兩
部分組成--⼀部分是永恆的，相同於絕對者的本質；另⼀部

分是凡⼈與腐朽的，其構成來⾃「被創造」的⼩神。他指
出，⼈由以下部分組成：（1）⾁體；（2）不朽的原則；

（3）⼀個「獨特的凡⼈靈魂」。我們分別稱之為⾁體的

⼈，精神性的靈魂或精神，以及動物性靈魂。這也是另⼀位
啟蒙者保羅所採⽤的劃分⽅法，他認為有⼀個⼼靈體埋藏於
會腐朽的（星光體或靈魂）之中，⽽另⼀個精神體在不朽的
基質中復活。甚⾄雅各（iii.15）也證實了這⼀點，他說有⼀

種「智慧」（指我們低等靈魂的智⼒）不是從上⽽降的，⽽
是屬於塵世的（「⼼靈感應的」、「惡魔的」，⾒希臘
⽂）；⽽另⼀種則是天上的智慧。柏拉圖和畢達哥拉斯雖然
只說了三個「原則」，但卻賦予了七種不同的功能，不同的
排列組合，若加以對照我們的學說就能清楚發現。讓我們通
過兩個表格來⼤略瞭解這七個⽅⾯。




低等四元組


（a）⾁體：是活著時所有其他「原則」的載體。


（b）⽣命能量：⽣命或活⼒原則，僅對於a、c、d和低

等⼼靈的運作是必要的，低等⼼靈包含（物質）⼤腦的功
能。

（c）星光體：雙重體、幻體。


（d）欲體：動物性慾望和激情所在，這是動物性⼈的

中⼼，此分界線區分了凡⼈與不朽實體。


⾼等不朽三元組


（e）⼼靈：其功能具有雙重性，是⼼智、智⼒，是⼈

類的⾼等⼼靈，其光或輻射在此⽣將凡⼈與單體聯繫在⼀
起，⼈的未來狀態和因果命運走向，取決於⼼靈選擇向下趨
向動物激情的欲體，還是向上趨向精神性的⾃我，即菩提。
在後者情況下，具靈性志向的⾼等意識（⼼靈）與菩提同
化，被菩提吸收，形成進入天界極樂狀態的⾃我*。


（f）菩提：精神性靈魂，是純粹普遍精神的載體。


（g）阿特曼：精神與絕對者⼀體，作為其輻射。


*在辛尼特先⽣的《密傳佛教》中，d、e和f分別被稱為

動物性靈魂、⼈類靈魂和精神靈魂，從⽽對應。雖然《密傳
佛教》中的各個原則都有編號，但嚴格來說是沒有⽤的。只



有⼆元的單體（阿特曼-菩提）可以被認為是兩個最⾼的數

字（6和7）。⾄於其他所有「原則」，無法⽤數字來表

⽰，因為哪個「原則」在⼈⾝上佔主導地位是最為重要。有
些⼈的⾼等⼼靈（或第5原則）⽀配著其他的原則；有些⼈

的動物性靈魂（欲體）則統治⼀切，表現出最野蠻的本能。


柏拉圖是怎麼說的呢？他說⼈的內在由兩部分組成--⼀

部分是永恆不變、始終如⼀的，有著與神相同的基質；另⼀
部分則是易朽易腐的。這「兩部分」對應於我們⾼等三元組
和低等四元組中（⾒表）。他解釋說，當靈魂（psuche）與

聖靈或神聖基質（Nous）（註1）結合時，⼀個⼈做任何事

都是正確的、成功的；但是若與愚蠢或無理性的動物性靈魂
（Anoi）結合時，情況就不同了。這裡可⾒⼼靈（或⼀般⼈

稱的靈魂）的兩個⽅⾯：當依附於動物性靈魂（我們所謂的
「欲體」）時，⼈格⾃我會走向徹底的毀滅；當依附於聖靈
（阿特曼-菩提）時，便會融入不朽不滅的⾃我，然後先前

⼈格的精神意識也會變得不朽。


⽣：有⼀些通靈主義者指控您教導⼈格在死後消滅，真
是如此嗎？

師：不是。這個⼆元性的問題--神聖⾃我的個體性vs動

物性的⼈格—探討的是真正不朽⾃我是否能作為「實體化的

靈」出現在通靈室，⽽我們已經解釋過並否認這⼀點，所以
該反對者的指控是無稽之談。




⽣：您剛才談到，如果「靈魂」依附於「動物性靈魂」
就會走向徹底毀滅。柏拉圖和您指的是什麼？

師：我認為，⼈格意識完全消亡是種例外且罕⾒的情

況。更為常⾒不變的情況是，⼈格融入了⾃我的個體意識或
不朽意識，經歷了轉變或神聖變容，只有低等四元組才會完
全消滅......。難道你指望⾁體的⼈、暫時的⼈格、他的影

⼦、「星光體」、他的動物本能、甚⾄⾁體⽣命，能夠與
「精神性⾃我」持續存在並成為永恆嗎？在⾁體死亡時或死
後不久，這⼀切都將不復存在。隨著時間的推移，這些會完
全解體，從⼈們視線中消失並全部湮滅。


⽣：那你也拒絕⾁⾝復活嗎？

答：我們堅決反對！我們信仰的是古代神秘哲學，為什

麼要接受基督教神學臆測呢？這是從埃及和希臘的諾斯底派
系那裡借鑒過來，不具哲學性質。


⽣：埃及⼈崇敬⾃然神靈，甚⾄把洋蔥都神化了：印度
教徒⾄今仍是偶像崇拜者；拜火教徒崇拜太陽，⽽且⾄今仍
這麼做；最好的希臘哲學家不是在作夢就是唯物主義者--請

看柏拉圖和德謨克利特。這怎麼能相提並論呢？


師：你們現代基督教甚⾄科學可能如此認為，但無偏⾒
的頭腦則不然。埃及⼈把那「遍⼀唯⼀的」尊稱為「努
特」；阿那克薩哥拉從這個詞衍⽣出「精神」（Nous），

或者他稱之為「⾃立的⼼智或精神」，是所有事物的主要動
⼒。對他來說，「精神」就是神，⽽邏各斯是⼈，是神的散



發物。前者是精神（無論是在宇宙中還是在⼈），⽽邏各斯
作為宇宙或是星光體，都是精神的發散物，⾁體只是動物。
我們的外在能⼒能感知現象，⽽只有我們的「精神」才能識
別現象的本體。只有邏各斯或本體才是永存的，因為它本質
上是不朽的，⽽⼈的邏各斯就是永恆的⾃我，是會轉世和永
恆的。⽽那些短暫或外在的影⼦、那些神聖散發物的暫時外
衣，怎麼可能是在不朽中孕育的呢？


⽣：儘管如此，你還是難逃指控，因為你創造了⼈在精
神和⼼理組成的新劃分，沒有哲學家提過，儘管你相信柏拉
圖曾提到。

師：除了柏拉圖外，畢達哥拉斯也遵循同樣的觀點。

（註2）他把靈魂描述為⼀個⾃我運動的單元（單體），由

三個元素組成，即精神（Nous）、⼼靈（phren）和⽣命

（thumos，或卡巴拉的「氣息」），這三個元素分別對應

於我們的「阿特曼-菩提」（⾼等精神-靈魂）、「⼼靈」（⾃

我）以及「欲體」，與⼼靈低等的映射物相結合。古希臘哲
學家所謂的靈魂，我們稱之為精神，或精神性靈魂，即「菩
提」，它是阿特曼（即柏拉圖的⾄⾼神）的載體。畢達哥拉
斯等⼈說過，⼈類與野獸都擁有「⼼靈」和「欲體」，指的
是低等⼼靈（本能）和欲體（動物的⽣活慾望）。蘇格拉底
和柏拉圖加以沿⽤，除了這五個⽅⾯ ： 神（⾄⾼神或阿特

曼）、綜合意義上的靈魂、⼼靈、⾁體⼼智和欲體（慾望）
之外，再加上秘儀的星光體（幻影、朦朧形體或雙重體）、
以及⾁體，如此⼀來，顯⽰了畢達哥拉斯和柏拉圖的思想與



我們的是⼀致的。就連埃及⼈也遵守七分法並教導說 ： 靈

魂（⾃我）在離開時必須經過七個房間，也就是七個原則，
哪些須留下，哪些須帶走。唯⼀不同的是，埃及⼈深知洩漏
秘密教義會受到的懲罰（即死亡），所以只是概括性地傳授
了這些教義，⽽我們則詳細的闡述和解釋。儘管我們在合法
的範圍內，向世⼈傳播了⼤量的資訊，但我們的教義中仍隱
瞞了許多重要的細節，只有研究神秘哲學、並誓⾔守⼝如瓶
的⼈，才有資格知曉這些細節。


希臘教義


⽣：我們有偉⼤的希臘語、拉丁語、梵語和希伯來語學
者。為何在他們的翻譯著作中，找不到任何線索來證明您所
說的呢？

師：因為你們的譯者儘管學識淵博，卻把哲學家（尤其

是希臘哲學家）描寫得如此虛無縹緲，不知道他們是神祕主
者。以普魯塔克說明⼈的「原則」為例，⼈們只照本宣科地
解讀，就將此歸類於形⽽上學的迷信和無知。普魯塔克說：
『⼈是復合體，並非只由兩部分組成。有⼈認為理解⼒（⼤
腦智⼒）是靈魂（⾼等三元組）的⼀部分，但此處的錯誤，
等同於將靈魂視為⾝體的⼀部分，或把⾼等三元組視為易朽
四元組的⼀部分。因為理解⼒（精神）遠遠超過靈魂，就像
靈魂比⾁體更好、更神聖⼀樣。靈魂若與理解⼒（⼼靈）結
合，則產⽣理性；若與⾝體（動物靈魂）結合則產⽣慾望；
慾望是快樂與痛苦的開端或原則，理性是美德與罪惡的開端
或原則。三個部分結合在⼀起，地球賦予了⼈的⾝體，⽉亮



賦予了⼈的靈魂，太陽賦予了⼈的理解⼒。』


最後⼀句話純粹是寓⾔性質，需精通神秘科學的對應法
則才能理解，明⽩各⾏星與各原則之間的對應關係。普魯塔
克將原則分為三類，認為⾁體的組成包括⾁體框架、星光體
和氣息，即三重低等部分，「取之於地，還之於地」；中間
原則和本能靈魂屬於第⼆部分，來⾃⽉亮，經由⽉亮，始終
受⽉亮影響（註3）；⽽⾼等部分稱為精神靈魂、包括阿特

曼和⼼靈元素，才被視為太陽的直接散發物。太陽在這裡代
表⾄⾼神，可⾒於下⽅論述中：


『在我們死亡時，三重低等部分變成⼆，另⼀種則是⼆
變成⼀。前者屬於德墨忒的區域和管轄範圍，因此，秘儀的
希臘名稱相似於死亡。雅典⼈在此之前也把死者稱為德墨忒
爾的聖物。⾄於另⼀種死亡，則是發⽣在⽉亮或珀耳塞福涅
的區域。


這與我們的學說相等，表明⼈在⽣前是⼀個七重⼈，死
後在欲界是⼀個五重⼈，⽽在天界中是⼀個三重的⾃我、
「精神-靈魂」和意識。這種分離⾸先發⽣在欲界，即普魯

塔克所說的「冥界草原」，然後發⽣在天界。此過程是神聖
秘儀表演的⼀部分，準備接受啟蒙的候選⼈會在此時上演⼀
齣劇，關於死亡、並作為榮耀之靈（指的是意識）復活的全
過程。這就是普魯塔克所說的：


『⼀如地上有赫爾墨斯，天上也有赫爾墨斯。靈魂突然



且激烈地從⾁體中抽離；⽽普洛瑟彼娜則溫和且緩慢地將理
解⼒與靈魂分離。（註4）因此，她被稱為「獨⽣女」，或

者說是「只誕⽣⼀個」；因為⼈較好的部分被她分離後，就
會變成單⼀的。這兩種情況都是⾃然發⽣的。命運（或業
⼒）規定，每個靈魂無論有無理解⼒（⼼靈），在離開⾁體
後，都要在地球和⽉亮之間的區域（欲界）遊蕩不⼀的時
間。（註5）那些不公正和放蕩不羈的⼈，因罪⾏受到應有

的懲罰；⽽善良和有德⾏的⼈則留在該處，直到被淨化，通
過贖罪來徹底淨化所有污染，或者源⾃⾝體的病原感染，從
惡劣的健康狀況中得到淨化。他們⽣活在空氣最為溫和的區
域，被稱為冥府草原，必須在那裡停留⼀段預定的時間。然
後，就像會像經歷漂泊的朝聖之旅，或從長期流放的國家歸
來，品嘗到喜悅的滋味，由啟蒙進入神聖秘儀的⼈所感受，
夾雜著困惑、驚奇以及每個⼈特有的希望。


這是涅槃的喜悅，這裡⽤樸實卻⼜充滿奧秘的語⾔，描
述了天界中的⼼靈喜悅，在該處，每個⼈都被⾃⼰意識所建
造的天堂所環繞。但是，你必須避免犯下⼀個普遍的錯誤，
即使是神智學者也會犯。不要因為⼈被稱為七重、五重和三
重體，就認為他是由七個、五個或三個實體組成的復合體；
或者，也不像洋蔥⽪⼀樣可以剝掉的，如⼀位神智學作家所
表達的。如前所述，這些「原則」都只是意識的⽅⾯和狀
態，⽽⾝體、⽣命和星光體都會在死亡時消散。真正的⼈只
有⼀個，在⽣命的輪迴中永恆存在，即使形體上並非不朽，
但本質上是，這就是「⼼靈」，即「⼼智-⼈」或「意識化

⾝」。物質主義者否認⼼靈和意識能夠脫離物質獨立運作，



這種反對在此情形無⽤。我們不否認他們的論點是正確的，
但會問這些反對者：「你們只知道三種物質狀態，還是知道
所有狀態？那永遠看不⾒且無法知曉的「絕對意識」或神，
雖然⼈類的有限概念永遠無法理解，但仍是絕對無限的普遍
「精神-物質」或「物質-精神」，這你們知道嗎？」在顯化

期中，這種「精神-物質」的最低層⾯與⾯向，便是有意識

的⾃我，創造著⾃⾝的天堂，或許是愚⼈的樂園，但無論如
何，仍是⼀種幸福狀態。


⽣：但天界究竟是什麼？

師：字⾯意思是「眾神的國度」；這是⼀種狀態，⼀種

⼼靈的極樂狀態。從哲學上講，是⼀種⼼智狀態，類似於極
為⽣動的夢境，但⼜比夢境更⽣動、更真實。這是⼤多數凡
⼈死後的狀態。


腳註：


1.保羅把柏拉圖的「精神」（Nous）稱作「聖靈」；既

然這個聖靈是「基質」，那當然指的是「菩提」⽽不是「阿
特曼」，因為「阿特曼」在哲學上不能被稱為「基質」。我
們將阿特曼列入⼈類的「原則」之⼀，是為了避免造成更多
的混亂。實際上，阿特曼並不是「⼈類的」原則，⽽是普遍
絕對原則，其載體是菩提（靈魂-精神）。


2.普魯塔克說：『柏拉圖和畢達哥拉斯將靈魂分為兩部

分，即理性的和非理性的；⼈的靈魂中理性部分是永恆的；



因為這雖然不是神，但卻是永恆之神的產物。⽽靈魂中非理
性的部分會死去。』現代術語「不可知論者」來⾃同源詞
「非理性」。我們不禁好奇，為何創造這個詞的赫胥黎先
⽣，會將他偉⼤的智慧與終將消逝的「非理性靈魂」關
聯 ？難道這是現代唯物主義者誇⼤的謙遜嗎？ 


3. 耶和華是⽣命和⼦嗣的賜予者，卡巴拉學者若了解他

與⽉亮之間的關係，以及⽉亮對出⽣的影響的，將會明⽩其
中的含義，占星術⼠也是如此。


4.洛瑟彼娜或珀耳塞福在此象徵著死後的因果報應，據

說這調節著低等「原則」與⾼等「原則」的分離：靈魂（動
物⽣命氣息）在欲界停留⼀段時間後，⾼等⾃我分離出來，
進入天界或極樂的狀態。


5. ⼀直到⾼等精神性「原則」與低等「原則」分離，後

者停留在欲界直到瓦解。




第六章：論死後⽣命狀態


關於各種死後狀態


⽣：我很⾼興你相信靈魂不朽。

師：我們相信的不是「靈魂」不朽，⽽是神聖精神的不

朽；或者說相信轉世⾃我的不朽性。


⽣：差別在哪裡？

師：在我們的哲學中有巨⼤差異，但這個問題極為深奧

與困難，不能隨意帶過。我們必須分別分析後再結合起來
看。我們從「精神」開始探討。


我們說，精神（耶穌的「隱秘之⽗」）或稱阿特曼，不
是任何個⼈的所有物，⽽是神聖的本質，沒有軀體，沒有形
式，不可捉摸、無形、不可分割，不存在但⼜「如是」，正
如佛教徒所謂的涅槃。精神只是籠罩著凡⼈，通過菩提（其
載體和直接發散物）所散發出來的光，無所不在，進入凡⼈
體內並瀰漫全⾝。幾乎所有古代哲學家都說，「⼈類靈魂的
理性部分」*從未完全進入⼈體內，⽽只是或多或少地通過

非理性的「精神性靈魂」或菩提**籠罩著他，這就是其中的

秘密含義。


*在⼀般意義上，「理性」指的是散發⾃永恆智慧的事

物。




**物質層⾯純粹是普遍⼼靈的散發物，因此無法擁有⾃

⾝的個別理性，⽽被稱為非理性。⽉亮從太陽借來光芒，⽽
從地球借來⽣命，同理，菩提從阿特曼接受智慧之光，並從
⼼靈獲得其理性品質。菩提本⾝是同質體缺乏屬性。


⽣：我⼀直以為只有「動物靈魂」才是非理性的，怎麼
「神聖靈魂」也是如此？

答：你需要學會區分兩種非理性：⼀種是因為未分化⽽

稱為被動或消極的「非理性」；另⼀種則是太過積極和主動
的「非理性」。⼈是精神⼒量的結合，也是化學與物理⼒量
的結合，這⼀切都是通過我們所謂的「原則」來發揮作⽤。


⽣：我讀了很多關於此問題的書，在我看來，古代哲學
家的觀念與中世紀卡巴拉學派的觀念，儘管某些⽅⾯⼀致，
但仍有很⼤差異。

師：其中最本質上的區別就在於此。我們與新柏拉圖主

義者和東⽅教義⼀致認為，精神（阿特曼）從未以化⾝⽅式
降臨到活⼈⾝上，⽽只是或多或少地將其光芒灑向內在的⼈
（星光體的⼼靈和精神複合體）的原則，⽽卡巴拉主義者則
認為，⼈類的精神在脫離了光之海和普遍精神之後，進入了
⼈的靈魂，從⽽終⽣被囚禁在星光體囊鞘中。所有基督教卡
巴拉學者仍堅持這⼀看法，無法完全擺脫擬⼈化聖經教義的
束縛。


⽣：那你們的看法是什麼?


師：我們只允許精神（或阿特瑪）的輻射存在於星光體



囊鞘中，且僅限於這種精神光輝。我們說，⼈和靈魂必須升
⾄統⼀體來獲得⾃⼰的不朽性，如果成功的話，將最終與統
⼀體聯繫，最終被吸收。⼈死後的個體性取決於精神，⽽不
是靈魂和⾁體。將「⼈格」這個詞⽤在我們不朽本質是荒謬
的，不朽本質作為個體⾃我，本⾝就是⼀個不朽和永恆的獨
特實體。從孩⼦出⽣的那⼀刻起，⼀根閃亮的線將精神與個
⼈靈魂聯繫在⼀起，然⽽若是⿊魔法師、或無法挽救的罪
犯，因在漫長⼈⽣中⼀直犯罪，那根閃亮的線會被猛然掐
斷，逝者會與⼈格靈魂分離，⼈格被消滅，不給轉世⾃我留
下絲毫印象。如果低等或⼈格⼼靈在世時，未與轉世⾃我形
成聯結，那麼低等⼼靈將會像低等動物⼀樣，逐漸溶解於⼄
太之中，其⼈格也將被消滅。但即便如此，「⾃我」仍然是
⼀個獨特的存在。「精神性⾃我」在度過⼀個確實無⽤的⼈
⽣之後，只會失去⼀個天界狀態 （ 理想化的⼈格），並且

在享受了短暫⾏星神靈的⾃由後，幾乎就會立即再次轉世。


⽣：《揭開伊希斯的⾯紗》中說，這種⾏星神靈或天
使，是「異教徒的眾神或基督徒的⼤天使」，永遠不會成為
我們星球上的⼈？

師：相當正確。但我提這種天使，並非⾼等⾏星神靈。

⾼等⾏星神靈才永遠不會成為這個星球上的⼈，因為他們是
從以前的、更早的世界中解脫的靈，因此無法在這個世界上
重新成為⼈。然⽽，在這個「⼤時代」和「梵天沈睡期」
（16位數的⼩時期）結束之後，這些靈將再次⽣活在下⼀

個更⾼等的「⼤顯化期」。當然你⼀定聽說過，東⽅哲學認
為⼈類是被囚禁在⼈體中的「靈」。動物和⼈的區別在於：



動物是潛在地被各個原則賦予靈魂，⽽⼈則是被實際地賦予
靈魂。（參⾒《秘密教義》，第⼆卷第⼆節）你現在明⽩其
中的區別了嗎？


⽣：是的，但這種特定區別⼀直是歷代形⽽上學家的絆
腳⽯。

師：的確如此。佛教哲學的神秘主義便是建立在此神秘

教義之上，很少有⼈能理解，現代許多最為博學的學者則完
全扭曲。即使是形⽽上學家也傾向於將果與因混為⼀談。⾃
我作為不朽⽣命的靈，在塵世上所有重⽣過程中，都保持同
⼀個內在⾃我；但這並不意味著他必須維持塵世上史密斯先
⽣的樣⼦，否則會失去個體性。在⿊暗的來世，⼈的星光體
靈魂和⾁體可能會被吸收到精微元素的宇宙海洋中，不再感
受到他最後的⼈格⾃我（如果沒有資格⾶升到更⾼等層
⾯），⽽神聖⾃我仍是同⼀個不變的實體，但在與不肖的散
發物載體分離的那⼀瞬間，神聖⾃我的塵世經驗可能會完全
忘去。


⽣：如同俄利根、⻄尼修斯、和其他半基督徒半柏拉圖
哲學家所教導的那樣，如果「精神」（靈魂的神聖部分）從
亙古以來就作為⼀種獨特的存在，且都是同⼀個，是形⽽上
學的客體靈魂，那麼怎麼不是永恆的呢？在這種情況下，如
果⼈無論如何都不會失去他的個體性，那麼過上純潔的⽣
活、抑或像動物⼀樣⽣活⼜有什麼關係呢？

師：你所陳述的這⼀理論，其後果之惡劣，不亞於替代

性贖罪的教義。如果能糾正「替代性贖罪」和「我們都是不



朽的」所包含的錯誤觀點，那麼⼈類將會變得更加美好。


讓我再重複⼀遍。畢達哥拉斯、柏拉圖、洛克⾥斯的蒂
邁歐斯以及古老的亞歷⼭卓學派，都認為⼈的靈魂（或⼈的
⾼等「原則」和屬性）來⾃普遍世界靈魂，⽽根據他們的學
說，世界靈魂就是以太（⽗親-宙斯）。因此，這些「原

則」都不可能是畢達哥拉斯的「單體」或我們「阿特曼-菩

提」的純粹本質，因為世界靈魂只是「單體」產⽣的效果、
主體發散物或輻射。⼈類的⾃我（或個體性、輪迴的精神性
⾃我）和菩提（即精神性靈魂）都是預先存在的。但是，⾃
我作為⼀個獨特的實體，是個體化的存在，⽽靈魂則是作為
先存的氣息，是智慧整體的⼀部分。兩者最初都是從光之永
恆海洋中形成的；但正如火哲學家、即中世紀的神智學者所
表達的那樣，火中既有可⾒的靈，也有不可⾒的靈。他們區
分了「神靈」和「動物⼈」。恩培多克勒堅信所有的⼈和動
物都有兩個靈魂；亞⾥⼠多德把⼀個靈魂稱為理性靈魂，另
⼀個稱為動物靈魂。根據這些哲學家的觀點，理性靈魂來⾃
普遍靈魂之內，⽽動物靈魂則來⾃其外。


⽣：你們把靈魂（即⼈類會思考的靈魂，或你所謂的⾃
我）稱為物質嗎？

師：不是物質，⽽是基質；「物質」⼀詞則要加上形容

詞變成「原初」質。我們教導的是，物質與精神永遠共存，
但不是指可⾒的、有形的和可分割的物質，⽽是物質的極致
昇華狀態。純粹的精神與「無-精神」或「絕對⼀切」只有

⼀線之隔。必須先了解到，⼈是由這種原初的「精神-物



質」進化⽽來，並且展⽰了各個「原則」從元精神到最粗物
質的規律漸進，從⽽能將內在的⼈視為不朽，既是⼀個靈性
實體，也是⼀名凡⼈。


⽣：那你為什麼不相信上帝是這樣⼀個實體呢？

師：因為無限的、無制約的事物，不可能有任何形體，

不可能是⼀種存在，無論如何，在任何東⽅哲學中都不可能
有這樣的存在。⼀個「實體」的終極本質才是不朽的，⽽個
體形式則否。當該「實體」達到周期的最後⼀點時，就會被
其原始本質所吸收；當它失去「實體」這個名稱時，就變成
了精神。


形體的不朽性僅侷限於在⽣命週期或「⼤顯化期」中；
在此之後，便與普遍精神合⼆為⼀，不再是⼀個獨立的實
體。⾄於個⼈的靈魂--我們指的是意識的火花，將在精神性

⾃我中保留了前次轉世的⼈格「我」的想法--作為⼀個獨立

清晰的回憶，只持續整個天界時期；之後便融入到⾃我的無
數其他轉世的記憶之中，就像我們在過完⼀年後，回想某幾
天的記憶⼀樣。你會把無限的上帝束縛在有限的制約中嗎？
只有與阿特曼緊密相連的「菩提-⼼靈」才是不朽的。⼈的

靈魂（即⼈格）既不是不朽、永恆的，也不是神聖的。《光
輝之書》（第三卷，第616⾴）說：『靈魂被送到這個世界

上時，穿上了塵世的衣服，以便在此處保存⾃⾝；同樣地，
她在天上也會收到⼀件閃耀的衣裳，使她能不受傷地照⾒那
⾯鏡⼦，其光芒來⾃光之主。』此外，《光輝之書》還教導
說，除非靈魂接受了「神聖之吻」，也就是說，除非靈魂與



散發出她的基質（精神）重新結合，否則無法到達極樂世
界。所有的靈魂都是雙重的，精神是陽性的，靈魂是陰性
的。當⼈被囚禁在⾁體中時是三元組的，除非受到嚴重污染
⽽使他與精神分離。赫耳墨斯著作《鑰匙之書》中提到：
『這些靈魂有禍了，她們選擇與塵世的⾝體結合，⽽不是與
她們神聖伴侶（精神）相依。』的確有禍了，因為在⾃我記
憶的不朽⽯碑上，不會留下任何關於⼈格的記錄。


⽣：根據你的說法，神將⾃⾝相同的基質吹進⼈體內，
為甚麼不是不朽的呢？

師：每⼀個物質原⼦和微粒，不僅在基質上是不朽的，

在本質上也是，但個體意識卻不是。不朽性只是不間斷的意
識；⽽⼈格意識很難比⼈格本⾝更長久，不是嗎？我曾說
過，這種意識只能在整個天界中持續，之後就會被重新吸
收，⾸先是進入個體意識，⽽後是普遍意識。最好問問你們
的神學家，是如何把猶太經⽂弄得⼀團糟。


⽣：我想也不需特別問您是否相信基督教的天堂與地
獄，或正統教會教導的未來獎賞與懲罰吧？

師：我們絕對否定這些教義，更不接受這些地⽅永恆存

在。我們堅信所謂報應法則，或稱業⼒，相信該法則背後的
絕對正義與智慧指引。我們拒絕那殘暴⽽非哲學的永恆獎勵
和懲罰。引⽤賀拉斯（Horace）的詩句如下：


「制定規則來管控我們的怒氣，

⽤相應的痛苦懲罰過錯；




但對於罪只應受鞭打之⼈

切勿剝其筋骨。」


這個通⽤規則適⽤所有⼈，⽽且是公正的。你們代表智
慧、慈愛和寬容的上帝，難道連這點凡夫品⾏都做不到嗎？


⽣：你還有甚麼其他理由拒絕接受此教義嗎？

師：我們主要的理由是⼈會轉世。如前所述，我們拒絕

每個新⽣兒都是新靈魂的說法。我們相信，每個⼈都是⾃我
的承載者或載體，每個⾃我彼此共存；因為所有的⾃我都具
有相同的本質，都屬於遍⼀無限⾃我的原始散發物。柏拉圖
稱「遍⼀無限⾃我」為邏各斯（或第⼆顯化的神）；⽽我們
則是神聖原則的顯化，與普遍⼼靈 （靈魂） 是⼀體的，⽽

非許多有神論者所信奉的擬⼈化、宇宙外和⼈格化的神。請
不要混淆。


⽣：但是， 如果相信有⼀個顯化的原則會創造出每位

凡⼈的靈魂，這有甚麼問題嗎？

師：因為⼀個非⼈格的事物，不會按照⾃⼰的意願和喜

好去創造、計劃和思考。它是⼀種普遍法則，在其週期性顯
化期間永恆不變，在每⼀個新⽣命周期開始時，它都會放射
和顯化出⾃⼰的本質。如果我們必須相信⼀個神聖原則，那
必須是絕對和諧、邏輯和正義的原則，也是絕對的愛、智慧
和公正；如果有個神創造新的靈魂僅讓它活⼀段短暫⼈⽣，
有的賦予富有且幸福的⾝體，有的賦予從出⽣到死亡都在受
苦的可憐⽣命，縱使這個⼈並未做任何事來⽽應受這殘酷命



運——這樣的存在，與其稱之為神，不如說更像是⼀個無知

的惡魔。（參⾒下⽂，《論⾃我的懲罰》。）即使是猶太哲
學家、摩⻄聖經的信徒（當然是指密傳的信徒）也從未有過
這樣的想法；⽽且，這些⼈和我們⼀樣相信輪迴。


⽣：您能舉例說明嗎？

師：當然可以。斐洛·尤迪厄斯說（《論夢》，第455

⾴）：「空氣中充滿了它們（靈魂）；它們離塵世最近，下
降並被束縛於凡⼈之軀，再次回歸，渴望在其他⾝體中⽣
活。」在《光輝之書》中，靈魂在上帝⾯前懇求⾃由：「宇
宙之主！我在這個世界很快樂，不願去另⼀個世界，在那裡
我將成為⼀個婢女，受到各種污染。」（《光輝之書》第
11卷第96⾴）⽽神在回答中斷⾔了宿命的必然性，這是永

恆不變的法則：「違你所願，你將成為胚胎；違你所願，你
將出⽣。」（"Vol.IV.,p.29.） ⼈類之所以能理解光明，是因

為有了⿊暗的對比使之顯現；善之所以珍貴，是因為惡的存
在讓我們看到了這份恩賜的無價之處；同樣的，個⼈的美德
若未經誘惑的考驗，便難談其價值。除了隱藏之神外，任何
事物都非永恆不變的。任何有限的東⻄--有開始或結束--都

不可能保持靜⽌，不進則退。靈魂渴求與⾃⼰的精神團聚，
⽽只有精神才能賦予靈魂不朽，因此靈魂必須通過週期性的
質變來凈化⾃⼰，向著唯⼀的極樂世界和永恆安息之地前
進，這在《光輝之書》中被稱為「愛之宮殿」，在印度教中
稱為「解脫」；在諾斯底派中，被稱為「永恆之光的圓
滿」；⽽在佛教中則稱為「涅槃」。然⽽，所有這些狀態都



是暫時的，並非永恆。


⽣：但這些段落都沒有提到轉世。

師：我引⽤的段落中提到，有個靈魂懇求允許留在原

地，那麼這個靈魂必須是預先存在的，⽽不是被創造出來
的。在《光輝之書》（第三卷，第61⾴）中有⼀個更好的

證明，談到了轉世的⾃我（理性靈魂），⽽最後⼈格必須完
全消逝，內容如下：「靈魂在天上層⾯中疏遠『神聖⼀』
（祂的名受祝福），⾃存在之初就已投⾝於深淵，並預期著
再次降臨⼈間的時刻。」。這裡的『神聖⼀』是指阿特曼，
或「阿特曼-菩提」（Atma-Buddhi）。


⽣：除此之外，你們將涅槃視為天國或天堂，這確實有
些奇怪，因為每個東⽅學家都認為涅槃就是湮滅的同義詞！

師：從字⾯上理解，只有⼈格和分化的物質會湮滅。許

多早期的基督教教⽗都抱持著轉世和⼈三位⼀體的觀點。然
⽽，《新約聖經》和古代哲學著作的翻譯者，將靈魂和精神
混為⼀談，才造成了許多誤解。這也是為什麼佛陀、普羅提
諾和其他許多啟蒙者，現在被指控渴望靈魂徹底湮滅--「融

入神」或「與普遍靈魂重聚」--按照現代觀念，這就代表湮

滅。當然，⼈格靈魂必先分解成微粒，其中更純粹的本質才
能與不朽精神永遠聯繫。《使徒⾏傳》和《使徒書信》都是
天國的奠基⼈，但譯者誤解這些使徒表達的含義，如同現代
註釋《正道王國奠基經》誤解了印度偉⼤改⾰者的意思。
《使徒⾏傳》譯者扼殺了「氣息」⼀詞含意，使讀者沒有發
現此詞與靈魂的關係﹔或將《聖經》裡的靈魂和精神混為⼀



談，使讀者感覺此主題的扭曲。另⼀⽅⾯，佛陀的詮釋者也
不理解佛教四禪定的含義和⽬的。試問畢達哥拉斯學派：
「靈魂賦予了⽣命和運動，並具有光的性質，能化為虛無
嗎？」神秘學者認為：「在動物中展現出記憶能⼒、屬於理
性範疇的敏感靈魂，真的會死亡並化為虛無嗎？」在佛教哲
學中，「毀滅」只意味著物質的消散，不論是什麼形體或形
體的假像，因為⼀切有形體的事物都是暫時的，因⽽實際上
是⼀種幻覺。最長的時間在永恆中不過是眨眼之間。形體也
是如此。我們還來不及意識到已看到了它，它就像⼀道閃電
瞬間消失了，永遠地消失了。當靈性實體永遠擺脫了每⼀粒
物質或形體的束縛，重新成為精神性氣息時，它才會進入永
恆不變的涅槃，待的時間與⽣命輪迴⼀樣長久--真正的永

恆。這時，存在於精神中的「氣息」就什麼也不是了，因為
它就是⼀切；它在形體、表像、形體上已完全消亡；但作為
絕對精神，依然「如是」，已成為「存在性」本⾝。「融入
普遍本質」就意味著「與精神結合」。這絕不意味著湮滅，
因為湮滅代表永恆的分離。


⽣：但你的⽤詞不正是宣揚滅絕之說，如他⼈所指控
的？你提到⼈的靈魂會回歸其原初元素。

師：但你忘了，我告訴過你「靈魂」⼀詞有許多不同含

義，且迄今為⽌是如何鬆散的翻譯「精神」⼀詞。我們談論
動物性靈魂、⼈類靈魂和精神性靈魂，並對它們加以區分。
例如，柏拉圖將我們所謂「菩提」稱為「理性靈魂」，也加
上了「精神性」這個形容詞；⽽我們所謂輪迴的「⾃我」、
「⼼靈」，他卻稱之為「精神」。然⽽，我們所謂的「精



神」在沒有任何限定條件的情況下，僅指阿特曼。畢達哥拉
斯複述了古老教義，他說「⾃我」與神是共永恆的；靈魂只
有經歷了不同的階段才達到了神性的卓越；⽽⾁體則回到了
⼤地，甚低等⼼靈也消滅了。同樣的，柏拉圖將靈魂（菩
提）定義為「能夠移動⾃⾝的運動」。他還說：「靈魂是萬
物中最古老的，是運動的開端。」（《法律篇》第⼗章）因
此，他把「阿特曼-菩提」稱為「靈魂」，把⼼靈稱為「精

神」，但我們並不這麼做。


「靈魂先於⾁體產⽣，⽽⾁體則是後天的和次要的，根
據本性，並由主掌的靈魂統治。」「掌管⼀切運動之物的靈
魂也掌管著天上層⾯。」


「靈魂通過運動來引導天上、地上和海裡的萬物--這些

運動的名稱是：意志、思考、照顧、協商、形成真假意⾒、
喜悅、悲傷、⾃信、恐懼、憎恨、愛的狀態，以及相關的所
有主要運動。.........靈魂作為女神，總與努斯神結盟，以正

確⽽愉快的⽅式指導萬物；但當她與阿諾亞--⽽非努斯--在

⼀起時，⼀切都恰恰相反。」


這種語⾔將否定性視為本質性存在，如同佛教典籍⼀
樣。湮滅也能以類似⽅式解釋。積極的狀態是本質性的存
在，但本⾝不顯化。⽤佛教的說法，當精神進入涅槃時，便
失去了客體存在，但保留了主觀存在。對於客體思維⽽⾔，
這就成為了絕對的「無」；對主觀思維⽽⾔，這就是「無-

物」，沒有任何東⻄可以顯現給感官。因此，他們所謂的涅



槃，意味著個體在精神中的不朽性，⽽非在靈魂中，儘管靈
魂是「所有事物中最古老的」，但靈魂與其他眾神都仍是有
限的散發物，在形體和個體性上是有限的，但本質上不是。


⽣：我還沒有完全理解這個概念，您是否能透過⼀些例
⼦來解釋，我會非常感激。

師：這確實很難理解，對於⽣長在基督教會正規正統思

想的⼈來說更是如此。此外，我還必須告訴你，除非你深入
研究過所有⼈類「原則」的不同功能，以及這些原則在死後
的狀態，否則你很難理解東⽅哲學。


關於⼈的各種「原則」


⽣：我已聽過許多所謂「內在的⼈」的構成，我始終無
法完全理解其意。

師：當然，對於真正⾃我的各個⽅⾯（我們所謂的「原

則」），要正確理解和區分是非常困難的，也如你所說的令
⼈費解。更何況，儘管東⽅各派根本教導是相同的，但對這
些原則的數量看法不同。


⽣：你是指吠檀多學派嗎？對於你七個「原則」，他們
只分為五個？

師：確實如此；雖然我不想與博學的吠檀多學爭論這⼀

點，但我認為他們這樣做是有明顯理由的。對他們⽽⾔，各
種⼼智⾯向組成的複合精神集合體，才稱得上是⼈，⾁體不
過是卑微⾄極且純屬幻象的存在。並非只有吠檀多哲學這樣
認為。老⼦在《道德經》中也只提到了五個原則，排除了兩



個原則，即精神（阿特曼）和⾁體，⽽且把後者稱為「屍
體」。解脫勝王瑜珈學派實際上只承認三個「原則」；但實
際上，他們的「清醒意識」、「做夢狀態」和「起因體」
（進⾏轉世的⾝體）都是雙重的，因此共有六個。若再加上
阿特曼（非⼈格神聖原則或不朽元素，也等同於普遍精
神），加起來便是七個。（更清楚的解釋⾒《秘密教義》，
第⼀卷，第157⾴）他們可以堅持他們的立場，我們也會堅

持我們的。


⽣：這似乎等同於神秘基督徒的劃分：⾝體、靈魂和精
神？

師：⼀樣。我們可以簡單地將⾝體視為星光體的載體，

星光體是⽣命或⽣命能量的載體，欲體或（動物性）靈魂是
⾼等和低等⼼靈的載體，並由此形成六個原則，最後再加上
不朽的精神作為⼀切巔峰。在神秘學中，意識狀態的每⼀次
質變都會帶來新的⾯向，若此新的⾯向佔了上風，並成為活
躍「⾃我」的⼀部分，就必須賦予⼀個特殊的名字，以區別
所處的另⼀種狀態。


⽣：這正是難以理解的地⽅。

師：相反的，其實很容易，只要你掌握中⼼思想，了解

⼈在此意識層⾯或另⼀層⾯上的⾏為，對應於⼼智和精神狀
態。但我們解釋得越多，現代的唯物主義者似乎就越不能理
解。或許可以把⼈這個塵世⽣物分成三個主要⽅⾯，不能再
更少了，否則就變純粹的動物。⼈有客觀軀體；有思維原
則，比動物本能稍微⾼等，或稱活躍意識的靈魂；以及使⼈



遠遠超越動物的部分--即理性靈魂或「精神」。那麼，若根

據神秘學的教導，這三組代表性實體再細分，會得到什麼
呢？


⾸先是精神（指的是絕對者，因此也是不可分割的⼀
切），或阿特曼。在哲學中，這既不能被定位，也不能被限
制，只是永恆中的如是，即使是宇宙基質的最微⼩幾何點或
數學點上，都有精神的存在，正確地說，根本不應被稱為
「⼈」的原則。在形⽽上學中，精神只是⼈類單體及載體在
存活期間佔據的空間點。這個點如同⼈本⾝⼀樣是想像的，
在現實中是⼀種幻覺；在被稱為⽣命的幻覺之中，⼈格⾃我
在幻想中以為⾃⼰真實存在，必須考慮到⾃⼰。在解釋⼈類
之謎的基本道理時，為了使初次研究神秘學的⼈更容易理
解，神秘學將第七個原則稱為第六個原則的綜合，並賦予⼀
個載體，稱為精神性靈魂（菩提）。這隱藏了⼀個奧秘，從
不對外⼈透露，除非是已立下不可反悔誓⾔的⾨徒、或⾄少
是可以安全信賴的⼈，才有可能知曉。當然，如果這些內容
能公諸於眾，就不⾄於有那麼多爭論了；但是，這牽連到如
何有意識地投射⾃⼰星光體，此天賦就像「吉格斯之戒」⼀
樣，會對整個⼈類、特別是擁有這種能⼒的⼈造成致命的傷
害，所以才⼀直⼩⼼翼翼地保護著。我們繼續討論其他的
「原則」。神聖靈魂（菩提）是精神的載體。兩者合⼆為
⼀、非⼈格、且沒有任何屬性（在這個層⾯上），是兩個精
神性的「原則」。⾄於⼈類靈魂，即「⼼智」，⼤家都會同
意，⼈的智⼒⾄少是雙重的：⾼尚的⼈不太會變得卑鄙；或
者非常具智慧和靈性的⼈，有異於遲鈍、愚昧、物質性或近



乎動物思維的⼈，兩者之間存在著⼀個鴻溝。


⽣：但⼈為什麼不能⽤兩個「原則」或⽅⾯來表⽰呢？

師：每個⼈都有這兩個原則，其中⼀個比另⼀個更活

躍，在極少數情況下，因其中⼀個⾯向的⼒量和優勢太⼤，
導致另⼀個發展完全受阻或癱瘓。這就是我們所謂⼼靈的兩
個原則或⽅⾯，即⾼等和低等的；⾼等⼼靈是會思考、有意
識的「⾃我」，嚮往著精神性靈魂（菩提）；低等⼼靈是本
能的原則，被吸引向「欲體」，即⼈的動物慾望和激情所
在。⽬前為⽌已闡述了四個「原則」。最後三個原則是
（1）星光體，稱為塑性靈魂；承載著（2）⽣命原則；還

有（3）⾁體。當然，任何⽣理學家或⽣物學家都不會接受

這些原則，也無法對此解釋。也許正因為如此，他們⾄今都
不瞭解脾臟的功能，是星光體的物質載體；他們也不了解⼈
右側某個器官的功能，是上述慾望的所在地；他們更不了解
松果體，描述成⼀個含沙的⾓質腺體，⽽事實上，這個腺體
是⼈類最⾼和最神聖的意識所在--全知、精神性和包羅萬象

的⼼靈。這更清楚地表明，我們既沒有發明這七個原則，這
在哲學世界中也不是新的，如我們展⽰的那樣。


⽣：你們相信是甚麼會轉世？

師：會轉世的是⼈精神性且會思考的⾃我，是⼈的永恒

原則，是⼼靈的所在。不是阿特曼，甚⾄不是「阿特曼-菩

提」（⼆元單體），⽽是⼼靈，被視為個體⼈或神聖⼈。阿
特曼是宇宙⼀切，當它與載體菩提結合時，才成為⼈的本
體，且菩提將阿特曼與個體性（或神聖⼈）聯繫在⼀起。



「菩提-⼼靈」（第五和第六原則結合）是起因體，是「意

識」本⾝，連接居住塵世上的每⼀個⼈格。因此，靈魂是⼀
個通⽤術語，⼈的靈魂有三個⽅⾯：塵世或動物性的靈魂、
⼈類靈魂和精神性靈魂；嚴格地說，這只是同⼀個靈魂的三
個⽅⾯。靈魂的第⼀個⽅⾯在死後⼀點都不留；靈魂的第⼆
個⽅⾯（⼼靈），只有當神聖本質沒有被玷污時，才會存
活；⽽靈魂第三個⽅⾯除了不朽之外，在與⾼等⼼靈的同化
後，便成為有意識的神聖靈魂。不過，為了讓⼤家更加明
瞭，我們要先闡述輪迴是甚麼。




第七章：論轉世和重⽣


⽣：要將轉世的道理說明⽩是最難的。⾄今還沒有⼀個
神智學者能提供⼀個充⾜的證據來打破我的質疑。⾸先，關
於輪迴轉世理論的⼀個很⼤反駁點是，迄今為⽌還沒有⼈能
記得⾃⼰有前世，更遑論記得⾃⼰前世是誰了。

師：我明⽩你的論點，其實就是那個老⽣常談的反駁理

由：我們每個⼈對前世記憶都⼀無所知。你認為這使我們的
學說站不住腳嗎？我的回答是不會，且無論如何，這種反對
理由也不能作為最終的否定。


⽣：我想聽聽你的論點。

師：我的論點不多，也很簡捷。⾸先要考量的是（a）

現代最優秀的⼼理學家無法向世⼈解釋⼼靈的本質；（b）

他們完全不瞭解⼼靈的潛能和⾼等狀態，因此，這種反對意
⾒只是基於表⾯證據和間接證據得出的先驗結論。你先說
說，你認為「記憶」是什麼？


⽣：就普遍接受的概念⽽⾔，記憶是我們⼼智保留過去
思想、⾏為和事件的能⼒。

師：但是你沒提到，存在著三種記憶形式，彼此之間有

很⼤差別。除了通常所謂的記憶之外，還有回顧、回想和回
憶，對吧？你想過這些之間的差別嗎？記憶只是個通⽤名
稱。


⽣：這些似乎都是同義詞。




師：不，在哲學領域裡，這些可不是同義詞。對於有思
維能⼒的⽣物乃⾄於動物⽽⾔，「記憶」是⼀種天⽣能⼒，
外界物體作⽤於感官⽽引發聯想，重現過去的印象。記憶依
賴物質⼤腦的健康和正常運作；⽽回顧和回想都是此記憶的
特性和輔助。但是回憶則完全不同。「回憶」在現代⼼理學
中的定義，介於記憶與回想之間，或稱為「有意識地回憶過
去的事件，但對特定事物沒有全⾯⽽多樣化的參照。全⾯的
參照便是「回想」。」洛克（Locke）在講到回想和回顧時

說：「在不受外界感官影響下，當⼀個念頭再次發⽣時，稱
為回顧；當⼈⽤腦⼦費勁⽽努⼒地尋找後呈現的，稱為回
想。」但是連洛克也沒有清楚定義回憶，因為這不是物質性
記憶的特性，⽽是存在於物質⼤腦以外的⼀個直覺感知；這
種感知（在精神性⾃我永恆知識的激活）涵蓋了⼈類稱為
「異常」的視覺異象，包括神靈引發的圖像、或是瘋狂的胡
⾔亂語——被科學界歸類為幻想。神秘學和神智學對回憶有

著完全不同的看法。對我們來說，⼀般的「記憶」是物質
的、暫時的、僅依靠⼤腦的⽣理條件⽽存在，然⽽「回憶」
是靈魂的記憶。不管⼈們是否能理解此「回憶」，都能使⼀
個⼈確切知道⾃⾝曾存在過，⽽且還會繼續存在。華茲華斯
就曾寫道：


「我們的誕⽣不過是⼀場睡眠與遺忘，

靈魂伴隨我們升起，是我們⽣命之星，

它曾在別處落幕，

遙遠⽽來。」




⽣：如果你的教義是建立在這種記憶之上，你承認是基
於詩歌和非同尋常的幻想，恐怕能說服的⼈不會很多。

師：我沒有「承認」這是⼀種幻想。我只是說，⼀般⽣

理學家和科學家會稱這種回憶為幻覺和幻想。這種看⾒過去
事件的異象、以及對時間長廊深處的⼀瞥，確實不常⾒，與
我們⽇常⽣活經驗和物質記憶有著鮮明對比。但是，我們和
奈特教授⼀樣認為，「忘記過去所做過的⾏為，不能成為決
定性證據說未經歷過此事。」每位公正的反對者也會同意巴
特勒的《柏拉圖哲學講義》中所說的：「它（前世）之所以
讓我們覺得是誇⼤之⾔，秘密原因在於物質主義或半物質主
義的偏⾒。」此外，我們認為記憶只是幻覺，如奧林匹奧多
魯斯所說的，是我們⾝上最不可靠的東⻄。（註1）阿摩尼

烏斯-薩卡斯聲稱，記憶是⼈唯⼀與預⾔ （看⾒未來） 直接

對立的能⼒。此外，請記住，記憶是⼀回事，思想是另⼀回
事；記憶是記錄機器，是很容易失靈的登記簿；⽽思想則是
永恆不滅的。你會僅因⾁眼沒有看到某些事物，就拒絕相信
它們存在嗎？難道歷代⼈集體⾒證過凱撒⼤帝，不能充分證
明凱撒⼤帝曾經活過嗎？那為什麼無數⼈在通靈感官上的共
同證⾔不能參考呢？


⽣：但這些區分對⼤多數⼈好像太過細微⽽難以接受？

師：應該是說對⼤多數的物質主義者是如此。然⽽你

看，即使在短暫的平凡⼈⽣中，記憶也不能記錄⼀⽣發⽣的
所有事。很多時候，就連最重要的事件也會在我們的記憶中
沈睡，除非有其他關連的事情喚醒它，或者受到其他作⽤和



活動的刺激。⼈年紀越⼤這種情況越會發⽣，常常回想不起
事情來。若了解⼈的物質性和精神性原則，就會發現，記不
起前世是正常，記得起來才是奇怪呢！


為什麼我們記不起前世？


⽣：你已帶我們⿃瞰這七⼤原則；那麼，這些原則如何
解釋我們全然喪失前世記憶呢？

師：很簡單。我們所謂物質性「原則」（科學⽤其他名

稱稱呼，且沒有否認）（註2）在死後會與組成元素⼀起解

體，⼤腦記憶也就消失了，因此在後來的⾃我轉世中，不可
能記住或記錄任何東⻄。轉世時，⾃我會擁有新的⾝體、新
的⼤腦和新的記憶。因此，指望它去記住從未記錄過的東⻄
是荒謬的，就如同在顯微鏡下檢查⼀件兇⼿從未穿過的襯
衫，卻期待能此物上找到兇案⾎跡⼀樣荒謬。我們要調查的
不是那件乾淨的襯衫，⽽是作案時穿的衣服；但若這些衣服
都燒毀了，要如何找到兇案痕跡呢？


⽣：是啊！你要如何確定這起犯罪曾經發⽣過，或者那
位「穿著乾淨襯衫的⼈」曾⽣活過呢？

師：當然不是靠物質性處理來發現，也不是靠已逝之⼈

的證詞。但是，存在著我們法則接受的間接證據。要想確信
輪迴和前世的事實，就必須讓⾃⼰與真正永恆的⾃我建立聯
繫，⽽非憑短暫的記憶。


⽣：但⼈們要如何相信⾃⼰不瞭解、從未⾒過的東⻄，



更不⽤說與此建立聯繫？

答：如果⼀般⼈或博學之⼈都相信重⼒、以太、⼒、或

者科學抽象的「可⾏假設」，都是他們從未⾒過、觸摸過、
聞過、聽過或嚐過的——基於同樣道理，為什麼不應相信⼈

的永恆⾃我，這個更加合乎邏輯和重要的「可⾏假設」呢？


⽣：這個神秘的永恆原則到底是什麼？你能解釋⾃我的
本質，讓所有⼈都能理解嗎？

師：轉世的⾃我是個體性且不朽的，並非⼈格的

「我」；簡⽽⾔之，是單體（阿特曼-菩提）的載體，在天

界獲得獎賞，在塵世間受到懲罰，最後，在每⼀世投⽣時，
「五蘊」或五種屬性會附著其上。(註3)


⽣：你說的「五蘊」是什麼意思？

師：「就是我所謂的「屬性」，包含了記憶，這些都會

像花朵⼀樣凋謝，只留下微弱的香味。奧爾科特《佛教教
義》中的⼀段話直接涉及這個主題，論述如下：『儘管老年
⼈的⾝體和⼼智都發⽣了變化，但還記得年輕時的事情；那
為什麼我們無法將前世的回憶帶到這⼀世呢？因為記憶包含
在五蘊中，⽽五蘊會在此世改變，從⽽形成新的記憶，記錄
特定存在。然⽽，所有前世的記錄或映像都能保存，當悉達
多王⼦成佛時，他看到了⾃⼰前世的完整次序。......任何達

到禪那境界的⼈，都能如此追溯⾃⼰的⽣⽣世世。』這就表
明了，⼈格中不朽的品質（如愛、善良、慈善等）會附著於
不朽的⾃我之上，拍下神聖⾯向的永久影像；⽽⼈的物質性
五蘊（產⽣最顯著業⼒效應）卻如閃電般短暫，無法在新⼈



格的全新⼤腦上留下印象；然⽽，這絲毫不影響轉世⾃我的
⾝份。


⽣：你的意思是說，只有你所謂靈魂（⾃我）的記憶才
會留存下來，⽽⼈格什麼也沒有留下？

師：不完全是；每個⼈格中⼀定會留下⼀些東⻄，永恆

印記於轉世的精神性⾃我；只有絕對的唯物主義者例外，本
性已無任何縫隙可以讓精神之光穿過。（註4）（⾒論「死

後意識」和「出⽣後意識」）⼈格及五蘊會隨每次新的轉世
⽽不斷變化。如前所述，這只是演員（真正的⾃我）在⼀夜
之間所扮演的⾓⾊。這就導致我們在物質層⾯上沒有前世記
憶，⽽真正的「⾃我」則對前世瞭若指掌。


⽣：那麼，為什麼真實的或精神性的⼈，不將這種知識
印刻在他新的⼈格「我」上呢？

師：有名貧窮農舍裡的女僕，為何能在恍惚或夢遊狀態

下，說出希伯來語和拉⼩提琴，但在清醒狀態下卻辦不到
呢？因為，每個古老真正⼼理學家（非你們現代派⼼理學
家）都會告訴你，只有當⼈格性的「⾃我」癱瘓時，精神性
的⾃我才能⾏動。⼈的精神性「⾃我」是全知全能的，擁有
與⽣俱來的⼀切知識；⽽⼈格我則是環境的產物，是物質記
憶的奴隸。如果精神性「⾃我」能夠不間斷、無受阻地展現
⾃⼰，那麼地球上就不再有⼈類，我們都應該是神靈。


⽣：但應該也有些例外，有些⼈能記得⾃⼰的前世。

師：確實如此。但誰會相信他們呢？這些敏感的⼈往往



被現代的物質主義者認為是看到幻覺的瘋⼦。去讀讀沃克
（E.D.Walker）的《轉世，被遺忘的事實研究》⼀書吧，看

看其中⼤量證據。當⼈們談論靈魂時，有⼈問：「什麼是靈
魂，你有證據證明它的存在嗎？」當然了，去跟物質主義者
爭論是沒有⽤的。但我想問問這些⼈：「你能記得起你嬰兒
時是什麼樣⼦，做過什麼嗎？你能回想起出⽣後⼗八個⽉或
者兩年期間，任何關於你⽣活、思想、⾏為的記憶嗎？基於
同理，難道你要因此否認你曾是個嬰兒嗎？另外補充，轉世
的⾃我（或稱個性體）在天界期間，只保留前⼀世⼈格經歷
的精華，將物質經驗轉化為潛在狀態、轉換成精神性型態；
況且，兩世之間往往有⼗到⼗五個世紀之長，在此期間，物
質意識是絕對不活躍，沒有能使⽤的物質感官，因此根本不
存在。這也解釋了為甚麼無法保留純粹物質記憶。


⽣：你剛才說精神性⾃我是無所不知的。那麼，在所謂
天界⽣活期間，你⾼度讚揚的全知在何處體現？

師：在那段時間裡，精神性⾃我是潛伏的、潛在的，因

為⾸先，精神性⾃我（「菩提-⼼靈」的複合體）不是本

體，本體與普遍靈魂（普遍⼼靈）是⼀體的，只有這才是全
知的；其次，天界只是剛離世⽣活的理想化延續，是報應調
整期，補償前世無故受到的苦難。⾃我在天界只是潛在的全
知全能，⽽在涅槃，當⾃我融入普遍的「⼼智－靈魂」時，
才是實際上的全知全能。然⽽，在⾝體某些異常狀況和⽣理
變化下，⾃我擺脫了物質的束縛，就會重新成為準全知全
能。因此，上⾯所舉的夢遊者，能說希伯來語和拉⼩提琴的
例⼦，便能說明這⼀點。這並不意味著醫學對這兩個案例的



解釋沒有道理，因為該女僕多年前曾聽過她的主⼈（⼀位牧
師）朗讀希伯來⽂作品，⽽另⼀位女僕則在農場聽過⼀位藝
術家拉⼩提琴。但是，她們必定是被「那個」賦予靈魂，才
可能如此完美地朗讀。「那個」擁有與普遍⼼靈相同的本
質，因⽽是全知的。⼀種是⾼等原則作⽤於五蘊，使之運
作；另⼀種是⼈格暫時⿇痺，使個體性顯現出來。請不要混
淆兩者。


⼈格與個體性 (註5)


⽣：但兩者之間有什麽區別呢？我承認我還不清楚。確
實需要特別強調其中差異。

師：要理解這個觀點，必須⾸先研究兩套「原則」：精

神性原則，屬於不朽⾃我的原則；物質性原則，構成了⾃我
不斷變化的⾝體、或⼀系列⼈格。我們將這些原則起⼀個永
久性的名字，即–


1.阿特曼，即「本體」，既不是你的精神，也不是我的

精神，⽽是如陽光般照耀著所有⼈。這是普遍瀰漫的「神聖
原則」，與遍⼀絕對的元精神不可分，就像光束與陽光密不
可分。


2.菩提（精神性靈魂）只是阿特曼的載體。意識需要與

神聖⼆元體同化、或反映於意識中，否則，這「阿特曼-菩

提」各⾃或⼀起對於⼈體都沒有任何⽤處，就像陽光及光束
對地底下花崗巖沒有⽤處。阿特曼和菩提都不是業⼒所能觸
及的，因為阿特曼是業⼒的最⾼⽅⾯，某⽅⾯是⾃⾝的運作



媒介，⽽菩提在這個層⾯上是無意識的。此意識或⼼智是 


3.⼼靈（註6）是我執（「我」的概念）的衍⽣物或映

射產物。因此，當⼼靈與前兩者不可分割地結合在⼀起時，
就被稱為精神性⾃我和慧光。這是真正的個體性，是神聖的
⼈。這個「⾃我」最初投⽣⾄無知覺的⼈類形體，使之成了
⼀個真正的⼈。在此之前，這個⼈類形體被⼆元單體所活
化，卻沒有意識到（因為沒有意識）⼆元單體存在其中。這
個⾃我或稱「起因體」，籠罩著投⽣的每⼀個⼈格，受到業
⼒所驅使；這個⾃我，要承擔每⼀個新⾝體或⼈格所犯下的
所有罪孽——在漫長的輪迴中，轉瞬即逝的⾯具掩蓋了這個

真正的個體。


⽣：但是，為什麼⼈的⾃我即便已忘卻了該經歷，還要
受到懲罰呢？這樣的法則公平嗎？

師：⼈的⾃我沒有忘卻過去；它知道並且記得⾃⼰所犯

的錯誤，就像你知道昨天做了什麼⼀樣清楚。我們稱為「⾝
體」的物質複合體，儘管無法回想起其前世（即先前的⼈
格）所做的事情，不代表真正的⾃我已經忘記了它們。若⼀
位男孩偷了蘋果⽽懲罰他的新鞋，也同樣不公正，因為新鞋
對此⼀無所知。


⽣：難道精神性意識與⼈類意識（記憶）就沒法溝通
嗎？

師：當然有辦法，但從未被現代⼼理學家所認可。⼈的

直覺、「良知的聲⾳」、預感、模糊的似曾相識感等等，不
正是這種溝通嗎？要是多數受過教育的⼈，都能像柯勒律治



擁有敏銳的精神感受⼒，展現直覺⼒，那該有多好。聽聽他
對於「所有思想本⾝是不朽的」可能看法：


『如果要想使⼈的智⼒（記憶突然「復甦」）更加全
⾯，只需要不同且適當的組織，即⼈的「天上體」⽽非「塵
世體」，就能讓每個⼈的靈魂回顧過去的經歷（眾多前
世）。』⽽這個天上體就是我們的⼼靈⾃我。


關於對⾃我的獎勵和懲罰。


⽣：你曾說過，⾃我在投⽣期間無論過上怎麼樣的⽣
活，都不會在死後受到懲罰。

師：不會的，除了在極特別的和罕⾒的情況，我們在此

處不談，且「懲罰」的真正屬性與你們神學關於詛咒的概念
無關。


⽣：如果⼈在今⽣會受前世所犯的錯誤的懲罰，那麼，
獎勵是否也應發⽣在今⽣ ?


師：是的。我們不認為在此塵世外有任何的懲罰，因為
精神性⾃我唯⼀知道的狀態，是純粹的喜悅。


⽣：你是什麼意思？

師：很簡單。⼈在客體層⾯和物質世界裡所犯的罪惡，

無法在純粹主體世界中得到懲罰。我們不相信地獄和天堂是
⼀個地點，也不相信地獄之火和其中不死之蟲有客觀存在，
不相信地上鋪滿藍寶⽯和鑽⽯的耶路撒冷。我們相信的是死



後的⼼智狀態，如同⼀個活⽣⽣的夢境。我們相信⼀個永恆
的法則，充滿著絕對的愛、公正和慈悲，我們會說：「此時
投⽣的⾃我（註7），無論最初的業⼒過失如何、或後果多

麼嚴重，任何⼈（指精神性實體的外在物質形體或週期性形
體）都不應為其出⽣的後果承擔責任。他沒有要求被⽣出
來，也不能選擇⾃⼰的⽗⺟。他只是個環境的受害者，是無
法控制事件的結果；如果我們公正地分析他所犯的錯誤，⼗
有八九他是受害者⽽不是加害者。⼈⽣不過是⼀部無情的
戲，⼀個需要渡過的風暴海洋，⼀個令⼈不堪負荷的重負。
最偉⼤的哲學家都曾試圖深究並找出其存在的理由，然⽽除
了擁有鑰匙的東⽅聖賢外，所有⼈都未能成功。正如莎⼠比
亞所描述的⽣命：—


「......⽣命不過是個⾏走的影⼦，⼀個可憐的伶⼈


在舞臺上懊惱、張狂，短暫的時光過後

永遠消亡。

這是個⽩癡講述的故事

充滿喧囂與狂躁

卻毫無涵義。」


⼈⽣若單獨來看似乎毫無意義，但作為⼀系列⽣命的整
體，卻⾄關重要。每個⼈的⼀⽣在完整開展後，幾乎都是⼀
場悲哀。在⼈⽣波濤中，像腐⽊般被拋來拋去，可憐無助，
若只因⾃⾝太脆弱⽽無法抵抗，難道就應受到永恆的譴責，
或暫時的懲罰嗎？絕不！無論⼀個極惡的⼈、或者是⼀般的
罪⼈，是好是壞，有罪還是無辜，⼀旦擺脫了⾁⾝⽣活的重



擔，疲憊不堪的摩奴（「思考的⾃我」）便擁有享受絕對休
息和⾄福的權利。這種睿智、公正的法則並不仁慈，會對⾃
我前世所犯下的每⼀樁罪孽，在投⽣時施以因果報應；並提
供長時間的⼼智休憩給離世的實體，完全忘卻前世⼈格所發
⽣的每⼀件悲慘事件，甚⾄忘卻最微⼩的痛苦念頭，⽽只在
靈魂記憶中留下或產⽣幸福回憶。普羅提諾說，我們的⾝體
是真正的遺忘河，因為「陷入其中的靈魂忘卻了⼀切」，這
話有更多涵義。我們的⾁體如同遺忘河，在天界中的天上體
也是如此，⽽且還不⽌如此。


⽣：那麼兇⼿、違犯神聖和世間法律的⼈，難道能逍遙
法外？

師：誰這麼說了？我們的哲學擁有⼀套懲罰原則，與最

嚴格的加爾⽂主義者⼀樣嚴厲，但這套原則更為哲學、且與
絕對正義更加⼀致。沒有⼀個罪惡的⾏為或思想能逃脫懲
罰。事實上，罪惡的思想比⾏為更為嚴重，因為思想更有潛
⼒產⽣罪惡的結果。(註8) 我們相信萬無⼀失的報應法則，

稱為業⼒，是⾃然的因果鏈產⽣的必然結果。


⽣：那這是如何作⽤或在哪裡作⽤的呢？

師：福⾳書中的智慧提到，每個⼯⼈都應按勞取酬。古

老智慧則⾔，每⼀⾏為都會⽣出無窮後果，或善或惡。將這
兩句話結合起來，就能明⽩原由。靈魂在經歷了⼀⽣苦痛之
後，在天界獲得⾜夠、甚⾄是百倍的補償。⽽當投⽣之時到
來，業⼒會帶著「五蘊」隊伍在天界之⾨前等待，⾃我便從
此處出現投⽣。⾃我休息完後，在公正報應之秤中接受未來



的命運，再次受因果定律的⽀配。神秘、不可抗拒的完美公
正智慧法則，決定並準備好投胎的對象，⾃我前世的罪過將
在此受到懲罰。懲罰並非發⽣在想像中的地獄，也不是發⽣
在充滿戲劇性火焰、長著可笑尾巴和⾓的魔⿁之地，⽽是在
塵世，即曾犯下罪的界域和層⾯，必須為每⼀個惡念和⾏為
贖罪。種瓜得瓜，種⾖得⾖。輪迴將聚集許多⾃我在他周
圍，都是他過去⼈格曾直接或間接傷害的⼈，即便當時可能
只是⼀個無意識犯罪⼯具。復仇女神會將這些⼈安排在他投
胎的道路上，隱藏著老的、永恆的⾃我...


⽣：那麼你所謂的公正何在？因為這些新的「⼈格」並
不知道曾犯過罪或者曾受害。

師：如果有⼈的衣服被偷，路上發現⼩偷正穿著這件衣

服，於是將它撕扯下來，這樣的處理⽅式公正嗎？新的「⼈
格」如同⼀套具有特定特徵、顏⾊、形狀和品質的全新衣
裝；但穿上它的⼈，還是從前那個老問題⼈物。受⼈格之苦
的是個體性。只有這樣才能解釋，為何⼈分配到的命運如此
看似不公且可怕。現代哲學家能否合理的解釋，為什麼⼀些
無辜的好⼈需⼀⽣受罪？為什麼⼤城市裡會有貧⺠窟，被社
會和命運拋棄；為什麼有⼈⽣來貧賤，有⼈⽣⽽富貴；為什
麼⼀些最惡劣或不配的⼈能出⾝顯赫，⽽有些乞丐的內⼼境
界媲美最⾼貴之⼈；數不盡數的例⼦。如果哲學家和神學家
能夠說出更令⼈滿意的答案，你才有拒絕轉世論的權利。連
最偉⼤的詩⼈也都曾模糊地感知到此真理中的真理。雪萊相
信此，⽽莎⼠比亞在描寫出⽣的無價值時，肯定也思考過。
他寫道：




「為什麼要讓我的出⽣壓抑我躍升的精神？

難道所有⽣靈不都受時間所限？

現今地上的乞丐成群，

他們的祖先卻可能是國王，

⽽許多現在的君主，他們的⽗親

曾是那個時代的渣滓……」


將「⽗親」改成「⾃我」，你就會看到真理。


腳註：


1.奧林匹奧多魯斯在《斐多篇》中說：「幻覺會阻礙我

們的智⼒構想；因此，當我們受到神聖啟發時，如果幻覺介
入，熱誠能量就會消失：熱誠和幻覺是相互對立的。如果有
⼈問說，靈魂是否能被激發⽽無幻覺，我們的回答是可以，
因靈魂能感知到普遍性。因此，靈魂的知覺獨立於幻覺；然
⽽同時間，幻覺的能量中伴隨著它，如同風暴追逐著海上航
⾏之⼈。」


2.即每個⼈的⾝體、⽣命、激情和動物本能，以及星光

體（無論是在思想或⼼靈之眼中感知到的，或是客體上與⾁
體分離的），這些原則我們稱之為⾁體、⽣命能量、欲體和
星光體。


3.佛教教義中有五種蘊（屬性）：「⾊蘊（形體或⾝



體），物質屬性；受蘊，感覺；想蘊，抽象想法；⾏蘊，⼼
智傾向；識蘊，⼼智⼒量。我們是由這些形成的，通過這些
才能意識到存在，並與周圍的世界交流。」


4.或精神性⾃我，與⼈格⾃我相對。學⽣不能把精神性

⾃我與「本體」混為⼀談。「本體」是阿特曼，是我們內在
的上帝，與普遍精神密不可分。


5.奧爾科特上校在他所著的《佛教教義》中，迫於神秘

哲學的邏輯結論，不得不糾正以前東⽅學家的錯誤，並對讀
者說明了理由。他說道：「⼀個⼈的貪慾凝聚物（五蘊）連
續出現在塵世上（投⽣），形成了⼀系列的⼈格。每次轉世
時，⼈格都與前次或下次轉世時有所不同。業⼒是「機械上
帝」，現在帶上聖⼈的⼈格⾯具（或映射），然後下⼀世是
⼯匠等，如此迴圈往複。儘管⼈格不斷變化，但如同⽣命線
串起珠⼦般，從未間斷過；永遠是那條特定的⽣命線。因
此，這是個體性，是個體的⽣命波動，始於涅槃（或稱⼤⾃
然的主觀⾯），正如光或熱在以太中的波動，始於動態源
頭；在業⼒的驅動和貪欲的創造性引導下（未滿⾜的存在慾
望），穿越⼤⾃然的客體層⾯，並通過許多循環變化回到涅
槃。在個體鏈中，從⼀個⼈格傳遞到另⼀個⼈格的東⻄，瑞
斯-⼤衛斯先⽣稱為「性格」或「⾏為」。「性格」並非只

是⼀種抽象形⽽上學概念，⽽是⼀個⼈⼼智特質和道德傾向
的總和。若將⽣命波動視為個體性，⽽⼀系列投⽣視為獨立
⼈格，這是否有助於消除瑞斯-⼤衛斯先⽣所謂的「無奈的

神秘權宜之計」呢？從佛教的⾓度來說，完美的個體性就是



⼀個佛；佛是⼈類的罕⾒之花，無絲毫超⾃然成分。⼀個⼈
要成佛，需要經過無數個世代（「四個阿僧只劫和⼗萬個輪
迴」，斯-⼤衛斯的《佛陀的誕⽣故事》，第13⾴），還需

要⼀種成佛的鋼鐵般意志，貫穿所有後世、堅定不移，那這
裡指的是誰的意志和毅⼒呢？是⼈格的？還是個體性的：在
每次轉世時部分顯現，由所有轉世片段構成？」（《佛教教
義》，附錄A.137）


6.「普遍⼼靈」是⼼靈的源頭。⼼靈也被稱為「投⽣的

靈」，因為根據我們的哲學，⼼靈是「普遍⼼靈之⼦」，投
⽣到此輪次的⼈類第三根種族，從⽽創造了（或者說產⽣
了）會思考的⼈（摩奴）。因此，⼼靈才是真正會轉世且永
久的精神性⾃我，是個體性，⽽我們各種不同的⼈格只是其
外在⾯具。


7. 墮落天使教條正是基於這種錯誤才建立的，殘酷⽽不

合邏輯。《秘密教義》第⼆卷對此進⾏了解釋。所有的「⾃
我們」都是能思考、有理性的實體（普遍⼼靈之⼦），曾在
前⼀個⽣命週期（顯化期）中，以⼈類的形式或其他形式存
在過，⽽業⼒使他們投⽣⾄此世的⼈。根據秘儀中的的教
導，其中有⼀些「⾃我」遲遲不遵守這⼀法則（如同印度教
中的鳩摩羅，或基督教傳說中的⼤天使米迦勒，他們「拒絕
創造」），未能適時投⽣，導致原本註定給他們的軀體受到
玷污（參⾒《秘密教義》第⼆卷），因此產⽣了無知覺形體
的原罪、以及受到懲罰的⾃我們。所謂的將叛逆天使投入地
獄，其實是指這些純潔的靈或⾃我被囚禁在不潔之物——⾁



體之中。


8.「我實實在在地告訴你們，凡看⾒婦女就動淫念的，

這⼈⼼裡已經與她犯了。」（⾺太福⾳第28章）

 




第八章：論欲界和天界


論低等「原則」的命運


⽣：你所謂的欲界是什麼？

師：⼈死後，三個低等原則會永遠離開，即⾝體、⽣命

和⽣命的載體，稱為星光體或雙體。然後，剩下的四個原則
包括了中間原則（動物性靈魂或稱欲體，包含從低等⼼靈中
吸收的東⻄）還有⾼等三原則，會發現⾃⼰存在於欲界。欲
界是⼀個星光界地區，是學究神學中的「靈薄獄」，是古⼈
的「冥府」，嚴格來說，只是⼀個相對意義上的地區，沒有
明確的區域或邊界，⽽是存在於主觀空間之中；也就是說，
超越我們的感官知覺。但此處仍然存在，所有⽣物（包括動
物）的星光體都在此處等待第⼆次死亡。對於動物來說，星
光體粒⼦會徹底分解和完全消散；⽽對於⼈類星光體，當第
⼆次死亡開始時，「阿特曼-菩提-⼼靈」三元組會進入天界

狀態，從⽽與低等原則（前⼈格的映像）分離。


⽣：之後呢？

師：隨後，欲體的幽靈便失去了思維原則（⾼等⼼靈）

以及⼼靈的低等⽅⾯（動物智能）。它不再接受⾼等⼼靈的
光照，也沒有能運作的⼤腦，於是就崩解了。


⽣：崩解成怎樣？

師：如同青蛙被切除部分⼤腦後的狀態。「欲體」再也

不能思考，甚⾄在最低等動物層⾯也不⾏。從那以後，也不



再是低等⼼靈，因為這個「低等」若沒有「⾼等」就什麼都
不是。


⽣：難道這種非實體就是靈媒的通靈室⾒到的具現化存
在？

師：就是這種非實體。然⽽，它只是⽋缺推理或思考能

⼒，但仍然是⼀個實體，在某些情況下顯得飄渺和具流動
性。當它被磁性地、無意識地吸引到⼀個靈媒⾝上時，會暫
時通過靈媒的代理⽽復活。這種「幽靈」或「欲體」可以比
擬為⽔⺟，當他在⾃⾝元素或⽔中（靈媒的特定氣場），就
會呈現出⼀種縹緲的凝膠狀，但⼀旦被扔出⽔，就會溶解在
⼿中或沙⼦上，在陽光下尤為如此。「欲體」在靈媒的氣場
中過著間接的⽣活，透過靈媒或在場者的⼤腦進⾏推理和說
話。但已偏離主題，且無意侵犯他⼈領域。我們繼續討論轉
世這個話題吧。


⽣：請問轉世的⾃我在天界會待多久？

師：根據上⼀世的靈性程度和功過。平均時間是⼗到⼗

五個世紀，如先前提到過。


⽣：但為什麼⾃我不能如通靈者所希望的那樣，能夠顯
現並與凡⼈交流呢？是什麼東⻄阻⽌了離世的⺟親與在世的
孩⼦交流，或離世的丈夫與在世的妻⼦進⾏交流呢？我必須
承認，這是⼀種非常撫慰⼈⼼的信仰；我也理解為什麼相信
的⼈很難放棄這種想法。

師：沒有⼈會強迫他們放棄這種信仰，除非他們更愛真



理⽽不是虛構，無論此虛構多麼「撫慰⼈⼼」。通靈主義者
可能不會喜歡我們的教義；然⽽，他們所信仰和傳授的東
⻄，比我們的還要⾃私和殘忍。


⽣：我不明⽩。哪裡⾃私了？

師：因為他們的理論認為回歸的靈魂是真正「⼈格」，

我將進⼀步說明。如果天界（你也可以稱它為天堂）是⼀個
極樂世界，從邏輯上來說，該處不會有悲傷與痛苦。我們讀
過書中的許多許諾，凡進了天堂的⼈，「上帝將抹去他眼中
的淚」。但若死者的靈魂能回到⼈世、看著世間的⼀切，尤
其是⾃⼰家裡的事情，那有何來的快樂？


為什麼神智學不相信⼈純淨的「靈」死後不能回到⼈世


⽣：你的意思是什麼？為什麼與在世之⼈交流會破壞他
們的快樂？

師：這很簡單，讓我們舉個例⼦。假設有⼀位⺟親離

世，留下了無助的幼⼩孩⼦成了孤兒，離開所愛的丈夫。就
我們的教義⾔，她的靈或者⾃我（個體性）在整個天界期
間，完全沈浸在⽣前最⾼貴的情感，包含對孩⼦的愛，對受
苦之⼈的憐憫等等，她現已完全與「淚之⾕」隔離了，對於
留在⾝後的痛苦毫無知覺。⽽通靈主義者所說的正好相反，
認為死者對於世間之事不僅有切實的感知，⽽且比活著時更
加深切，因為「死者的靈能看⾒得事物比活⼈多」。我們認
為，逝者在天界會全然相信⾃⼰尚未離開⼈世，且不知死為
何物，感到幸福快樂；⼀位⺟親在死後，靈性意識會讓她⾃



認仍被孩⼦們和所愛之⼈包圍著，此境完美無缺、完全快
樂。通靈主義者則否認這種情況。根據他們的教義，⼀名不
幸的⼈，在死後也不能從⽣時的悲苦中解脫出來。⼈⽣杯中
的苦酒，他⼀滴也不得少飲；既然他看得到⼀切，便只能將
塵世的苦澀之味飲盡。這名愛妻在⽣前曾努⼒減輕丈夫的悲
傷，如今卻只能無⼒地看著絕望的丈夫，記錄他流下的每⼀
滴熱淚。更糟的是，可能他的淚很快就乾了，找到另⼀張笑
臉佔據了他的⼼房；看著另⼀個⼈取代了她，聽孩⼦稱呼⼀
個冷漠的⼈為「媽媽」，被忽視或者被虐待。根據這⼀理
論，原本「輕柔地飄向不朽⽣命」，⾺上就變成了精神痛苦
的新道路。然⽽，在《美國通靈⼈》雜誌中，側欄滿是逝者
的資訊，說著他們是多麼的幸福！這種情況能被稱為幸福
嗎？這種「幸福」可以說是最壞的詛咒，連正統的天罰都比
這來的輕。


⽣：那麼你們的教義如何避免這個⽭盾呢？你們曾說靈
魂無所不知，但怎麼⼜對⼈間⼀切盲然不覺呢？

師：因為這是愛與慈悲的法則。「⾃我」在天界時，雖

然本⾝是無所不知，但仍被過去的「⼈格」外衣包裹著。我
告訴過你，那些曾觸動「⼈格」內⼼的東⻄，在死後仍會依
附著⾃我，跟隨他去了天界，包含所有抽象、不朽且永恆的
品質或屬性，如愛與慈悲、對善良、真實與美好的熱愛。在
天界時期，⾃我成了⽣前最理想的映像，⽽這並非全知的。
如果他是全知的，就不會在天界狀態裡。


⽣：你基於的理由是什麼？




師：如果你想得到哲學嚴謹的答案，那我會說，這是因
為永恆真理之外的⼀切都是幻覺，永恆真理既沒有形體、顏
⾊、也沒有限制。能將⾃⼰置於幻覺⾯紗之外的⼈，是最⾼
等的開悟者和啟蒙者，不會有天界狀態。⾄於普通凡⼈，擁
有徹底快樂的天界，完全忘卻前世中痛苦和悲傷之事，甚⾄
不知道痛苦和悲傷的存在。在兩世之間的天界裡，被嚮往的
事包圍，由世間所愛之⼈陪伴著，滿⾜靈魂所有的願望。就
這麼在漫長的世紀中，享受著純粹的幸福⽣活，報償世間所
受之苦。簡⽽⾔之，沈浸在⼀個連綿不斷的幸福海洋中，只
有當更⾼程度的幸福出現，才能驅使他跨越這片海洋。


⽣：但這已比單純的幻想還嚴重，已是瘋狂的幻覺！

師：從你的觀點可能是幻覺，但從哲學的⾓度則不是。

再者，我們的⼀⽣不都充滿了幻覺嗎？許多男男女女，不都
多年⽣活在愚者的天堂嗎？有個愛著丈夫的妻⼦，相信丈夫
同樣愛著她，但其實對她不忠，你難道忍⼼去傷她的⼼、破
壞她的美夢，把她拉回現實世界嗎？我認為你不會。我再次
強調，這種遺忘和幻覺-如果你這麼要這麼稱呼的話-只是⼤

⾃然的仁慈法則和嚴格的公正。無論如何，這比傳統教義中
⼀對翅膀的⾦⾊豎琴要迷⼈得多。儘管你們的描述聽起來更
加虔誠：「逝者的靈魂在天堂耶路撒冷漫步，參拜教主和先
知、拜⾒聖徒、敬仰烈⼠隊伍」，但實際上，這只是⼀個更
加虛幻的幻覺。⺟親⽤永恆的愛來愛護孩⼦，是眾所周知的
事實，但「天堂耶路撒冷」中所提到的⼈物卻使⼈相當困
惑。然⽽，我寧願相信道路鋪滿珠寶的「新耶路撒冷」，也
不願相信通靈者的冷酷教條。另外⼀些⼈相信逝者的意識能



在「夏⽇樂⼟」中享受快樂，儘管顯得更加⾃然，但和「新
耶路撒冷」⼀樣荒謬，會讓⼈失去對逝者的尊重。相信⼀個
純潔的靈魂被死亡隔絕後，無法幫助他最愛的⼈，⽽是必須
⽬睹他們的罪惡、錯誤、背叛，尤其是苦難，卻同時相信這
些逝者仍感到快樂，這純粹是⼀個瘋狂的想法。


⽣：我確實從未想過你論點中的某些⽅⾯。

師：正是如此，通靈主義者的這種想法，要麼是極度⾃

私，要麼完全不懂因果正義。事實上，我們與已故之⼈的聯
繫比⽣前更為緊密。這並非天界的幻想，⽽是事實。純粹的
神聖之愛是⼈⼼的開花，紮根於永恆⼟壤之上。這種精神上
的神聖之愛是永恆的，⽽業⼒將使精神上相愛之⼈在同⼀家
庭中相遇。我們說，愛超越死亡，或許你認為這是幻想，但
這是⼈所擁有的⼀種神奇⽽神聖的⼒量。⼀位已故⺟親的⾃
我在天界狀態中，對她幻想中的孩⼦充滿了愛，沈浸在幸福
之中，如在世時般真實：這種愛會被在世的孩⼦感知到。愛
會出現在孩⼦的夢中，或在不同場合顯現，彷彿天意的庇護
⽽能逃離危險。愛是⼀種強⼤的庇護，不受時空限制。不僅
天界狀態中的「⺟親」能如此，其他⼈際關係也是如此，但
不適⽤於⾃私或物質性的情感。依此類比。


⽣：也就是說，你認為活⼈與逝者靈魂交流是不可能
的？

師：不可能，但有⼀、兩個例外，有可能那個⼈剛去世

幾天，⾃我還未進入天界。但須思考另⼀個問題，究竟有誰
與死者之靈交流後獲得益處呢？（有少數例外狀況，逝者懷



有強烈的回歸⼈間願望，使⾼等意識保持清醒，這時真正進
⾏交流的是「個體性」的靈。）⼈死後的靈會陷入昏迷，很
快便進入我們所謂「天界前的的無意識狀態」。第⼆個例
外，是所謂的「應⾝」。


⽣：他們是什麼？如何解釋這個名字的涵義？

師：「應⾝」之⼈已贏得了涅槃和輪迴休息的權利--

（並非「天界」，因為天界只是我們意識的幻覺，是⼀個快
樂的夢，⽽那些合乎涅槃的⼈，已完全失去⼀切慾望或世間
幻象）--但出於對塵世之⼈的憐憫，⽽放棄了涅槃的狀態。

這些開悟者或聖⼈認為，⼈類在無知的苦難中哀痛，⾃⼰卻
在極樂中安息，是⼀種⾃私⾏為，因此放棄了涅槃，決定以
靈的⽅式隱⾝於世間。他們沒有⾁體，因為物質軀體已被拋
下，但仍保留其他原則，在星光界中⽣活。應⾝確實能與少
數被揀選的⼈交流，但肯定不是與普通靈媒交流。


⽣：我之所以詢問應⾝的涵義，是因為⼀些德⽂著作和
其他著作中提到，在北傳佛教中，應⾝是佛在⼈間的顯現或
化⾝。

師：是的，只是東⽅學家誤以為這個⾝體是客體性和物

質性，事實上是純粹星光體和主觀性的。


⽣：他們如何在塵世上⾏善？

師：他們不太能直接幫助個體，因為他們無權幹涉因果

報應，只能建議和啟發凡⼈為⼤眾謀取福利。然⽽，他們所
做的善⾏仍比你想像的要多得多。




⽣：這⼀點科學界永遠不會同意，就連現代⼼理學也認
為，⼈腦死亡後沒有⼀點智⼒可以存在。你對他們的質疑如
何回答呢？

師：我不想費⼯夫回答，只會簡單地引⽤奧克森所說：

「智⼒在⾝體死亡後得以保存。這不是⼀個只關於⼤腦的問
題...據我們所知，主張⼈的精神不滅是有道理的。」


⽣：可是，奧克森是個靈媒？

師：是的，是我所知道唯⼀真誠的靈媒，沒有其他靈媒

的祕義真理能與他相比，儘管關於「靈魂⾝份」的部分仍與
我們有分歧。他常說：「那些未成熟、胡亂玩弄神祕學的
⼈，不知道跨越⾨檻的危險代價。」(註1) 我完全同意他的

觀點，並接受他在1884年7⽉演講中提出的三個主張。


⽣：他提了什麼主張？

師：1）有⼀種⽣命，與⾝體的物質⽣命同時存在、且

獨立於此。

2）這⾃然⽽然地得到⼀個結論：這種⽣命超越了⾁體

⽣命（我們認為此⽣命延伸⾄天界）。

3）處於該狀態的存在，能與我們所處世界進⾏交流。


這三點只有在細微及次要⽅⾯與我們解釋的不同。最主
要是我們對於精神和靈魂的看法，或者說「個性體」和「⼈
格」。靈媒認為這兩者是同個東⻄，但我們將此區分開來，
並且說，只有⼈的動物性靈魂可以與⼈交流，除了以上講的



特例外。我們回到最初「五蘊」話題。


⽣：我現在清楚多了。那些最⾼尚的蘊依附於轉世的⾃
我，並留存下來，成為天使般經歷的寶貴財富。反之，物質
性的蘊、以及⾃私和個⼈動機，在兩次轉世之間，會從作⽤
的領域消失，但在隨後轉世中，作為業⼒結果重新出現，需
要加以贖清；因此，該⾃我不想離開天界。是這樣嗎？

師：非常接近。還可以再補充道，報應法則（或稱業

⼒）對於⾼尚、具靈性的⼈給予天界的回報，並且在轉世時
給提供更多發展的機會，以及⼀個合適的⾝體。


⽣：那麼，那些⼈格低等的蘊在⾁體死亡後變成了什
麼？被銷毀了嗎？

師：是，也不是－這對你來說會是⼀個新的形⽽上和神

祕學概念。這些蘊作為⼈格的附屬品被銷毀；但作為果報，
會像胚芽⼀樣懸掛在塵世氛圍中，準備復甦，如同許多復讎
的惡魔，當⾃我再次轉世時，附著在新的⼈格上。


⽣：這個概念已超越了我的理解⼒，太難懂了。

師：因為你還未完全掌握所有細節。若深入探究，會發

現轉世理論在邏輯、連貫性、哲學深度、神聖仁慈與公平⽅
⾯，超越了世間任何其他理論。這描繪了⾃我（神聖靈魂）
永恆進化的理念，由外在向內在演化，由物質向精神轉化，
最終與神聖原則完美融合。從⼀個層⾯的美與完美，到另⼀
個更⾼層⾯的美與完美，每個循環都帶來新的榮耀、知識和
⼒量，這就是⾃我（Ego）的命運，如此逐步提升，在每個



世界和投⽣中，成為⾃⼰的救贖者。


⽣：但是基督教教導的也是同樣的內容，也說⼈會進
步。

師：是的，但基督教還附加⼀點說，若沒依靠⼀位神奇

的救世主，我們是不可能得救的，不相信此教條的⼈都註定
滅絕。這就是基督教與神智學的不同。基督教強調的是「精
神性⾃我」下降到「低等⾃我」；⽽神智學強調努⼒提升⾃
我到「基督境界」或者稱「菩提境界」。


⽣：然⽽，若不從形⽽上學來看，意識的湮滅難道不等
於⾃我的湮滅嗎？

師：若基督徒相信字⾯上的⾝體復活，認為每⼀根骨

頭、動脈、和肌⾁原⼦都將在審判⽇復活，就會得出你的結
論。若你仍認為不朽之⼈是由易腐的⾝體和有限的特質所塑
造的，那麼我們就無法達成共識。


⽣：在討論完關於「蘊」的問題後，讓我們回到死後意
識的問題。⼤多數⼈對此感興趣。我們在天界中擁有的知識
是否比在塵世上多？

師：某⽅⾯來說，我們在天界可以學習更多知識，進⼀

步培養在世時所熱愛的和嚮往的能⼒，前提是要抽象的和理
想化的能⼒，比如⾳樂、繪畫、詩歌，等等，因為天界只是
⼀個理想化、主觀的延續塵世⽣活。


⽣：可是，靈在天界已完全從物質解脫出來，為什麼沒
有全部的知識呢？




師：因為就如我所說，⼈的「⾃我」可以說是結合了前
世記憶。因此，若加以思考、將各個事實連接起來，就會發
現天界狀態並非無所不知，⽽只是前世的超然延續，是⼈的
靈魂在經歷艱難⼈⽣後的休憩之處。


⽣：然⽽，科學界的唯物主義者堅信⼈死後就什麼都沒
有了；⼈的⾝體會分解成基本元素；所謂的靈魂只是暫時的
⾃我意識，是⽣物⾏為的附屬產物，會像蒸汽⼀樣消逝。這
種觀點會很怪異嗎？

師：這並不會怪異。如果有⼈認為死後就沒有⾃我意

識，實際上正是無意識在預測⾃⼰的未來，因為⼀旦他們如
此堅信著，就不會有死後意識。然⽽，每個規則都有例外。


論死後和出⽣後意識（註2）


⽣：但是，如果⼈在死後仍有⾃我意識是個法則，為什
麼會有例外？

師：靈性世界的最基本原則是沒有例外可⾔。但對於選

擇視⽽不⾒的⼈，情況則不同。


⽣：你說得很對。就好比盲⼈因為無法看到太陽，就否
認太陽的存在。然⽽在死後，每個⼈的精神之眼不是會被迫
看⾒嗎？你的意思是這樣嗎？

師：這個⼈不會被迫去做任何事情時，也不會⾒到任何

事物。如果在世時便認為⽣命不會在死後延續，那在死後也
將⼀無所⾒，因為此⼈的⼼靈能⼒在⽣前受到阻礙，死後也



無法繼續發展，永遠處於⼀種盲⽬狀態。因果關係始終存
在：我們在死後只能收穫⽣前播種所結出的果實。

你或許是想知道，對於⼀個徹頭徹尾的唯物主義者⽽

⾔，在死後是否會完全喪失⾃我意識和⾃我感知？我的回答
是：有可能。我們的神秘學說認為死後時期（兩世之間）的
間隔期，僅僅是⼀個短暫的狀態，因此，無論這兩幕虛幻⼈
⽣戲劇之間，是間隔⼀年還是⼀百萬年，此⼈的死後狀態將
等同於極度昏厥狀態，且不違反任何基本法則。


⽣：但你剛才說死後狀態的基本法則沒有例外，怎麼⼀
回事呢？

師：我沒說過允許有例外。然⽽，連續性法則只適⽤於

真正實在的事物。若讀過《蛙⽒奧義書》和《吠檀多經》的
話，就能非常清楚理解這點。另外，若能理解所謂「菩提」
和⼼靈的⼆元性，就能了解為什麼唯物主義者死後的⾃我意
識無法延續。低等⼼靈是塵世⼼智的所在，能感知塵世事
物，但看不⾒精神異象。東⽅學派認為，菩提之於⼼靈（⾃
我），如同⾃在主之於般若（註3），如《蛙⽒奧義書》所

教導的，是森林之於樹⽊、湖泊之於⽔滴之間的差別。即便
數百棵樹枯死或連根拔起，也無法改變森林依然是森林的事
實。


⽣：在這個比喻中，菩提似乎代表著森林，⽽「慧光⾼
等⼼靈」（註4）代表樹⽊。如果佛是不朽的，那麼與佛相

似的「慧光⾼等⼼靈」，⼜怎麼會在投⽣之前完全失去意識
呢？我無法理解。




師：你無法理解，因為你已將整體的抽象表徵與形體的
偶然變化混為⼀談。請記住，「菩提-⼼靈」是無制約的不

朽，但低等⼼靈不是，「慧光」也不是，因為這只是⼀種屬
性。無論是⼼靈還是「慧光」，都不能脫離菩提（神聖靈
魂）⽽存在，⼼靈的低等⽅⾯是塵世⼈格的限定屬性，「慧
光」與此相同，屬同⼀個⼼靈，只是反映著菩提之光。反過
來看，若菩提沒有從⼈類靈魂中借⽤⼼靈，菩提將僅僅是⼀
個非⼈格的精神。在這個虛幻宇宙的輪迴周期內，⼼靈使菩
提仿彿成為了與普遍靈魂分離的獨立存在。「菩提-⼼靈」

既不會死亡，也不會在永恆中失去其複合的⾃我意識，更不
會忘記前世，他們--精神性靈魂和⼈類靈魂—曾緊密聯繫在

⼀起的。但唯物主義者則不同，他們的⼈類靈魂沒有從神聖
靈魂得到任何東⻄，甚⾄拒絕神聖靈魂的存在。不能將⼈類
靈魂的屬性和特質稱為不朽，好比不能因神聖靈魂是不朽，
就認為臉頰上的紅暈也必定是不朽的；事實上這個紅暈就像
慧光⼀樣，只是⼀種短暫的現象。


⽣：你的意思是說，我們不能把本體和現象、起因和結
果混為⼀談嗎？

師：我要強調，我說的這些僅限於⼈類靈魂或⼼靈，慧

光的輝煌終究會發⽣；對於塵世⼈格來說，不朽和死後意識
僅僅是有制約的屬性，依賴於⼈類靈魂在⾁體期間創造的制
約和信仰。因果報應無時無刻不在起作⽤：我們在來世收獲
的只是我們⾃⼰在今⽣種下的果實。


⽣：但是如果⾃我在⾁體死後，完全陷入無知覺狀態，



那麼何來懲罰前世的罪過呢？

師：根據我們的哲學教導，⾃我所應受的懲罰只會在下

⼀世發⽣。在逝世後，只會收到無咎之苦的補償。(註5) 因

此對於唯物主義者來說，死後的全部懲罰在於沒有任何獎
賞，以及徹底沒有意識到幸福和安息。業⼒是塵世⾃我的產
物，是客體⼈格之樹的⾏為所產⽣果實，為所有⼈可⾒，同
時也是「精神性⾃我」所有思想和動機的果實。然⽽，業⼒
也如同⼀位慈⺟，療愈⼈們前世所受的傷痛，直⾄下⼀世再
⽤新的痛苦來折磨。可以說，凡⼈⽣活中每⼀份精神或⾁體
上的苦痛，都是前世罪⾏直接的果報和後果；然⽽，由於⼈
類對前世毫無記憶，因此⾃認不應受懲罰、無辜受罪。光憑
這⼀點，⼈類靈魂有權享受逝世後的最純凈慰藉、休憩和極
樂。對於我們的精神性⾃我⽽⾔，死亡⼀直是解脫與朋友。
儘管有些⼈信仰物質主義，但並非惡⼈，因此他們在兩世之
間的過渡，就像嬰兒無間斷的寧靜睡眠，或許無夢，或許充
滿著無法確切感知的畫⾯。對於⼀般⼈⽽⾔，這個過渡就像
⼀個活⽣⽣的夢，充滿真實的極樂和景象。


⽣：那麼，對於⾃我所造就的因果報應，難道⼈格必須
永遠盲⽬地承受此痛苦嗎？

師：並非如此。當⼀個⼈走向死亡的莊嚴時刻，即使是

突然離世，也能看到過去⽣活的每⼀個細節，歷歷在⽬。在
短暫的瞬間，⼈格與無所不知的個體⾃我合⽽為⼀。這⼀刻
已⾜夠顯⽰⽣前的因果之鏈。他能看⾒並了解⾃⼰是誰，不
被奉承或⾃欺欺⼈所掩飾。他以旁觀者的⾝份回顧⾃⼰的⼀
⽣，仿彿站在⾼處俯瞰即將離開的競技場；他明⽩⾃⼰所經



歷的苦難是公正的。


⽣：這種事會發⽣在每個⼈⾝上嗎？

師：無⼀例外。根據我們的教導，⼀個善良和聖潔的⼈

不僅能看到即將離去的那⼀世，甚⾄還能看到前幾世，這前
幾世的種種起因造就了這⼀世，認識到了業⼒的威嚴和公
正。


⽣：⼈在投⽣之前也會有相似的經歷嗎？

師：是的。如同⼈在死亡時會回顧⾃⼰⼀⽣，當⼈的

「⾃我」從天界狀態醒來投⽣的那⼀刻，能展望即將到來的
⼀⽣，並意識到未來⼀⽣的種種因緣。他能覺知並看到未
來，因為⼈的「⾃我」在投⽣之前，會恢復所有⼼靈意識，
重新回歸他本來的神性。之後，隨著業⼒墮入物質界，降⽣
為有⾎有⾁的⼈。那條「⾦線」串起⽣⽣世世，能看到所有
珍珠，⼀顆也不少。


⽣：我聽過神智學者談論串起⽣⽣世世的⾦線，指的是
什麼？

師：在印度的聖書裡，定期轉世的⾃我被稱「靈魂之

線」。這是轉世⾃我的同義詞——是與菩提結合的⼼靈——

吸收了所有前世的⼼靈回憶。⼈的每⼀世如珍珠般被串起
來。在某些《奧義書》中，這種⽣死循環如同⼀個⼈進入夢
鄉和清醒的不斷循環。


⽣：這個比喻聽起來並不太貼切，原因如下：⼈在清醒



後，新的⼀天開始了，但靈魂和⾝體仍然是昨天那樣；但
是，⼀旦⼈轉世，⼀切都會改變，不僅外在性別和性格會
變，甚⾄思想和⼼靈能⼒也會不同。再者，⼀個⼈醒來後能
清晰記得昨天做過什麼，前天做過什麼，甚⾄幾個⽉甚⾄幾
年前的事情。但沒有⼈擁有前世記憶，不記得前世的事實或
事件。早晨醒來時，我可能會忘記做了什麼夢，但我知道⾃
⼰睡了⼀覺，並知道在睡夢中我還活著。但你說只有在死亡
時刻才會有前世記憶，這個道理怎麼說得通呢？

師：有些⼈能在活著的時候回憶起前世，但這些⼈是佛

或啟蒙者。瑜伽修⾏者所指的「正遍知」就是指能夠回憶起
⾃⼰所有前世的知識。


⽣：然⽽，我們這些未達到「正遍知」的凡夫，如何理
解這個比喻呢？

師：可以經由學習並努⼒去理解三種睡眠性質。睡眠是

⼈類和動物共同且不變的規律，但有許多種類的睡眠，夢境
和幻象更是千變萬化。

⽣：但這已經涉及另⼀個議題。先回到唯物主義者的觀

點，他們不否認夢境，⽽是否認⼈具永恆靈魂，否認個體性
死後繼續存在。

師：這些唯物主義者是正確的，儘管⾃⾝並不⾃知。⼀

個⼈對於不朽靈魂若沒有內在感知或信念，那麼他的靈魂永
遠無法成為「慧光菩提」，只能停留在⼼靈；對於只有⼼靈
的⼈來說，不可能實現不朽。若想在來世過上有意識的⽣
活，必須先在塵世中相信此種⽣活的存在。這是神秘科學在
死後意識和靈魂永恆⽅⾯的基礎箴⾔。⼈的⾃我總獲得其應



得之物。⾁體死亡後，接下來的階段可能是完全有意識的夢
境、混亂的夢境，⼜或者類似於無夢睡眠的狀態，共三種睡
眠型態。⼼理學家認，⼈們在清醒時的所作所為，會影響夢
境或異象的內容，同樣的道理不也能適⽤於死後的夢境？我
再重複⼀遍：死亡就是睡眠。⼈死後，在靈魂的精神之眼
前，⾃⼰無意識中編排好的表演開始了：⾃⾝造就的的正確
知⾒或幻想全都成為現實。衛理教徒的還是衛理教徒，穆斯
林的還是穆斯林，如此持續⼀段時間-⾝處⾃⼰完美創建的

愚者天堂。這些是⼈逝世後⽣命之樹的果實。當然，不論相
不相信意識的永恆性，都不會影響該事實本⾝的絕對真實
性；然⽽，是否相信個體是永恆，絕對會影響到個體死後的
境況。你現在開始明⽩了嗎？


⽣：我明⽩了。唯物主義者只相信能夠通過五官感知、
或基於感官數據推理證明的事物，⽽拒絕接受任何精神性現
象。他們認為只有活著時才有意識存在。因此，事情根據他
們的信仰便會如此發展。在失去⼈格⾃我後，他們會進入⼀
種無夢睡眠直到再次甦醒。是這樣嗎？

師：差不多。在探討意識如何存在時，存在著兩種觀點

-⼀種是世俗層⾯的，另⼀種是精神層⾯的。精神意識之所

以被視為真實，因為是由永恆、不變、不朽的「單體」所承
載；每個輪迴中的⾃我都將經歷新⽣，穿上與前世完全不同
的外衣，⼀切都將煥然⼀新，除了精神性本質不變外。


⽣：為什麼呢？難道塵世「我」的意識，會在轉世後徹
底地、連⼀點痕跡都不留地消失？並非如唯物主義者的意識



⼀樣只是暫時消失？

師：根據教義，這個舊我的意識必須完全消失，只留下

純粹精神性⽽不可摧毀的本質，與單體在永恆中合為⼀體。
但是如果此⼈是不折不扣的唯物主義者，沒受到菩提的任何
映照，那麼要如何將塵世⼈格粒⼦帶⾄永恆呢？精神性的
「我」是不朽的；但在你現世的「我」⾝上，只有配得上不
朽的東⻄才能被帶到永恆之中：死亡割落花朵後，香氣獨⾃
留存。


⽣：那麼說，花朵指的是世間的「我」？

師：花朵也指前世及來世，在「靈魂之線」這個⺟枝

上，已開花或未開花，都是同出⼀根源（菩提），也都會化
為塵埃。你現在⾃認為的「我」，既不坐著的⾝體，也不是
你的⼼靈，⽽是菩提。


⽣：但是這無法解釋⼈死後的⽣命為何是不朽、無盡、
真實的，且為何塵世⼈⽣只是⼀個幻覺或者錯覺。看起來，
死後的⽣命也是有局限的，即便比在世時更加寬廣。

師：確實如此。⼈的精神性⾃我在永恒中如同鐘擺⼀

樣，在⽣與死之間來回移動。在塵世和精神層⾯過的是有限
時間，永恒中的睡眠與覺醒、幻覺與現實也開始和結束；然
⽽，靈性朝聖之旅是永恒的。因此，在脫離塵世後的⽣命
中，能夠直⾯真理，這是我們認知中唯⼀的真實；⽽非短暫
⼈⽣中的幻象，即所謂「輪迴」朝聖旅程。即便這些階段有
些局限，但也不妨礙⾃我不斷完善，穩健⽽緩慢地沿著道路
通往最終轉變。當⾃我達到終點時，便成就了神聖存在。這



些中間過渡階段有助進步，⽽非阻礙；若缺少這些有限的中
間階段，神聖⾃我永遠不會到達最終⽬的。我已舉過⼀個例
⼦，把⼈的「⾃我」或者「個體性」比喻成⼀位演員，在⽣
⽣世世扮演不同⾓⾊。你會把這些⾓⾊或服裝當作演員本⾝
嗎？⼈的⾃我就像演員⼀樣，在達到涅槃以前，必須在輪迴
中扮演腳⾊，甚⾄是感到痛苦的⾓⾊。⼀如蜜蜂從不同的花
朵中採蜜，將剩下留給泥地的蟲⼦；我們的精神個體性，不
論稱之為「靈魂之線」或者⾃我，也如同蜜蜂⼀樣，從每個
塵世的⼈格中，只採集具有精神性特質和⾃我意識的蜜，將
點點滴滴聚合成⼀體，最終從蛹態中脫變，成為光榮的禪那
主。若塵世⼈格中沒甚麼能採集的話，就糟糕了。這樣的⼈
格在塵世⽣活結束後，肯定無法有意識地存續下去。


⽣：由此看來，對於塵世⼈格來說，不朽性仍然是有條
件的。但不朽本⾝難道不是無條件的嗎？

師：完全不是。不朽無法觸及非存在之物：⽽所有「實

在」的事物，或從「實在」散發出來的事物，都有絕對的不
朽性和永恆性。物質是精神的對立⾯，但⼆者是⼀體的。這
⼀切的本質，即精神、⼒量和物質，是三合⼀，是無始無終
的；但這三位⼀體投⽣所獲得的形體、外在性，無疑只是我
們個⼈觀念的幻覺。因此，我們將涅槃和普遍⽣命視為唯⼀
真實，⽽把塵世⽣命、塵世⼈格、甚⾄是在天界的存在，都
歸入幻覺的幻境。


⽣：那麼，為什麼你說睡時是真實，⽽醒時是虛幻呢？

師：只是個比喻讓⼈能理解這個主題。從世間的⾓度來



看，這個比喻是完全正確的。


⽣：然⽽，我還是不能理解，假如下⼀世的⽣活取決於
此世種下的因果，為何世上許多誠實善良的唯物主義者，離
世後的⼈格只剩下雕零碎花？

師：我從來沒有這麽說過。⼀名物質主義者無論多麼不

具信仰，他的精神個體性也不會永遠死去。我先前的意思
是，他們死後意識可能全部或者部分消失，以⾄於⼈格中再
無⼀絲意識存留。


⽣：那麼這就等於湮滅了？

師：肯定不是。⼀個⼈可以睡的很死，坐長途火⾞錯過

了好幾站，並且對此毫無記憶或知覺，然後在某⼀站醒來，
繼續旅⾏，路過無數站，直到旅⾏結束或者到達⽬的地。我
提到過三種睡眠：無夢、混亂的夢，還有如此真實的夢，以
⾄於對熟睡的⼈來說就是事實。如果你相信有這三種睡眠，
那為什麼不相信死後也是這樣呢？⼀個⼈對於死後的信仰和
期待是什麼，死後就會是那個樣⼦。⼀個不相信死後⽣命的
⼈，在兩世之間就會經歷空⽩。唯物主義者如此上演了⾃⼰
編排的節⽬。但如你所說，唯物主義者也有很多種。⼀個⾃
私、狡詐的⼈，只為⾃⼰著想，不僅什麼都不信，對整個世
界都漠不關⼼，在死後便永遠拋下他的⼈格。這種⼈格對周
遭的世界毫無同情⼼，因此與靈魂之線無任何連結，隨著最
後⼀⼝氣的逝去，兩者之間的所有聯繫都將斷裂。對於此類
的唯物主義者⽽⾔，沒有天界的存在，靈魂之線幾乎立即再
次投胎。有些唯物主義只是不相信這些，沒犯其他錯誤，那



就只是坐過了⼀站。終有⼀天，他們會在永恆中感知到⾃
⼰，並因⾃⼰在永恆⽣命中錯過了⼀天、錯過了⼀站⽽懊
悔。


⽣：何不說死亡是於⼀個新⽣命中誕⽣，或者是回到永
恆，這不是更確切嗎？

師：你想這麽說也可以。只需記住有各種誕⽣的情況，

⾃然界中也有失敗的「死胎」。⻄⽅國家對於物質⽣命的固
有觀念認為，「活著」和「存在著」這兩個詞，不適⽤於純
主觀的死後狀態。主要是因為，⻄⽅⼈對於⽣與死的觀念都
過於狹隘，有些少數哲學家正確的觀點，則不為⼤眾所閱
讀，或內容過於混亂⽽無法清晰呈現。這種狹隘導致了粗俗
的唯物主義，也導致了通靈主義者提出了「夏⽇樂⼟」，是
對來世更加物質化的概念。靈魂在「夏⽇樂⼟」中連吃帶
喝，還能結婚，充滿了愛欲，與伊斯蘭教的天堂差不多，⽽
更缺少哲學性。未受過教育的基督徒觀念也好不到哪兒去，
他們的天堂有的更物質化，充滿了⼩天使、銅喇叭、⾦豎
琴，甚⾄熾烈的煉獄之火，仿佛是聖誕節啞劇中的童話場
景。


這些狹隘的觀念會使你很難理解死後的狀態。靈魂在脫
離⾁體束縛後，雖然不再具有世俗沈重的⾁體，但仍有夢境
清晰的真實感，如同東⽅哲學家所比喻的睡夢中異象。


⽣：是不是因為沒有明確固定的術語，來表⽰⼈的各個
「原則」，才會顯得各「原則」的功能如此混亂？




師：我也想過這點。問題的起始點在於，我們剛開始闡
述和討論「原則」時，使⽤的是梵⽂名稱，⽽非創造出相應
的英⽂名稱。現在必須努⼒糾正這個問題。


⽣：這樣做不錯，能避免更多的混淆；在我看來，迄今
為⽌還沒有⼈⽤相同的名稱來稱呼同⼀個「原則」。

師：然⽽，這只是表⾯上的混淆⽽非真實的。有些神智

學者對於論述這些「原則」的⽂章表⽰驚訝並加以批評；但
仔細研究⼀下，這些⽂章中最嚴重的錯誤只是⽤「靈魂」⼀
詞來涵蓋三個原則，沒有具體說明之間的區別。神秘學的先
驅者之⼀，也是觀念最為明晰的作者辛尼特，在其著作中詳
細闡述了這⼀主題，令⼈讚歎不已。然⽽他泛⽤「靈魂」⼀
詞，使⼈誤解了他真正含意。以下幾段展⽰他對此議題清晰
⽽完整的描述：


…「⼈類靈魂⼀旦作為個體踏上進化之途，(註6) 便會

經歷著物質性與精神性的交替存在時期。在業⼒的引導下，
從⼀個層⾯、⼀個階層或⾃然狀態轉移到另⼀個層⾯，⽣活
在業⼒所註定的轉世之中。在限制情況下調整進展，把握或
濫⽤機遇，⽽塑造新的業⼒。在世間經歷完之後，會經過欲
界的中間地帶，最後返回到精神性的天界中休憩和恢復，逐
漸吸收⼈世間所獲得的經驗，成為本質⼀部分，以便在宇宙
中不斷進步。若深思此議題，此觀點能衍⽣出許多推論；例
如，意識從欲界轉移到天界階段的過程必然是逐步的。實際
上，靈性狀態之間沒有明確的界限，如通靈⼈⼠所展⽰的那
樣，就連精神性層⾯與物質層⾯也非絕對隔絕，並非物質主



義理論指的那樣；⼤⾃然的各種狀態同時存在於我們周遭，
吸引著我們不同的感知能⼒，等等…很顯然，擁有通靈能⼒

的⼈，能與超物質意識層⾯保持聯繫；雖然⼤多數⼈不具備
此能⼒，但從睡眠、夢遊或催眠術可⾒，我們能進入完全不
同的意識狀態，與五種⾁體感官毫無關聯。我們的靈魂並非
在物質海洋中漫無⽬的地漂泊。對於暫時離開的岸邊，靈魂
還懷有興趣或歸屬感。投⽣的過程，並非單純在物質和精神
性之間交替切換，靈魂並非從⼀種存在狀態滑向另⼀種存在
狀態的實體。投⽣過程可以更準確的定義為，靈魂的散發物
出現在⼤⾃然的物質層⾯上。精神層⾯是我們靈魂的家園，
從未完全離開過；⽽靈魂中無法物質化、永久留在精神層⾯
的部分，可以恰當地被稱為「本體」。


正如辛尼特先⽣所說，「本體」是阿特曼，「不能被物
質化」。更進⼀步說，無論什麼情況下都不能被「客體
化」，連最⾼的精神性感知也辦不到。因為阿特曼或「本
體」就是梵，是絕對者，沒有不同之處。當啟蒙者進入三摩
地時，⾼等精神意識完全融入了阿特曼這個「遍⼀」的本質
之中，因⽽與整體融為⼀體，不可能有任何客體的東⻄。⼀
些神智學者已經習慣於把「本體」和「⾃我」當作同義詞來
使⽤，來指⼈的⾼等個體性。然⽽「本體」除了指遍⼀本體
之外，不應⽤在別處，否則會產⽣混淆。當⼼靈這個「起因
體」與菩提之光聯繫時，則稱為「⾼等⾃我」，⽽非「本
體」。菩提作為「精神性靈魂」，也不是本體，⽽只是本體
的載體。所有其他的「⾃我」--如「個體性」⾃我和「⼈格」

⾃我—不管是談論或書寫時，都應該加上限定性和特徵性的



形容詞。


因此，在引⽤的⽂章中，「本體」⼀詞被⽤來指第六原
則或菩提（當然是與⼼靈結合後，因為若無此結合，就沒有
思維原則，也無精神性靈魂中的元素），從⽽引發誤解。有
句話說：「兒童在七歲之前不會獲得第六原則，也不會成為
⼀個有道德責任感、從⽽能夠產⽣業⼒的⼈。」這位作者也
說，在⾼等⼼靈進入⼈體內並滲透其⼈格後（僅在某些較精
細的組織中），「那些具有通靈能⼒的⼈，確實會不時地透
過較精細的感官感知到這個⾼等⼼靈。」這是相當有道理
的。但是，若將「本體」⼀詞僅限於普遍神聖原則的話，誤
解他便是情有可原的。若無做好形⽽上學術語的轉換，就嘗
試理解『在物質層⾯上完全顯化的同時............本體仍然在

相應的⾃然界層⾯上，保持著⼀個有意識的精神性⾃我』--

很容易以為這句話的「本體」是指「阿特曼」，⽽精神性⾃
我是「⼼靈」，然後批評這句話不正確。


為了避免這種誤解，我們今後會將東⽅神秘學術語的字
⾯意思翻譯成英⽂。


本體是阿特曼，是遍⼀本體不可分割的射線。是在我們
之上的神，⽽非我們內在的神。能成功地讓內在⾃我充滿此
的⼈是幸福的！


精神性⾃我的神聖⾃我，是精神性靈魂或稱菩提，與⼼
靈（⼼智原則）緊密結合，若沒有⼼靈就不是⾃我，⽽只是



阿特曼的載體。


內在或⾼等的「⾃我」是⼼靈，即所謂的「第五」原
則，獨立於菩提。⼼靈原則只有在與菩提合⼆為⼀時才是精
神性⾃我，⽽任何的唯物主義者，無論其智⼒有多⾼，都不
可能有此精神性⾃我。這是永久的個體性或「輪迴的⾃
我」。


低等「⾃我」或⼈格「⾃我」是指低等⼼靈（即動物本
能、激情、慾望等）的物質⼈。這被稱為「虛假⼈格」，結
合了低等⼼靈與欲體，並通過⾁體及星光體運作。


最後⼀個原則是「⽣命能量」或「⽣命」，嚴格說來，
這是阿特瑪的輻射⼒或能量，阿特瑪作為普遍⽣命和遍⼀本
體，「⽣命能量」是其較低等、更物質化的顯現⽅⾯。⽣命
能量或⽣命滲透到客體宇宙的整個存在中；之所以列為「原
則」之⼀，只是因為這是不可或缺的因素。


⽣：我認為，這種劃分組合簡化了許多，回答更清楚。
另⼀種則太過形⽽上學。

師：如果外⼈和神智學者都能同意此分法，那無疑會更

加清晰易懂。


腳註：

1.⾃在主是梵天（顯現之神）的集體意識，即禪那主群

眾的集體意識（參⾒《秘密教義》）；⽽般若則是他們的個



⼈智慧。


2.「慧光」是指⼼靈與菩提結合後的光輝，即⼈類靈魂

（⼼靈）被神聖靈魂光輝所照耀。因此，「慧光⼼靈」也可
稱為光芒四射的⼼靈；是被精神之光照亮的⼈類理性；「菩
提-⼼靈」是神聖啟⽰加上⼈類智⼒和⾃我意識。


3.此基本思想是，⼈們經常因他⼈⾏為的影響⽽受苦，

且嚴格來說並非⾃⼰的業⼒所致——對於這些苦難，他們應

當得到補償。


4.「轉世的⾃我」或「⼈類靈魂」，⽽印度教徒稱之為

起因體。


5.不過，這種「轉移」的時間長短，取決於逝者先前⼈

格的精神性程度。對於那些靈性程度⾼的⼈來說，這種轉移
雖然是漸進的，但卻非常迅速。⽽對於傾向物質性的⼈來
說，時間會變得更長。


6.這裡所謂的「形⽽上學術語轉換」，是指從東⽅表達

⽅式轉換出相應的翻譯術語；因為直⾄今天，英語還未出現
這類的術語，每個神智學者都必須創造⾃⼰的術語來表達思
想。因此，是時候將⼀些術語定下來了。 




第九章：論⼼智原則的本性


⽣：我從您剛才引述的《佛教教義》中發現了⼀個⽭盾
之處，我想聽您如何解釋。您提到，五蘊（包括記憶）會隨
著每⼀次新投⽣⽽改變。然⽽您⼜說，由五蘊構成的前世映
象「必會存留」。我不太清楚留存下來的究竟是什麼，希望
您能解釋。是什麼呢？僅僅是那個「映像」，還是那些「五
蘊」，還是那個始終如⼀的⾃我（⼼靈）呢？

師：我先前解釋過，⼈的轉世原則、或稱神聖的⼈，在

⽣命輪迴中是不可毀滅的：不論是⼼靈的思維實體還是空靈
形體，都是不可毀滅的。所謂的「映像」，是指在天界期間
承載著前世⼈格的靈性記憶，比如甲先⽣或者⼄太太的，這
是⾃我在世時認為的「⾃⼰」。既然天界只是塵世⽣活的延
續，是已逝⽣命中少數幸福時刻的⾼峰與頂點，連成⼀系列
未斷的序列，那麼，⾃我便會將⾃⾝等同於此殘存的⼈格意
識。


⽣：這意味著雖然⾃我具有神聖的本性，卻在兩世之間
處於⼼智模糊或暫時發瘋的狀態？

師：你要這麽說也⾏。我們認為，除了遍⼀實在外，其

他都是幻覺——包括整個宇宙在內——因此，我們不認為這

是發瘋，⽽是看作是塵世⽣活非常⾃然的延續或發展。⽣命
是什麼？是⼀捆五光⼗⾊的歷程，充滿著不斷變化的想法、
情緒和⾒解。年輕時，我們常常熱情投入某個理想、崇拜某
位英雄，希望能作為榜樣，創造輝煌；幾年後，當年輕時的
激情漸漸褪去或淡去時，最先嘲笑這些幻想的⼈可能是⾃



⼰。然後有段時間，我們認為⾃⼰的⼈格體現了內⼼的理
想，完全融入並陶醉其中。⼀個五⼗歲的⼈仍與⼆⼗歲時相
同嗎？內在的我或許依舊，但外在⽣活的⼈格已經完全轉變
或改變。你會認為這些⼈的⼼智狀態轉變是發瘋嗎？


⽣：那你會怎稱呼？你怎麼解釋內在永恆性與外在無常
性？

師：我們的教義能輕易的解釋此問題。答案在於我們⼼

靈具有雙重意識，⼼智原則具有雙重性。我們有精神性的意
識，也就是被菩提之光照耀的⼼靈，能夠主觀地感知抽象；
也有感官性的意識，也就是低等⼼靈之光，與⼤腦和感官緊
密相連。感官意識受限於⼤腦和感官，依賴於這些，並隨著
⼤腦和感官的死亡⽽消失。只有精神性意識紮根於永恆中，
⽣⽣世世存活，因此能⽤「不朽」來形容。除此之外，其他
⼀切都是⼀時的幻覺。


⽣：你說的幻覺是什麼意思？

師：在我們剛剛提到《論本體》⼀⽂中，作者很清楚地

寫到：「我們所探討的理論（⾼等⾃我與低等⾃我之間的思
想交流）能解釋為何我們所處的現象世界是幻覺，⽽⼤⾃然
的精神層⾯則是真實的本體世界（實在層⾯）。⼈的永恆靈
魂紮根於精神世界，比起短暫盛開、迅速凋零的現象世界更
為真實；靈魂恢復活⼒，準備綻放新的花朵。若普通感官只
能察覺此花朵，⽽根⽣長在無法觸及、無法⽬睹的⼤⾃然層
⾯，那麼哲學家會說：「這些並非真正之花；它們並不重
要，只是⼀時的幻覺現象罷了。」因為事物根源存在於另外



的層⾯。

這就是我的意思。在這個世界上，盛開著短暫且易逝⼈

格的⽣命之花，但這不是真正恆久的世界；找到意識之根的
地⽅才是，是超越幻象、居於永恆中的根。


⽣：你所謂居於永恆中的根是什麼意思？

師：此根即是指此思想實體，即轉世的⾃我，不論你稱

為「天使」、「靈」、或者⼒量也可以。在我們的感官意識
中，只有直接源⾃此、或連接到此不可⾒之根的事物，才能
共享不朽的⽣命。因此，每個⼈格中⾼尚的思想、念頭或抱
負，由此根源孕育並滋養，必將永世長存。物質意識則注定
消逝，因為這是有感知能⼒但較低等的「原則」（欲體或動
物本能，受到低等⼼靈的映照）。當我們的⾝體陷入沈睡或
⿇痺時，⾼等意識便開始活躍。但對此經歷的記憶既微弱⼜
不精確，因為是⾃動記錄的，⽽且常常連⼀點點印象也沒有
留下。


⽣：既然你將⼼靈稱為⼀個「神靈」，為什麼⼼靈在世
期間會這麼脆弱，反⽽被⾝體征服並受影響？

師：那我也可以反問你：「你們視為『眾神之神』的唯

⼀上帝，為何如此脆弱，竟讓邪惡（或魔⿁）在他所有造物
上獲得勝利，無論是上帝仍在天堂時，還是他投⽣塵世的那
段時間？」你或許會回說：「這是奧秘，我們無法窺探上帝
的奧秘。」然⽽，我們的宗教哲學並未禁⽌探討這個問題。
我們認為，除非神靈直接化⾝降臨世間，否則任何的神聖原
則都將受制於動盪且動物性的物質。在這個幻象世界中，異



質性比同質性更佔據優勢，⽽當某個本質更接近於根源則
（原初同質性）時，就越難在塵世上展現⾃⼰。精神性和神
聖的⼒量潛伏於每個⼈類之中；⼀個⼈的精神性異象愈廣，
其內在的神⼒量就愈強⼤。然⽽，只有少數⼈能夠覺察內在
的神，且通常情況下，我們先前被灌輸的觀念之中往往限制
了上帝，從⼩便深植於我們⼼靈，因此若要理解我們的哲學
頗具挑戰性。


⽣：那麼，我們的「⾃我」是我們的上帝嗎？

師：完全不是。「⼀個神靈」不是普遍的神，只是神聖

火之海洋中的⼀個火花。我們的「內在上帝」，或者說「我
們祕密的⽗親」，被我們稱之為「本體」，即阿特曼。我們
的轉世⾃我的起源上是⼀個神靈，如同所有源⾃遍⼀未知原
則的原初散發物⼀樣。然⽽，由於它「落入物質之中」，因
⽽必須在整個輪迴中無休⽌地投⽣轉世，已不再是⼀個⾃由
快樂的神靈，⽽是個可憐的朝聖者，走在此道路上尋回失去
之物。下⾯引⽤《揭開伊⻄斯的⾯紗》（Vol.II.593）⼀書中

《內在之⼈》⼀節的摘錄來更全⾯地回答：


「⾃古以來，⼈類⼀直堅信每個⼈體內都寄宿著個⼈的
精神實體。這種實體或多或少被視為神聖，取決於與「⾄⾼
者」之間的距離。當個體與最⾼精神越是緊密的結合，其命
運將更為安寧，外部環境的危險也將減少。這種信念既不是
偏執，也不是迷信，⽽是⼀種永遠存在的、本能的感覺，感
知到另⼀個不可⾒的精神性世界近在咫尺，雖然外在之⼈對
此感知是主觀性的，但對於內在⾃我卻是完全客體性的。此



外，⼈們相信意志在決定⾏動時，受到外在與內在條件的影
響。我們拒絕宿命論，因為這意味著盲⽬⼒量引領我們走向
盲⽬的⼈⽣之路。然⽽，我們相信「命運」或者「因果」，
⼈從出⽣到死亡都在⾃⼰周圍編織著這些細絲，如蜘蛛織網
⼀樣；⽽所謂的命運，是由某些⼈所謂的守護天使來引領；
或由星光體內在⼈引領，這往往是⾁⾝或⼈格的邪惡之靈。
這兩股⼒量同時引導著這個⼈，其中⼀個將會獲勝；這不可
⾒的爭⾾⼀開始，嚴厲⽽無情的補償和報應法則就會開始介
入，忠實地遵循衝突的波動。當⼈們編織完最後⼀縷絲時，
便纏繞在⾃⼰編織的網中，陷入了⾃⼰所創造的命運中。要
麽像靜⽌的殼於巖⽯上固定不動，要麼像⼀根⽻⽑般，在⾃
⼰⾏為引起的旋風中席捲⽽去。』


這是⼈的命運，即真正的「⾃我」，成為物質的征服
者。


意識的複雜性


⽣：請您跟我談談⼼靈的本質特性，以及⾁體五蘊與⼼
靈的關係。

師：⼼靈的性質神秘、千變萬化、無法掌握，與其他原

則之間的關聯模糊不清，難以理解、也難以解釋。⼼靈既是
⼀種「原則」，也是⼀個「實體」、個體性或者⾃我。是⼀
位「神靈」，註定要經歷無盡的輪迴，每次投⽣都要負責，
每次投⽣都要受苦。即便在歐洲，也有成百上千的⼈完全理
解這⼀切，不僅完整地理解⾃我，還理解許多⽅⾯。我必須



從頭開始介紹這個「⾃我」的譜系，才能讓你更明⽩。


⽣：請說。

師：想像⼀下，有⼀個「靈」或天上存在，無論我們怎

麼稱呼，有著神聖的本質，卻尚未純粹到與萬物合⼀，因
此，他必須淨化⾃⾝的本性，以達到最終⽬標。這只能通過
「個體化」和「⼈格化」來達成，這也就是說，它必須從精
神和⾁體兩⽅⾯，逐⼀穿越多元或分化宇宙中的每⼀種體驗
和感受。它必須從低等界的經歷開始，逐漸登上⼈類界中越
來越⾼的存在階梯。它最根本的本質是「思想」，複數形式
被稱為「（普遍）⼼靈之⼦們」。在神秘學中，這種個體化
的「思想」被稱為⼈類真正的⾃我，是被囚禁在⾁骨之中的
思維實體。這確實是精神性實體，⽽非物質性；此實體是轉
世的⾃我，使⼈類動物性物質活化。然⽽當⼼靈被⾁體所束
縛、或者說投⽣時，本質會呈現出雙重性：也就是說，那永
恆的神聖⼼靈的光芒作為個體實體，呈現出雙重屬性：
（a）與⽣俱來的本質特徵，即嚮往天上層⾯的⼼靈（⾼等

⼼靈）；（b）⼈類的思維屬性，或動物性的思考，因⼈類

⼤腦的優越性⽽能合理化，趨向於欲體的或低等⼼靈。前者
朝著菩提向上，後者則朝著激情和動物慾望⽽墮落。低等⼼
靈在天界無法立⾜，也無法與神聖三位⼀體相關連⽽升⾄⼼
靈極樂。然⽽，低等⼼靈無法對⾃⾝負責，因此⾃我作為⼼
靈實體，就必須為低等⼼靈所犯的錯誤負責，就如同⽗⺟要
為孩⼦的過錯負責⼀樣。


⽣：這裡的「孩⼦」指的是⼈的「⼈格」嗎？




師：是的。「⼈格」與⾝體⼀起消亡的說法並不全⾯。
⾝體只是A先⽣或者B女⼠的外在代表，將連同可⾒的物質

五蘊⼀同消失。但是A先⽣或者B女⼠在世時的靈性體驗，

包括最⾼尚的願望、摯誠的愛、無私的本質，都會在天界期
間依附於他的「⾃我」。⼈的「⾃我」是塵世之⼈的精神性
部分，⽽此⼈已不在世。演員如此投入剛扮演的⾓⾊，以⾄
於在整個天界之夜都夢⾒了它，這種夢境⼀直持續到他重返
⼈⽣舞台、扮演另⼀⾓⾊為⽌。


⽣：為什麼你所謂跟⼈類歷史同樣古老的教義，在基督
教神學裡沒有⼀席之地呢？

師：你錯了，這個概念曾出現在基督教的教義中。然

⽽，後來的神學使其變得⾯⽬全非，其他宗教也有相似情
況。神學認為的「⾃我」是上帝在⼈誕⽣時派遣的天使，負
責看照我們的靈魂。在神學中，靈魂因為⾝體和思想的錯誤
⽽懲罰，且這個「天使」不會承擔可憐「靈魂」犯錯的責
任。⽽這個「靈魂」是上帝的非物質氣息，是他的創造物，
經由⼀些最驚⼈的智⼒戲法，「靈魂」注定要在物質地獄中
燃燒⽽不被吞噬（根據現代英國特⼟良的⼝才和火熱的表
達，它具有"類似⽯棉的性質"），⽽「天使」則闔上⽩⾊⽻

翼並留下幾滴眼淚後，逍遙法外。看啊，這些就是我們的
「主掌之靈」、「仁慈的使者」，曼特主教說： 


「他們被派來幫助受救贖的⼦嗣，我們犯罪時，他們感
到悲傷；我們悔改時，他們則喜悅。」




然⽽，顯⽽易⾒的是，全世界所有的主教們，無法⼀勞
永逸地定義所謂的靈魂及其功能，就像正統信仰中找不到⼀
絲邏輯的影⼦！


⽣：基督教徒可能會對你說，儘管在正統教條裡，罪⼈
和唯物主義者會在真實的地獄裡受罪，但直⾄⽣命的最後⼀
刻前，也給了贖罪機會。⽽且他們也沒有教導⼈會湮滅、或
者⼈格消失，兩者意思⼀樣。

師：就算基督教會不這麼認為，但耶穌曾教過。若將耶

穌置於教會之上便會如此認為。


⽣：耶穌教導過類似的內容？

師：確實如此，任何⼀位博學的神祕學者、甚⾄卡巴拉

主義者都會這麼說。只要不執著於字⾯意思、或能從秘義的
⾓度去看的話，耶穌或是第四福⾳書都教導輪迴以及⼈格消
失。在聖約翰福⾳書第⼗五章第⼀節和第⼆節中，所比喻的
不正是⼈的⾼等三元組嗎？阿特曼是「園丁」，菩提（精神
性⾃我，或克⾥斯托斯）是「葡萄樹」，⽽⼈的動物性靈魂
（⼈格）是「枝條」。『我是真正的葡萄樹，我的⽗是「園
丁」。凡屬我不結果⼦的枝⼦，他就剪去...枝⼦若不常在葡

萄樹上，⾃⼰就不能結果⼦；你們若不常在我裡⾯，也是這
樣。我是葡萄樹，你們是枝⼦...⼈若不常在我裡⾯，就像枝

⼦丟在外⾯枯乾，⼈拾起來，扔在火裡燒了。』


這是我們對此的解釋。我們不相信神學中所謂地獄之火
燒毀那些枝條，我們認為「園丁」是那無盡、非⼈格的原



則，⽽「葡萄樹」是⼈的精神性靈魂，即「克⾥斯托斯」，
⽽「枝條」代表了新的投⽣。（在秘儀中，「⽗親」是聖
師，他種下了葡萄樹。每個符號都有七把鑰匙。揭⽰出多層
⾯世界的⼈被稱為「⽗親」。）


⽣：你有什麼證據能⽀持如此隨便的詮釋呢？

師：這不是隨便說說，⽽是符合通⽤符號學的詮釋。赫

爾⾺斯說「上帝種植了葡萄園」，即創造了⼈類。在卡巴拉
中，「長者中的長者」或「長臉者」種植了⼀個葡萄園，葡
萄園象徵著⼈類；⽽葡萄樹是⽣命的象徵。因此，「彌賽亞
王」的靈從創造世界開始，就⽤來⾃上⾯的葡萄酒來清洗他
的衣服。（《光輝之書》第四⼗章第10節）彌賽亞王就是

⾃我，⽤來⾃上層的酒（菩提）來清洗他的衣服（即他轉世
時的⼈格）⽽凈化。亞當是「⾎」。《利未記》第⼗七章：
⾁體的⽣命在於⾎液（靈魂）。亞當卡蒙就是獨⽣⼦。諾亞
也種植了⼀個葡萄園，寓意著未來⼈類的溫床。我們在《拿
撒勒法典》中也發現相同的寓意。七棵葡萄樹孕育⽽⽣—即

是我們的七根種族和七位救世主或佛--從伊卡巴爾-⿑沃中孕

育⽽出，⽽費爾霍拉巴為此澆灌。（《拿撒勒法典》，第三
卷，第60、61⾴。）當受祝福的⼈在光之⽣靈中升起時，

他們將看到⽣命之主伊瓦-⻄沃和最初的葡萄樹。（同上，

第⼆卷，第281⾴。）這些卡巴拉式的隱喻⾃然在《聖約翰

福⾳書》（第⼗五章第⼀節）中重複出現。


即便其它哲學無視我們的七重劃分，但他們也同意，在



⼈類系統中，⾃我或思考的⼈被稱為邏各斯，或稱為靈魂國
王和精神王后所⽣的兒⼦。⼀本神秘學著作寫到：「⼼靈是
國王和王后的養⼦。」（相當於阿特曼和菩提）。⼼靈是柏
拉圖筆下的「⼈-神」，為救贖物質⽽將⾃⼰釘在空間（指

⽣命輪迴期間）。他通過⼀次⼜⼀次的投⽣，引領⼈類走向
完美，並留下空間讓低等形式能發展為⾼等形式。他⼀⽣都
在不斷進步，並幫助物質⾃然界進步；即便在罕⾒情況偶爾
失去其中⼀個⼈格（完全失去靈性火花），也有助於個⼈的
進步。


⽣：如果「⾃我」需要對⼈格的過失負責，那麼是否對
於⼈格的喪失或徹底毀滅也要負責？

師：完全不需要，除非⾃我什麼也沒做，任憑此可怕命

運發⽣。如果⾃我做了種種努⼒，但它的聲⾳，即我們的良
⼼的聲⾳，卻無法穿透物質之牆，物質的不完美性導致了愚
鈍，同屬⼤⾃然的失敗。⾃我因失去天界⽽受到了充分的懲
罰，不得不幾乎立即投⽣為⼈。


⽣：這種失去靈魂的理論--或者你所謂失去⼈格--與基

督徒和通靈主義者的理想理論相悖，只有史威登堡在⼀定程
度上採納並稱為靈性死亡。但這些⼈永遠不會接受。

師：這絲毫不能改變⾃然界的事實，也不能阻⽌這種事

情偶爾發⽣。宇宙和其中的⼀切，無論是道德上、⼼智上、
⽣理上、⼼靈感應上還是精神上，都建立在完美的平衡與和
諧法則之上。如前所述（參⾒《揭開神秘的伊希斯》），在
星球的和諧旋轉中，若沒有離⼼⼒的作⽤，就不可能顯現出



向⼼⼒，所有形體的進展都是⾃然界中這雙重⼒量的產物。
精神（或菩提）是離⼼的精神能量，靈魂（⼼靈）則是向⼼
的；若要產⽣結果，兩者必須完美地結合與和諧。若塵世靈
魂受中央吸引的向⼼運動遭到破壞；被無法承受的物質所堵
塞、阻⽌它進步，那麼整體的和諧就會被破壞。⼈格的⽣
命，或稱理念的映射，只有在雙重⼒量的⽀持下才能延續。
每次的轉世或⼈格⽣命中，需要菩提和⼼靈的緊密結合，最
輕微的偏離和諧都會破壞它；當被破壞得無法挽回時，兩種
⼒量就會在死亡的那⼀刻分離。在短暫的間歇期內，⼈格形
體（無論稱為「欲體」或「幻體」）的靈性開花依附於⾃
我，跟隨⾃我進入天界，將臨時的⼈格⾊彩賦予那永恆的個
體性；低等部分則留在欲界並逐漸消亡。在那些完全墮落、
沒有靈性和無法挽救的邪惡之⼈死後，來到了關鍵、⾄⾼無
上的時刻。如果內在⾃我（⼼靈）在⽣前，曾努⼒將神聖菩
提的⼀絲微弱光芒與⼈格中某些部分結合，卻失敗了；如果
這種光芒被隔絕在不斷增厚的⼤腦外殼之外，⼀旦精神性⾃
我（⼼靈）從⾁體中解脫，就會與空靈的⼈格殘餘完全割裂
開來；之後欲體會被塵世吸引，被捲入、停留在我們稱為欲
界的冥府中。這就是耶穌所謂從葡萄樹上剪下的「枯枝」。
然⽽，毀滅從來不是⼀瞬間的事，有時可能需要幾個世紀才
能完成。但是，⼈格會與其他⼈格的殘餘⼀起留在欲界，⼀
起成為空殼和亡靈。正如《揭開伊希斯的⾯紗》中所說，這
兩類「靈體」，即空殼和亡靈，是「靈體實體化」舞臺上的
「明星」。可以肯定的是，他們不是投⽣的⾃我；因此，這
些「親愛的逝者」中很少有⼈知道關於轉世的事，從⽽誤導
了通靈主義者。




⽣：《 揭開伊⻄斯⾯紗》的作者不是被⼈譴責說反對輪
迴的嗎？

師：那是因為理解錯誤。在此部作品發表時，英國和美

國的靈媒界沒⼈相信輪迴，關於轉世的論述，主要是針對法
國通靈主義者的理論，既不符合哲學邏輯，也荒謬⾄極，⽽
東⽅的教義卻是邏輯清晰，其真理⾃證明顯。阿朗·卡爾代

克派相信死後⾺上隨意的轉世。他們認為，死去的⽗親可以
投胎成為⾃⼰將出⽣的女兒等等。他們沒有天界、因果或者
其他的哲學基礎，能擔保或者證實⼀次次轉世的必要性。⽽
《揭開伊希斯的⾯紗》的作者怎麼可能反對以因果為基礎的
輪迴說呢？兩世之間的間隔可以是1000到1500年不等，這

是佛教和印度教徒的基本信仰。


⽣：那麼說你完全否認唯靈論和通靈主義者的理論了？

師：沒有完全否認，只是否認他們所基於的信仰。兩者

都建立在「靈體」告訴他們的內容之上；但彼此也互不贊
同，如同神智學不同意這兩者。世上只有⼀個真理；當我們
聽到法國幽靈⼤談輪迴，⽽英國幽靈否認並譴責輪迴，我們
認為法國和英國的「靈體」都不知所雲。我們與通靈主義者
和靈媒們⼀致同意「靈體」的存在，是具有或多或少智能的
不可⾒存在。在我們的教導中，這些存在的類型和種類繁
多，但他們認為全都是死者的「靈體」，⽽據我們所知，這
些死者的「靈體」⼤多數只是欲體的空殼⽽已。


⽣：您好像對靈體很不友善。既然您已經向我闡述了您



的觀點，且認為降神會中不可能與離世靈體（或稱「亡
靈」）直接交流，你能再說明，為什麼神智學者⼀直都在強
調與靈體交流和通靈是危險的呢？

師：我們必須這麼做。起碼我是這麼做的。我非常熟悉

這些看不到、卻是實實在在、不可否認的「影響」，⾄今已
超過五⼗年，上⾄有意識的元素精靈、有的是半意識的空
殼，下⾄完全無知無覺的各種幽靈，因此我對⾃⼰的觀點有
⼀定的發⾔權。


⽣：你能舉例為什麼通靈是危險的嗎？

師：談論這些可能會超出時間。每個因都要⽤產⽣出的

果來判斷。回顧這個世紀美國重新出現靈媒運動，將近五⼗
年的歷史，請⾃⾏判斷，這對參與者帶來更多的益處還是害
處呢？請你理解，我不是反對真正的通靈主義，只是反對借
⽤此名義的⼀個近代潮流，以及為了解釋這些現象⽽發明的
「哲學」。


⽣：你⼀點都不信那些通靈現象嗎？

師：正是因為我知道靈體真實存在（除了⼀些造假情況

之外），真實得就如你我都活著⼀樣，我才會如此地反對他
們。這裡指的只是實體化的現象，不是指⼼智上或者⼼靈感
應的現象。物以類聚。我認識幾個⼼靈⾼尚純潔的⼈，很多
年來都受著⼀些⾼等「靈體」的指引甚⾄保護，不管是逝者
的靈還是⾏星神靈。但是這些智能體並非在通靈會上出現的
靈。只有在罕⾒且特殊的情況下，這些智能體才會因個⼈過
去因果⽽被磁性地吸引。若只是坐在通靈會上「等待出



現」，是不會吸引這些智能體的。⼈們參加通靈會只會向⼀
些「幽靈」敞開⼤⾨，這些有好有壞，⽽靈媒⼀輩⼦都是他
們的奴隸。我厲聲反對的是這種類型的通靈和⼈⿁的交流，
⽽不是靈性神秘主義。靈性神秘主義是⾼尚和神聖的；⽽現
在的通靈就跟兩個世紀前⼀樣，許多巫女和巫師都深受其
害。如果你讀格蘭威爾或者其他作者的關於巫術的著作，你
就會發現書裡描述的與⼗九世紀「通靈主義」所發⽣的實體
化現象幾乎完全相似。


⽣：你是說這些都是巫術⽽非他物嗎？

師：我的意思是，所有這些與死⼈打交道的事情，不管

是有意還是無意去做的，都是「亡靈法術」，是⼗分危險的
實踐。⾃摩⻄以前的年代，所有睿智的⺠族都將死者復活視
為⼀種罪惡與殘忍，因為這麼做會打擾亡魂的安息，⼲擾他
們向更⾼境界的進化發展。古代智慧都⼤聲譴責這種⾏為。
我再重複⼀遍⼗五年以來⼀直在說的話：這些所謂的「靈
體」，有些真的不知道⾃⼰在說什麼，只是鸚鵡學舌，重複
靈媒和其他⼈腦海裡的思想；⽽另⼀些真正危險的靈體，只
會將⼈引向邪惡。這是不⾔⾃明的。如果你去阿朗·卡爾代

克學派的通靈圈⼦，你會發現那裡的「靈體」強調轉世，說
起話來像天主教徒。若你去英國和美國的「親愛逝者」的通
靈會上，那裡的「靈體」從頭⾄尾都否定輪迴，並且譴責教
導這些的⼈，是新教的觀點。所有最好的、最靈驗的靈媒，
⾝⼼健康都受到極⼤損害。想想查爾斯·福斯特的悲慘結

局，他死在瘋⼈院裡，完全瘋了；史萊德得了癲癇；英國⽬
前最好的靈媒艾靈頓也患了癲癇。再回顧⼀下休謨，滿腹苦



澀，他對於似乎有特異功能的⼈說從未說過⼀句好話，並總
是批判其他靈媒。這名靈媒界的加爾⽂，多年來⼀直因為與
靈體交流受可怕的脊柱病的苦，死時⼀踏糊塗。再想想可憐
的華盛頓·歐⽂主教，我在紐約時認識他時僅⼗四歲，毫無

疑問是個靈媒。確實，這位可憐⼈在他的「靈體」上偷得了
先機，並將此命名為「無意識的肌⾁動作」，不僅讓⾼等學
識和科學上的愚⼈們欣喜不已，也讓⾃⼰的⼝袋更為充實。
但對於已故之⼈，我們不應說壞話；他的結局是悲哀的。他
努⼒隱藏⾃⼰的癲癇發作--這是真正靈媒最主要和最強烈的

癥狀—然⽽在驗屍時，誰知道他是死了還只是出神呢？如果

路透社的電報可信的話，他的親屬堅持他還活著。最後的例
⼦是資深靈媒、現代通靈主義的創始⼈和主要推動者--福克

斯姐妹。在與「天使」交流了四⼗多年之後，「天使」把她
們變成了不可救藥的傻瓜，她們現在在公開講座中，否定⾃
⼰畢⽣的研究和哲學，稱之為⼀場騙局。我想問你們，是什
麼樣的靈體才會促使她們這樣做？


⽣：但這種推論是正確的嗎？

師：假設有⼀間歌唱學校，若連最好的學⽣都因⽤嗓過

度⽽破⾳的話，你會得出什麼推論呢？你會認為這個學校的
教育⽅法是錯誤的。同樣地，我舉出最好靈媒的命運例⼦，
得到公正的結論。我們只能說：對於此主題感興趣的⼈，可
以觀其果⽽知其樹，並且從中吸取教訓。神智學者⼀直將通
靈主義者視為兄弟，同樣擁有探索神秘的內在傾向，然⽽他
們⼀直視我們為敵⼈。我們擁有⼀套更古老的哲學，不斷向
他們説明和警告；但他們卻⽤各種⽅式來詆毀我們的動機。



不過，⼀名最優秀的英國通靈主義在嚴肅的談論他們的信仰
時，觀點與我們相同。聽聽奧克森在承認此事實說道：「通
靈主義者太過專注於外界靈體對我們這個世界的⼲預，⽽忽
略了⾃⼰作為投⽣之靈的⼒量。」我們說的正是同樣的話
呢，那為什麼要詆毀和辱駡我們？從此以後，我們與通靈主
義者再無瓜葛。我們現在回到轉世這個主題上來。


 




第⼗章：輪迴之謎


週期性轉世


⽣：你的意思是，我們都曾在地球上存在過，有很多前
世，並且會在死後繼續存在？

師：是的。每個⽣命週期，更確切地說是意識⽣命的週

期，開始於動物性⼈類的兩性分化，並在⼈類第七輪次第七
根種族時、也就是最後⼀代⼈類時結束。我們今天處在第四
輪次第五根種族，你可以想像此期間漫長得難以表達。


⽣：那麼我們會⼀直以不同的⼈格轉世嗎？

師：肯定的。⽣命週期或者轉世週期可以非常類似於⽇

常⽣活。⽩天充滿了各種活動，夜晚則需休息睡覺，轉世週
期也是如此，在活躍的⽣命之後是天界的休息。


⽣：這⼀系列的轉世被稱作輪迴？

師：是的。只有通過這⼀系列的轉世，數以百萬計的⾃

我才能向著最終的完美不斷地進步，並到達最終的休息（持
續的時間與活躍期⼀樣長）。


⽣：這些轉世的長短或特徵是由什麼決定？

師：因果，是公正報應的普遍法則。


⽣：這是⼀個智能法則嗎？

師：⾃然界的週期性法則規範著物質及其他定律，唯物



主義者稱此為盲⽬的、機械性的法則，且因果法則只是個偶
然的法則罷了。對我們來說，這是無形無體、卻普遍運作的
法則，沒有任何形容詞或定語能夠描繪。如果你問我啟動此
法則的智能是什麼，我只能回答我不知道。但如果你問的是
法則的作⽤以及在我們信仰中的地位，我能以千百年來的經
驗說，這是絕對並且準確無誤的「平等、智慧和智能」。因
果會萬無⼀失地重立⼈間的公正，修正所有⾃然的錯誤；鐵
⾯無私的修正謬誤進；是公正獎罰的報應法則。在最嚴格的
意義上，此法則「絕不偏私」；另⼀⽅⾯，這既不能被安
撫，也不能通過祈禱⽽轉移。印度教徒和佛教徒都信仰因
果。


⽣：基督教教條反對這兩者，我不認為基督教徒會接受
此教導。

師：他們不會接受；英曼很多年前就說明了原因：「基

督徒相信教會以信仰之名傳授的胡說八道，⽽佛教徒認為凡
是不合邏輯就不是佛陀真正的教義。」佛教徒不相信有任何
罪過可以被赦免。在未來的轉世中，每⼀個惡⾏或惡念都需
受到充⾜且公正的懲罰，並對受害者進⾏了相應的賠償，才
有可能消除罪過。


⽣：這種說法在何處可以找到？

師：在佛教的神聖經典中。在《法輪》（p.57）中，你

可以看到此神智學教義：


「佛教徒相信每個⾏為、⾔語和思想都有相應的後果，



遲早會在現在或者將來出現。惡有惡報，善有善報：今世富
貴，或來世做天⼈（天界）。」


⽣：基督徒也這麼相信，不是嗎？

師：完全不是。他們相信罪惡可以被寬恕和赦免。他們

受到保證，只要相信基督為了赦免⼈類的罪所流的⾎（⼀名
無辜的受害者！），那麼所有世⼈的罪惡都能被赦免。我們
既不相信代⼈贖罪，也不相信任何神能赦免那怕最⼩的罪，
甚⾄不相信⼀個⼈格化的絕對者或無限者。我們相信嚴厲公
正的正義。透過因果來體現未知普遍神的概念，代表著⼀個
絕對正確的⼒量，既沒有憤怒也沒有慈悲，只有絕對的公
正，讓每⼀個起因，無論⼤⼩，都得到相應的果。耶穌說
的：「你們⽤甚麼量器量給⼈，也必⽤甚麼量器量給你
們。」（⾺太vii.，2）這句話無論明⽰或暗⽰，都沒有提到

憑他⼈能得到慈悲或救贖。我們的哲學也認同此句話的正義
性，極⼒推崇慈悲、仁愛以及彼此間的寬恕，⽽非互相攻
擊。「不以惡報惡」且「以善報惡」是佛教的戒律，是建立
在堅定不移的因果法則。⼈若⾃⾏執法，無疑是⼀種褻瀆的
妄為。⼈類的法律只能⽤限制性⼿段，⽽非懲罰性的；如果
⼀位相信因果的⼈，不以善報惡，⽽是有仇必報，從不原諒
他⼈，那⾃⼰便是罪⼈，只會傷害到⾃⼰。因果會懲罰此
⼈，因他沒讓因果⾃⾏運作，⽽是⾃⾏增加額外的復仇；這
麼做之後，敵⼈未來反⽽受到補償，⽽⾃⼰將受懲罰。那位
絕對正確的「判官」依據此世決定下⼀世，且前世的功過決
定了此世的⼈⽣。




⽣：那麼我們可以⽤今⽣來推斷前世嗎？

師：能做的只是相信⾃⼰今⽣的遭遇理所應當，是為了

彌補前世的罪孽。當然了，我們凡夫是無法得知犯了哪些
罪，只有先知和開悟者才能。我們連⼀名老⼈年輕時如何都
不知道，更難以從現世狀況來推斷前世。


什麼是因果？


⽣：因果到底是什麼呢？

師：如前⾯所說，我們認為因果是宇宙的終極法則，是

⾃然界⼀切法則的基礎、起始和源頭。因果是調整果與因的
不虛法則，在物質界、⼼智層⾯和精神層⾯運⾏。無論事件
⼤⼩，從宇宙擾動到你⼿的運動，有因必有果。同類相⽣。
因果是看不⾒、不可知的法則，睿智地、智能地、公正地調
整因與產⽣的果，⼀直追逆到最初造因者。雖然它本⾝不可
知，但是它的運作是可知的。


⽣：這樣看來，因果⼜是個「絕對者」、「不可知」，
這對於解釋⽣活中問題似乎沒甚麼⽤。

師：恰恰相反。雖然我們不知道因果到底是什麼、本質

為何，但我們知道是如何運作、能準確地描述運⾏模式。我
們只是不知道終極起因，就像現代哲學承認萬物的終極起因
是「不可知」⼀樣。


⽣：對於⼈類更實際的需求，神智學有任何解決⽅案
嗎？⾯對所謂「下層階級」普遍存在的苦難和迫切需求，能
提供什麼解釋？




師：根據我們的教義，所有社會的邪惡、階級分類、性
別歧視、資產和勞⼒的分配不均等，都是我們簡單但真實稱
為「因果」的東⻄造成的。


⽣：但是，這些邪惡無差別的降臨在⼤眾⾝上，不屬於
個⼈的因果報應吧？

師：不是。⼀個⼈所處的環境及⽣活狀態，是否只是他

前世所作所為的結果，這無法很嚴格地定義。我們必須認識
到，每個原⼦都受所屬整體的普遍法則約束，這是更廣闊的
因果律。個⼈因果積聚就成了所處國家的因果，國家因果的
積聚就成了世界的因果。你所謂的邪惡不單屬某⼀個⼈或是
⼀個國家，⽽是世界性的。因果法則在⼈類相互依存的基礎
上，得以合理與公正的體現。

⽣：那麼，因果法則不⼀定是針對個⼈的法則？

師：正是這個意思。因果的運⽤範圍如此廣泛普遍，才

能調整世界的⽣活和進展。神智學者認為，因為⼈類會相互
依存，才會使因果普世性的分配，也同時是解決社會性苦難
的根本。這是⼀條神秘法則，當⼀個⼈要從個⼈缺點中提升
時，必須先將所處的整體提升。同理，沒有⼈能單獨作惡，
或單獨承受惡之果。事實上，沒有所謂的「分離」，最接近
這種⾃私狀態的在於⽬的和動機中。


⽣：難道無法集中普世分發的因果、或集中國家的因
果，使之⾃然⽽合法的⼀次耗盡，⽽不需經歷這麼長時間的
苦難嗎？

師：在我們所屬時代的限制內，⼀般⽽⾔，因果法則是



不能加速或者放緩的。但有⼀點可以確定，現在談加速或者
放緩還太早。看看下⽅這段全國性苦難的⽂章，涉及個⼈
的、親屬的的和普世的因果，然後問問你⾃⼰，難道無法⼤
範圍地修正並且清除這些邪惡嗎？此段落出⾃於⼀位拯救國
家的⼈，她征服了⾃我，⾃願地選擇服務⼈類，盡⼀個女⼈
的肩膀所能承受的，去承擔國家的果報。她如此說道：


「是的，⼤⾃然⼀直在訴說著，你不這麼認為嗎？只是
我們的噪⾳太⼤，掩蓋了她的聲⾳。這就是為什麼走出城
鎮、暫時沈浸在⼤⾃然⺟親懷抱中，會如此令⼈放鬆。我回
想在漢普斯特德荒野鄉間看⽇落的情景，可是，落⽇裡的⼈
世充滿了多麼多的苦難啊！有位女⼠給我⼀⼤束野花。我想
到了倫敦東區⼀個家庭，更應該得到這些花，今天我便帶到
著花到懷特查珀爾⼀所窮⼈的學校裡。看看那些蒼⽩⼩臉
蛋，放出了何等光彩！然後我到了⼀個⼩食堂為⼀些孩⼦⽀
付晚餐費⽤。食堂在⼀條後街，狹窄擁擠，⿂⾁和其他東⻄
惡臭難當，懷特查珀爾的陽光非但不能凈化它，反⽽使它更
濃烈。⼩食堂是各種味道的集中點。餐點是難以形容的⼀⽑
錢⾁餅，⼀堆堆讓⼈噁⼼的「食物」、和成群的蒼蠅，是真
正的魔⿁祭壇！在我周圍，⼩孩⼦尋找著殘羹冷炙，撿櫻桃
核做為清淡營養食品。我在前往⻄區的路上，每⼀條神經都
在震顫和發抖，思索著，除非⼀場⼤地震將它們吞噬，讓那
裡的居⺠在忘川洗浴，將這⼀切忘得⼀乾⼆淨然後重⽣，否
則倫敦這些區真的是沒救了。接著我想到了漢普斯特德荒
野，陷入了沈思。如果能犧牲⼀個⼈來拯救這些⼈，付出的
代價是微不⾜道的。看阿，必須改變他們——但要怎樣才能



做到呢？照他們現在的情形，將他們置於其它環境都沒有
⽤，可是，讓他們留在原地只會繼續腐爛。⾯對這些無盡、
無望的苦難，我的⼼都碎了。這種殘酷的墮落是此情況的起
因，也是必然的結果。就像⼀棵榕樹⼀樣，每根枝條紮根後
會長出新的枝幹。這種感覺和在漢普斯特德所感受的寧靜是
多麼不同啊！可是，我們⾝為這些可憐⼈的同胞，只能⽤在
漢普斯特德所獲得的⼒量去拯救懷特查珀爾。」（作者名聲
崇⾼，眾所周知，不容褻瀆。）


⽣：這段⽂字既悲傷⼜美麗，清楚地描述了你所謂的
「普世關聯的因果報應」。唉！除了地震或其他⼤災難之
外，無其它希望能立即緩解他們的痛苦！

師：我們沒有權利說沒有希望，因為有⼀半的⼈類有能

⼒立即解除同胞所受的苦難。當每個⼈都為集體利益貢獻財
富、勞動或者⾼尚思想時，國家的業報平衡才會被改變；除
非我們這麼做了，否則沒有權利或理由說，地球上的⽣命超
出⾃然界所能承載的數量。那些英勇的靈魂，是⼈類和國家
的救星，找出了普世業報不平衡的原因，通過巨⼤的努⼒重
新調整權⼒平衡，將⼈類從⼀場道德災難拯救出來。道德災
難比⾝體所經歷的災難更嚴重，邪惡更長久，積聚的苦難必
以你所⾒到的慘狀爆發。


⽣：能否請你⼤致的講述這個因果法則。

師：我們將業⼒描述為⼀種重新調整的法則，不斷地在

物質世界中恢復被打亂的平衡，在道德世界中修復被破壞的
和諧。因果不⼀定根據特定的⽅式運⾏，但肯定會趨向恢復



和諧並保持平衡，宇宙憑藉這種平衡得以存在。


⽣：請舉⼀個例⼦。

師：過會兒我會給你更全⾯的例⼦。現在請想像有個池

塘。⼀顆⽯頭落入⽔中，激起了漣漪。這些波紋前後蕩漾，
直到物理學家所謂的能量消散後，才停⽌波動，恢復平靜。
同樣地，所有層⾯上發⽣的⾏為，都會⼲擾宇宙平衡的和
諧，造成的振動漣漪在有限的範圍內前後蕩漾，直到恢復平
衡。每個⼲擾都從特定點發出，因此，所有從該點發出的⼒
量，都須先重新會聚到原本的點，才能恢復平衡與和諧。可
⾒⼀個⼈的⾏為、思想等所產⽣的後果，必將以相同的⼒量
反作⽤於⾃⼰。


⽣：但這個法則在道德領域是如何運作的？這看起來只
是⼀個簡單的物理法則：作⽤⼒和反作⽤⼒，⼤⼩相等⽅向
相反。

師：我不意外你會這麼說。歐洲⼈在判斷是非善惡時，

已深根柢固的習慣於根據⼀套由⼈定下、或是由⼈格化上帝
強加於⼈的任意法典。神智學者認為「好」與「和諧」是同
義詞，「惡」與「不和諧」也是。此外，所有的痛苦和悲傷
都源⾃不和諧。能擾亂和諧唯⼀且可怕原因，便是各種形式
的⾃私⾃利。業⼒便是將每個⼈⾏為的後果還給他，不論此
⾏為的道德性質如何；每個⼈必將承擔所有⾏為的後果，所
有他造成的痛苦也必將返還給他，產⽣的快樂與和諧也同
理。我可以引⽤神智學者在此話題的書籍和⽂章來幫助你正
確理解。




⽣：我很樂意聽聽，因為我少看到關於此主題的神智學
著作。

師：因為這是我們教義中最困難的部分。先前有位基督

徒寫了⼀篇反對⽂章說道：


「假設神智學的教義是正確的，他們說，⼈必須做⾃⼰
的救星，必須征服⾃⼰，戰勝⾃⾝雙重本性中的惡，才能使
靈魂解脫。當⼈從邪惡或惡⾏中覺醒並轉變後，他要做甚麼
呢？他在過去犯下邪惡奸詐的事情，怎能就如此得到解脫、
救贖或者抵消呢？」


針對這個問題，康諾利先⽣很貼切地回應：「你不能讓
神智學的引擎在神學的軌道上運⾏。」他說：

「神智學的觀念裡不會推卸個⼈的責任。此信條裡沒有

贖罪的概念，也無法將過去的罪惡與奸詐⼀筆勾銷，⽽是對
犯錯之⼈給予相應的懲罰，恢復被攪亂的宇宙和諧。此⼈造
了造孽，別⼈因他⽽受苦，只有他⾃⼰能彌補過錯。


「當⼈從邪惡或惡⾏中覺醒並轉變後，他會意識到⾃⼰
的惡⾏應當得到懲罰。當他意識到這⼀點時，不可避免的產
⽣個⼈的責任感。隨著他的覺醒或「轉化」的程度，這種極
重的責任感也會相應增強。這種強烈的責任感壓迫著他，被
敦促接受代贖教義。


「他必須悔改，是最簡單不過了。當注意⼒開始關注⾃
⼰做過的壞事，很容易對此感到後悔，這是⼈性⼀種和善的
弱點。要麽吃盡苦頭，要麽從中嘗到甜頭。如果我們再進⼀



步分析這種感情，感到遺憾往往是因⾃私⽽不得不使⽤邪惡
⼿段，⽽非邪惡本⾝。


「對於⼀般⼈來說，在⼗字架下⽅卸下⾃⼰罪惡重擔是
很有吸引⼒的，但神智學的學⽣不這麼認為。怎麼可能僅因
意識到⾃⼰的邪惡，就能赦免⾃⼰犯的錯或將此⼀掃⽽空？
僅憑悔改和往後過上正當⽣活，就能使普遍因果法則偏⼼、
對他不起作⽤？他做惡的結果依然存在，對他⼈造成的苦痛
不會被抹去。神智學的學⽣也考量惡⾏對無辜者的影響。他
不僅考量有罪之⼈，也考量其受害者。


違背宇宙和諧法則便是邪惡，懲罰必須降到違法者⾝
上。基督警告說：「不要再作惡了，免得更壞的事臨到你⾝
上。」聖保羅說：「救贖⾃⼰吧！種下什麼，就會收穫什
麼。」比《聖經》更久遠的《往世書》就提到：「每個⼈都
會收穫⾃⼰⾏為的果實。」


辛尼特在《密傳佛教》⼀書中寫道，因果法則是「道德
的因果關係」。布拉瓦茨基女⼠將此解釋為「報應法則」更
為貼切些，是「神秘的正義⼒量，在沒有標記的路上萬無⼀
失地引領著我們，從罪惡走向懲罰。」


「但是因果法則不⽌如此。對於善⾏也會給予準確和全
⾯報償，如同對惡⾏的懲罰⼀樣。這是每個⾏為、思想、⾔
語的結果，⼈們通過業⼒造就⾃⾝及⽣活環境。東⽅哲學不
認為每個新⽣兒都是⼀個新靈魂，⽽是相信存在著有限數量
的單體，不斷吸納眾多⼈格，⽽持續進化與成長，更加趨向



完美。這些⼈格是業⼒的產物。⼈的單體通過因果和輪迴最
終會回到本源，即絕對神。」


沃克在《轉世》⼀書中解釋道：


「簡單地說，因果法則講的是過去⾏造就今天的我，現
在的⾏為創造未來。命運只能靠⾃⼰決定。救贖或懲罰都是
⾃⼰造就的。那些本應受譴責的⾏為，因果法則不會放過，
執法嚴明，因此相較於宗教信條中寬鬆的贖罪、代禱、寬恕
和臨死前改過等，這更不受弱者歡迎。在永恆的正義中，罪
與罰是不可分割的同⼀事件，因為⾏為和結果之間沒有真正
的區別。正是因果法則（或者說我們過去的⾏為）把我們帶
回了⼈世。靈體的居所根據業⼒⽽異，因果法則也不會長期
固定不變，因為它永遠在變。若⼈的⾏為被物質性和⾃私的
⽬的引導，那必然會投⽣於物質界中。只有完全無私的⼈，
才能擺脫物質⽣命的引⼒。很少有⼈達到這個境界，但這是
⼈類的終極⽬標。」


接下來沃克引⽤了《秘密教義》的段落：


「相信因果的⼈必須相信命運，也就是說，從⽣到死，
每個⼈都如蜘蛛般，⼀絲⼀線地在⾃⼰周圍織著⾃⾝的命
運。此命運要麼由不可⾒原型的神聖聲⾳所指引，要麼由星
光體或者內在⼈所引導，後者通常被稱為⼈的具⾝惡靈。這
兩種影響引導外在的⼈，但其中⼀⽅會勝利。這場不可⾒衝
突⼀發⽣，公正無暇的報應法則就開始介入並運作，不會錯
過每個⾔⾏。當⼈織完最後⼀縷絲，便將⾃⼰包在⾃⼰的網



裡，完全處在⾃⼰命運的管轄之中..神秘主義者或哲學家都

不會談論天意是否善良或殘忍；⽽是將此視為「業⼒-復仇

女神」，並教導說，無論如何，這在今世和來世中都保護和
守望著好⼈；作惡的⼈才會受懲罰—是的，直到他的第七個

重⽣。簡⽽⾔之，若他擾亂了和諧的無限世界，哪怕只是最
⼩的原⼦，只要這種影響還沒完全調整回來，懲罰就不會停
⽌。業⼒唯⼀的法令，⼀種永恆不變的法令，是物質世界中
的絕對和諧，在精神世界中也是如此。因此，進⾏獎賞或懲
罰的不是業⼒，⽽是我們⾃⼰，取決於我們是否與⼤⾃然⼀
同合作，遵守和諧所基於的法則，⽽不是打破它們。


如果⼈們能夠合作並和諧相處，⽽不是分裂和爭⾾，那
麼業⼒的運作也將不再難以捉摸。有些⼈稱此為天意的運
作，晦暗⽽複雜；⽽另⼀些⼈則是此為盲⽬的宿命論；第三
種⼈認為是純粹的隨機性，沒有眾神或魔⿁的指引。如果我
們能將這些歸結到正確的起因，便不會對此運作這麼無
知。…我們困惑地站在⾃⼰創造的⽣命之謎⾯前，無法解

開，然後指責偉⼤的斯芬克斯吞食了我們。但在我們的⽣命
中，每個意外、出錯的⽇⼦、不幸的事，都能追溯到我們在
此⽣或前世所為。…因果法則和轉世輪回是不可分割的…只

有這個法則可以解釋善與惡這個神秘問題，得以調解⽣命中
看似明顯的可怕不公正。只有這等確定性，才能平息我們正
義感的強烈不滿。若不熟悉此崇⾼的教義，便無法解釋周圍
⽣⽽不等、財富各異、智慧和能⼒的差異；愚蠢和放蕩的⼈
因為出⽣的特權⽽被尊敬，被命運無端地眷顧，⽽他們的鄰



居儘管擁有智慧和⾼尚的美德——在各⽅⾯都更值得好運

——卻因為缺乏幫助和同情⽽死於貧困－我們不忍看到這

些，對於看似不應有的痛苦感到回天無⼒，⼼如⼑割－只有
理解到因果法則，才能不使我們詛咒⽣命、⼈類和創世主…

這個法則無論有意識還是無意識，都沒有事先註定任何⼈或
事。此法則源⾃永恒，存在於永恒，因為它本⾝就是永恒。
沒有任何⾏為能與永恆同等長久，因⽽不能說此法則正在運
作，因為此法則就是⾏動本⾝。淹死了⼈的不是波浪，⽽是
⼈⾃願將⾃⼰置於海中，受到主宰海洋運⾏的法則影響。業
⼒不制造任何結果，也不設計未來。是⼈類播下因種，創造
事由，⽽業⼒法則調整著果報，調整的不是某個⾏為，⽽是
普遍和諧的⾃然，永遠趨向於恢復其原始狀態，如⼀根過度
彎曲的樹枝，會以相應的⼒量反彈回來。如果樹枝彈回時，
使我們的胳膊脫⾅了，我們能說樹枝把我們弄傷，還是說⾃
⼰的瘋狂舉⽌造成的？因果從來不想破壞智⼒和個⼈的⾃
由，不像⼀神論者所發明的上帝⼀樣。因果也不會故意將其
法令隱藏於⿊暗之中以困惑⼈類，或懲罰膽敢探究其奧秘的
⼈。相反地，⼀個⼈能透過學習和冥想，揭⽰因果錯綜複雜
的道路，為⿊暗的途徑照亮前⾏之光；在⽣命迷宮的曲折
中，許多⼈因不知所措⽽喪失⽅向。那些為此努⼒的⼈，在
⼈類的福祉貢獻⾃⼰的⼒量。在顯現的宇宙中，因果是⼀個
絕對和永恒的法則；因為絕對者只有⼀個，是永遠存在的起
因。相信因果的⼈不能被稱作無神論者或者唯物論者，更不
能說是宿命論者，因為因果與那不可知者是⼀體的，是它的
⼀個⾯向，體現於現象世界中的效應。」




另⼀位有才華的神智學作者辛尼特女⼠說到：


「在⽇常⽣活中，每⼀個⾏動和思想都在創造著新的善
業或惡業，同時，今世也在消化和解決上⼀世⾏為和慾望所
累積的業⼒。當我們看到天⽣的殘缺時，能推測這些情況是
前世的因引起的。也許有⼈會爭辯說，這些殘缺是因為遺傳
導致，與前世無關；但是我們必須知道，⼈的「⾃我」（真
正的⼈，即⼈的個體性）的靈體起源並非來⾃投胎的⽗⺟，
⽽是由前世⽣活⽅式所吸引的親和⼒決定，當投胎的時機到
來時，便會進入最適合發展這些傾向的家庭。…若能正確理

解因果的教義，便能有效指導、並幫助已認識此真諦的⼈，
引領走向更⾼尚、更美好的⽣活⽅式。我們不要忘了，不僅
我們的⾏為、甚⾄是思想都能夠影響我們⾃⼰的未來。或好
或壞，⽽且更重要的是，可以影響同胞的未來。如果所犯的
罪⾏只與⾃⼰有關，此業⼒對⾏為者的影響較⼩。然⽽事實
上，⼈⽣中的每⼀個思想和⾏為，無論善惡，都對⼈類家庭
的其他成員產⽣相應的影響。因此，若希望未來能幸福和進
步，就必須要有正義感、道德觀與無私。每個犯下的罪⾏，
每個邪惡的念頭，都是不可撤回的，再多的悔恨也無法抹去
未來產⽣的後果。真誠的悔改能避免重蹈覆轍，但是不能脫
離已經產⽣的後果，這將無可避免地在此世或下⼀世中應
驗。」


康諾利先⽣接著說：「另⼀種宗教責任為，短暫塵世的
偶然事件決定了⼈永恆的命運，「樹倒在哪裡就任憑它
去」，此⼈最⼤的希望，是當他認出⾃⾝的邪惡時，有⼈能



替他贖罪。但這套理論在長老會派中也⾏不通。據他們說：


「根據上帝旨意，為了顯⽰他的榮耀，有些⼈和天使早
已註定永⽣，⽽其他⼈則註定永久死亡。


「這些被預定和預先選中的天使與⼈類，有著特定且不
可更改的⾝份；此數量是確定且固定，無法增加或減少...上

帝指定了⼀批⼈升入榮光，除這些被選召的⼈之外，沒有其
他⼈能被基督有效地呼召、稱義、接受、聖化和拯救。


「上帝有著深不可測的旨意，隨⼰所悅，施予或收回慈
悲，以彰顯造物主權⼒的榮耀，選擇忽略餘下的⼈類，因罪
過⽽注定要受辱與憤怒，以讚美祂光榮的公義。」


這是⼀名捍衛基督教的⼈所寫的。康諾利先⽣最後⽤⼀
⾸宏偉詩歌來結束這個話題。他說：


「埃德溫·阿諾德的《亞洲之光》中對因果的論述非常

優美，可惜全⽂太長無法轉載，只能引⽤⼀部份：


業⼒--⼀個靈魂的全部內容


所做之事，所有想法，

在無盡時間的緯線編織著「⾃我」，

看不⾒的⾏為在經線上交叉。


沒有開始，也沒有結束，




如同永恆的空間，是可靠的保證。

是⼀種神聖的⼒量，向善⽽⾏，

只有此法則持久永恆。

不會受到任何⼈的譴責，

違背業⼒的⼈會失去，遵守的⼈會得到。

對於隱秘的善，報以平和幸福，

對於隱秘的惡，則報以痛苦。

此法則無所不在，記錄著⼀切；

做正確的事，就會給你回報！做錯⼀件事--


遲早必有同等報應，

法則的運作時間很長。

不會憤怒或寬恕；完全真實，

衡量著標準，無物的天平。

無視時間，明天就會審判，

或在多⽇以後。


*****


這是趨向正義的法則。

無⼈能夠避開或停留。

核⼼是愛，結局是平和與甜蜜的圓滿。

順服吧。」


我⿎勵你去比較神智學對因果報應的詮釋，以及殘酷愚
蠢的教條，看誰更加哲學和公正。此殘酷教條中的「上帝」
是無知的魔⿁，教導「只有選中的⼈」才能得救，其餘的都



被打入永恆的滅亡！


⽣：我⼤概了解你的意思，但你能否舉幾個因果運作的
具體例⼦？

師：這個我做不到。如我先前所說，只能肯定今世的⽣

活環境是過去⾏為和思想的直接結果。可是我們不是先知或
啟蒙者，不知道因果法則具體運作⽅式。

⽣：那麼，如果是⼀個開悟者或先知，就能知道因果報

應的具體細節？

師：可以。那些「知道的⼈」能運⽤⼈⼈都有的潛在能

⼒瞭解因果的細節。


誰是那些「知道的⼈」


⽣：我們⾃⼰和他⼈都是如此嗎？

師：是的。正如我所說，我們每個⼈的視⼒有限，只有

⼀些⼈能在今世達到靈性異象巔峰和靈視⼒。我們只能意識
到，若事情與我們所期望的不同，就會有所不同；我們造就
了⾃⼰，所有遭遇都是應得的。


⽣：這個概念恐怕會讓⼈不安。

師：我認為恰恰相反。若不相信因果報應的公正，只會

更加喚醒⼈的⾾爭性。只要懲罰或責備是不公的，遠超應得
的嚴懲，不論是孩⼦還是成⼈都會感到不滿。相信因果是使
⼈隨遇⽽安的最好理由，也是努⼒改善來世的最⼤動⼒。若
我們的命運並非遵循嚴厲法則，或不由⾃⼰掌握，那我們還
會想努⼒改善嗎？




⽣：你認為因果報應法則下的輪回是有理、公正和符合
道德的。但這是同時犧牲了同情和憐憫這些更溫柔的品德，
使⼈性中細膩的本能變得冷酷無情？

師：表⾯上看似如此，事實上不然。若有⼈分到的甜點

比應得的更多或更少，肯定代表分配要麼不公，要麼偏⼼；
如果慈悲可以改變此公正法則，會帶來更多的苦難⽽非拯
救，激發更多的惱怒和詛咒⽽非感激。請你記住，我們⾃⾝
並不執⾏這個法則，只是造了因⽽產⽣了果；這個法則是⾃
⾏運作的；再者，天界狀態便是此法則最⼤的公正、慈悲和
憐憫。


⽣：你說開悟者與無知的我們不同。他們真的知道更多
關於輪迴以及其他界域的事嗎？

師：是的，確實如此。⼈⼈都擁有這些能⼒，只是他們

將此發展臻⾄完美，並透過精神進入了不同層⾯和狀態。恒
古以來，⼀代代的開悟者都在研究關於存在、⽣命、死亡和
輪回的奧秘，傳授習得的事實。


⽣：那麼神智學的⽬的是培養出開悟者嗎？

師：神智學認為⼈從神性散發出來，並在回歸神性的路

上。當踏上比較進階的道路時，便能通過幾世專注的努⼒⽽
達成開悟。請記住，沒有⼈能夠只通過⼀世的努⼒會成為開
悟者，通曉秘密科學。在立下⽬標並開始必要的訓練後，需
要經過幾世的努⼒才能達到開悟。社會中很多⼈在幾世前就
開始攀登開悟的上坡，只是在今世⼈格幻覺的影響下，不知



道⾃⼰過往的努⼒，或失去今世進步的機會。這些⼈不能⾃
持的吸引⾄神祕學和⾼等⽣命，但也受個⼈主義和⾃以為是
的影響，喜愛俗世蒙⼈的誘惑和轉瞬即逝的快樂，以致於放
棄努⼒，失去這⼀⽣向上的機會。但對於⼀般為⽣計奔波的
凡夫來說，不適合將這樣⾼遠的成就設為⽬標，或作為有效
的動機。


⽣：那麼對於這些⼈⽽⾔，加入神智學會有什麼⽬的和
⽬標呢？

師：很多⼈對我們的教義感興趣，認為比教條性的宗教

更加真實。⼀些⼈則下定決⼼追求⼈類職責中最⾼的理想。


信仰和知識之間的區別；或者說盲⽬信仰和有理智的信
仰的區別


⽣：你說這些⼈接受並且相信神智學的教義。但是，如
果他們不是你所謂的開悟者，那麼就是盲⽬信仰你的教義。
這種盲⽬跟信仰傳統宗教有什麼不同呢？

師：各⽅⾯都不同。你所謂「盲⽬的信仰」是指基督教

的教條，但我們的是「知識」，是通過邏輯思維得知⼤⾃然
的事實。基督教的教義是詮釋先知經驗的⼆⼿解釋；然⽽我
們的教義是基於先知永恆不變的⾒證。例如，⼀般基督教神
學認為，⼈是上帝的創造物，由⾝體、靈魂和精神三部分組
成，三者對於⼈的完整性都⾄關重要。⼈無論是粗⼤⾁體，
或是復活後的空靈形體，都是構成⼈所必需的，是獨立於其
他⼈和神的永久存在。⽽神智學則認為，⼈是從未知、但永



遠存在的、無限的神性本質中散發出來的，⼈的⾝體和其他
⼀切都是無常的，因此是⼀種幻覺；只有內在精神才是唯⼀
永恆的基質，甚⾄當⼈的精神與普遍精神完全重新結合，精
神也會失去其個體性。


⽣：如果我們連⾃⼰的個體性都失去了，那其實就是湮
滅了。

師：並非如此，因為失去的是各⾃的個體性，⽽非普遍

的個體性。就如同單⼀部分轉化為整體⼀樣；露珠不是蒸發
了，⽽是變成⼤海。難道當胎兒長⼤變成老⼈，⾁體⼈就消
滅了嗎？若將⾃⼰無限渺⼩的意識和個體性，淩駕於普遍和
無限的意識之上，是怎樣⼀種撒旦式的驕傲！


⽣：那麼，事實上沒有所謂的⼈，⼀切都是精神？

師：你錯了。精神與物質的結合只是暫時的；或者說得

更清楚些，精神與物質是⼀體的，是普遍顯現基質的兩個對
立⾯。任何最微⼩的粒⼦和原⼦，只要仍附著於任何形體上
（顯化的結果），就不能完全稱為精神。若不這麼認為就是
盲⽬的信仰。


⽣：因此，你聲稱那恆久不變的原則（精神），只是在
物質中穿⾏？這是基於知識⽽非信仰？

師：我會換種說法——我們聲稱，那恆久不變且遍⼀的

原則，即精神，會短暫的作為物質出現，因此只是⼀場幻
象。




⽣：很好，那這些論述是出於知識⽽非信仰囉？

師：當然了。我很清楚你想幹嘛，我不妨直接告訴你，

我們認為你所提倡的信仰是⼀種⼼智疾病，⽽真正的信仰，
也就是希臘⼈所說的“pistis”，是基於知識的信念，無論這知

識是來⾃物質感官或精神感官的證據。


⽣：您是什麼意思呢?


師：我的意思是，如果你想知道這兩者之間的區別，那
麼我可以告訴你，依賴權威的信仰與相信⾃⼰的精神直覺之
間，有很⼤的區別。


⽣：是什麼區別？

答：⼀個是⼈類的輕信和迷信，另⼀個是⼈類的信念和

直覺。正如亞歷⼭⼤-懷爾德教授在《厄琉息斯秘儀簡介》

中所說：「無知才導致了褻瀆。⼈們嘲笑著⾃⾝無法正確理
解的東⻄。...這世界的潛流正朝向⼀個⽬標；在⼈類的輕信

中，蘊藏著近乎無窮的⼒量，⼀種神聖的信念，能夠理解存
在的最⾼真理。」若僅「輕信」⼈類權威教條，便永遠無法
深刻理解此⼒量，也無法察覺其性質。⼈們的「輕信」緊緊
附著在外在層⾯，無法知曉掌管此的內在本質；若要能知
曉，必須主張⾃⼰的獨立判斷權，但⼈們從未敢這樣做。


⽣：難道是「直覺」使你拒絕將上帝視為⼈格化⽗親、
或宇宙的統治者和管理者嗎？

師：正是。我們相信有⼀個永遠不可知的原則，若認為

宇宙、思考的⼈、以及物質世界中包含的所有奇蹟，能夠在



沒有某種智能⼒量的促成下，⾃⾏發展出如此精妙絕倫的部
署安排，是何等的盲⽬錯誤。⼤⾃然可能會出錯，且往往是
在細節上和外在物顯化上出錯，但內在起因和結果從不出
錯。相較於現代哲學家，無論是不可知論者、唯物論者還是
基督徒，古代異教徒的觀點要哲學性的多，認為殘忍與慈悲
只是有限的情感，因此不可以成為無限神的屬性。因此，他
們的神靈都是有限的。泰國《法輪》⼀書的作者在描述你們
⼈格化的上帝時寫到–


「⼀名佛教徒可能相信⼀個神靈的存在，性質和特徵⾼
於⼈類-⼀個完美的神靈，超越了愛恨與嫉妒，安然處於永

恆、無法被打攪的寂靜中。佛教徒不詆毀這個神靈、不去取
悅或害怕冒犯，只有著⾃然的崇敬。但佛教徒不能理解，怎
麼會有神擁有如⼈的特徵和性質，⼜愛⼜恨，還會發怒？為
何基督教傳教⼠、伊斯蘭教、婆羅⾨*，抑或是猶太⼈所描

述的神，德⾏低於⼀般善良⼈類？」


*此處所指的是特定教派的婆羅⾨。我們接受和相信的

是吠陀哲學中的最⾼絕對神。


⽣：基督徒因為信⽽信仰，出於⼈的無助和謙卑，相信
有⼀個在天之⽗可以保護他不被誘惑，在⽣活中幫忙他，原
諒所犯的錯，這難道不比冷漠、⾼傲、近乎是相信宿命的佛
教徒、印度教和神智學者的信仰要好的多嗎？

師：如果你堅持將我們的信念稱為「信仰」，就隨你

吧。這再次回到同樣的問題，我問你：因為信⽽信仰，依賴



著⼈為權威和英雄崇拜，難道有比嚴謹邏輯和理性觀點更好
嗎？我們「信仰」有著2+2等於4的真理邏輯⼒量。你的信

念就像陀思妥耶夫斯基所說的，某些情緒化女性的邏輯，對
她們⽽⾔，2加2通常等於5，外加⼀根蠟燭。你們的信仰抵

觸了⼈類所能構想的公正與邏輯，仔細分析的話，反⽽將⼈
引向道德滅亡，阻⽌⼈類進步，並將⼒量等同於正義--讓每

個⼈都可能成為該隱，對亞伯施以致命⼀擊。


⽣：是什麼意思？

師：我指的是那贖罪的教義，是你們相信的危險教條：

就算我們對上帝和⼈的法律犯滔天⼤罪，只要相信耶穌⾃我
犧牲救贖了⼈類，寶⾎便會將污垢洗凈。我⼆⼗年來⼀直在
反對這個理論，引⽤1875年寫的《揭開伊⻄斯的⾯紗》⼀

書中的⼀段，我們反對的是：


「上帝的慈悲是無限和深不可測的。無論⼈的罪孽有多
麼不可饒恕，即便再糟糕⼀千倍，預先⽀付贖罪後便⼀筆勾
銷。⽽且，悔改永遠不嫌晚。就算罪⼈到了⽣命最後⼀天的
最後⼀分鐘，只要⽤蒼⽩的嘴唇喃喃地懺悔，也能進入天
堂；臨死的賊和其他惡⼈都這麽做。這是教會和神職⼈員的
假設，被英國最受歡迎的傳教⼠強迫灌輸給⼈⺠，正逢「⼗
九世紀之光」，這個最⽭盾的時代。這會導致什麼結果呢？


⽣：基督徒難道不是因此比佛教徒和婆羅⾨更加快樂
嗎？

師：不；起碼受過教育的⼈很久以前就完全不信這種教



條。⽽還如此相信的⼈，事實上更容易跨越任何罪⾏的⾨
檻。我再引⽤⼀段《揭開伊⻄斯的⾯紗》裡⾯的段落
（Vol.II.542和543⾴）：


「如果我們跳出信仰的狹⼩圈⼦，全⾯考量宇宙整體是
如何通過精妙的局部調整，從⽽達到了平衡－那麼任何合乎
邏輯的思考、對正義最微弱的感知，都會對替代性贖罪感到
反感！如果罪犯的罪⾏僅傷害到⾃⼰，沒有傷害他⼈；如果
⼀個⼈真誠悔改，就能夠抹去過去的⾏為，從⼈們的記憶
中、也從那永存的記錄中抹去，儘管這種記錄無論是哪位
神、即便是⾄⾼無上的神，也無法替他抹除。這種信條或許
還情由可原。然⽽，若有⼀種信條宣稱，無論出於怯懦、貪
欲或被迫，⼀個⼈能傷害他⼈、奪取⽣命、擾亂社會秩序和
⾃然法則，且只需信仰⼀滴⾎可凈化所有濺⾎，罪⾏便可獲
得寬恕，實在匪夷所思！罪⾏或許能被原諒，但罪⾏所造成
的後果如何消除呢？⼀個起因的影響範圍不僅限於原因本
⾝，犯罪的後果也不只局限於犯罪者和受害者之間。善惡⾏
為都會帶來相應的後果，如同⼀塊⽯頭投入寧靜的池塘⼀
般。這個比喻雖然老套，但最為貼切，值得沿⽤。投入⽔中
的⽯頭⼤⼩，決定了波紋的⼤⼩和速度，即便最微⼩的卵⽯
或細⽯也能激起漣漪。這種⼲擾不僅出現在表⾯或者⾁眼所
⾒的範圍，無論向外或向下的不可⾒之處，每⼀滴⽔都在推
動著另⼀滴，直到這股⼒量觸及四周和底部。甚⾄⽔⾯上的
空氣也會受到擾動，如物理學家所說，擾動會穿過層層⼤
氣，無限延伸⾄太空；物質⼀旦受到某種⼒的影響，這股⼒
永不消失、也永不可逆轉......




「罪⾏如此，善⾏亦然。⾏為或許短暫，但影響卻是永
恒的。若我們能將⼀⽯投池後返回⼿中，將漣漪逆轉，抹去
擴散之⼒，將以太波恢復⾄之前的狀態，消除投擲⾏為的⼀
切痕跡，使時間記錄中不留下任何證據，只有這樣，我們才
會耐⼼聆聽基督徒論證贖罪的效⽤，並停⽌相信因果法則。
我們呼籲全世界來判斷，這兩種教義中，哪⼀種更能體現神
聖的正義，哪⼀種在⼈類證據和邏輯上更為合理。


⽣：但有上百萬⼈相信基督教的教義並且很幸福。

師：任何真正的慈善家或者是無私之⼈，不會讓情緒壓

垮思考能⼒。贖罪教義不僅是個⾃私的夢，更是⼈類智⼒的
噩夢。看看這把⼈類帶往何處吧！你能舉出任何異教徒國家
所犯的罪，比基督教國家更多嗎？看看歐洲國家長期⼤量的
犯罪記錄，看看信教和崇信聖經的美國，在監獄裡皈依的
⼈，還多過於傳教皈依的。請看基督教正義的帳簿收⽀如
何！雙⼿沾滿鮮⾎的的殺⼈犯，在慾望、復仇、貪婪、狂熱
的魔⿁的慫恿下，或僅僅是對⾎的野蠻渴求，殺死了受害
者，不給他們時間懺悔或呼喚耶穌。或許這些受害者罪孽深
重，應當死去--與神學邏輯⼀致--受到了或⼤或⼩的罪⾏報

應。但那名兇⼿被⼈類正義逮捕後，卻引來多情主義者的哭
泣，⼈們為他祈禱，在念出了悔改的神奇詞語，便成為耶穌
救贖的孩⼦，走向了絞刑台！若他不殺⼈，媒⼈會為他祈
禱、救贖和寬恕。可⾒這個殺⼈是做對了，能因此得到永恆
的快樂！那麼受害⼈呢？他的家⼈、親屬、依靠他的⼈、和
他的社交圈呢？正義對他們沒有任何補償嗎？難道他們必須



在今世和來世受苦，⽽加害者卻坐在髑髏地的「聖賊」旁，
永遠受到祝福？神職⼈員在這個問題上，保持了謹慎的沈
默。現在你知道為什麼神智學者拒絕基督教的教條。我們堅
信並期望，無論在天上還是在塵世，正義與因果對所有⼈都
是公平的。


⽣：那麼，⼈類的終極⽬標不是前往⼀個上帝主宰的天
堂，⽽是將物質逐漸轉化為原初元素，即精神？

師：⾃然界的⼀切都向這個終極⽬標進化。


⽣：但你們不是有些⼈認為「精神降到物質中」是邪惡
的，且輪迴是悲哀嗎？

師：有些⼈這麼認為的，因⽽努⼒縮短在⼈間的⾒習。

然⽽，這並非不折不扣的邪惡，因為這使我們能通過經驗獲
得知識和智慧。這些經驗能教導說，靈性本性只能靠靈性快
樂來滿⾜。只要我們還在⾝體裡⾯，就會有苦難和令⼈失望
的⼈⽣不幸。為了彌補這⼀點，我們最終獲得了知識，能安
慰我們並期待更美好的未來。


 




第⼗⼀章：什麼是實⽤的神智學？


責任


⽣：若⼈無法得到永恆的平和，那轉世有什麼⽤？

師：⽣命的最終⽬標只能透過經歷⽣命才能達成，別無

他法。⽽在經歷⽣命中，苦難佔據了相當⼤的⼀部分。唯有
透過苦難，我們才能學到東⻄。快樂和愉悅無法給予我們深
刻的教導；往往轉瞬即逝，從長遠來看，只會讓我們⽌步不
前。此外，我們不斷地在⽣活中尋找事物，希望能永久滿⾜
⾼層次的需求，卻未能找到，可⾒這些需求只能在所屬的層
⾯中滿⾜，即精神層⾯。


⽣：這種慾望不會使⼈想以某種⽅式離開⼈間呢？

師：如果你說的慾望是指「⾃殺」，那就完全錯了。這

種結果不可能是「⾃然」的。⾃殺要麼是由於⼤腦的病態，
要麼是強烈執著於的物質主義思想。這是最嚴重的罪⾏，結
果可怕。但若你所謂的渴望是成為精神層⾯的存在，⽽非渴
望離開⼈世，那麼這是⼀種非常⾃然的渴望。奪去⾃⼰的⽣
命就好比離開現在的崗位，拋棄責任，逃避因果報應，這會
造新的因果。


⽣：但若物質世界上的作為無法滿⾜精神渴望，為何履
⾏塵世義務仍不可或缺呢？

師：⾸先，我們的哲學教導說，履⾏對⼰和對他⼈的義

務，不在於追求個⼈幸福，⽽是為了他⼈幸福；為正義⽽⾏



正義，⽽非期待得到回報。幸福，或者更準確地說，滿⾜
感，確實可能會隨著履⾏義務⽽來，但絕不應該作為⾏動的
動機。


⽣：神智學中所說的「義務」到底是什麼？不可能是耶
穌和他⾨徒教授的基督教徒義務吧？你們不是不認可耶穌和
他的⾨徒？

師：你⼜錯了。你所謂的「基督徒義務」早在基督教時

期以前，就受到每位道德和宗教的改⾰者提倡。古代眾⼈也
倡導所有偉⼤、慷慨、英勇的⾏為，如現代⼀樣在講台上宣
揚，甚⾄被整個⺠族實踐。佛教的改⾰歷史也充滿⾼貴和英
雄主義的無私事蹟。佛教徒在彼得出現的幾個世紀前就遵
守：「眾⼈應同⼼合意，彼此憐憫；愛⼈如兄弟，慈悲為
懷，禮敬他⼈；不以惡報惡，以牙還牙；⽽是恰恰相反，應
報以祝福。」。毫無疑問基督教的道德是崇⾼的，但這不是
什麼新的東⻄，源⾃「異教徒」的義務。


⽣：您如何定義這些義務，或⼀般來說，您如何理解
「義務」這個詞？

師：義務就是對於同胞、社區、家庭、尤其是比我們貧

困和無助的⼈，應該履⾏的責任。這是⼀筆債務，如果今⽣
不去償還，會使下⼀世陷入靈性道德的破產。神智學是義務
的精髓。


⽣：若能正確理解和實⾏基督教的義務，跟你說的是⼀
樣的。




師：確實如此；但基督教若能真正實現這些義務，⽽非
只是⼝頭上的話，基督教世界就不需要神智學了。不幸的
是，基督教只是⼀個說教的道德體系。不懷⽬的實踐義務的
⼈寥寥無幾，履⾏責任後不宣揚的⼈更少。對於「舉世聞
名」的慈善家⽽⾔，公眾的讚美之聲、表彰美德並給予獎賞
總是⾸要考量。現代的道德談起來都很美，光說不做有什麼
⽤？若你問我要如何實踐神智學的義務，如何從因果的⾓度
看待，我的回答是，我們的責任，是毫無怨⾔地飲盡⽣命杯
中的每⼀滴，不論裝的是什麼。我們採摘⽣命的玫瑰，只為
了能在他⼈⾝上散發出芬芳。如果享受芳香必須有⼈犧牲的
話，我們會⼼⽢情願接受玫瑰之刺。


⽣：這些概念都很模糊。你們比基督徒多做些什麼呢？

師：關鍵不在於神智學會會員做了些什麼，⽽是神智學

比起現代基督教來說，更能引領⾄善。通過實踐，真正的實
踐，⽽不是只靠意圖和⾔語。就算某⼈極為世俗、⾃私、狠
⼼、甚⾄是⼀個著實的惡棍，也能⾃稱是基督徒，別⼈也能
這麼認為。但不是⼈⼈都能⾃稱神智學者，除非已完全接受
卡萊爾的真理：「⼈的終極⽬標是⾏動⽽非思考，即便是最
崇⾼的思考」除非能將此真理作為⽇常⽣活的準則和榜樣。
認同某⼀真理不等於執⾏它；美德或責任聽起來越是美麗宏
偉，越是⾼談闊論，若不付諸⾏動，就是空中閣樓。虛偽是
最令⼈厭惡的惡習，卻是本世紀最偉⼤的新教國家--英國最

突出的特點。


⽣：您認為有哪些是對全⼈類的義務？




師：認同所有⼈的平等權利，不分種族、膚⾊、社會地
位或出⽣。


⽣：何種情況下會認為未執⾏此義務呢？

師：當還發⽣最微⼩的侵權時-無論侵犯的是⼈的或國

家的權利；當我們未能對他⼈展現公正、善意、體貼或慈
悲，如希望別⼈待我們那樣。現在整個政治體系無視這些權
利，⽽是激昂的宣揚⺠族的⾃私⾃利。法國⼈說：「主⼈如
何，僕⼈亦如是。」；他們應該說：「國家政策如何，國⺠
亦如是。」


⽣：你有政治立場嗎？

師：我們作為⼀個組織避免捲入政治，因為⼈的本性還

未改造之前，就試圖去改造政治體系，是換湯不換藥。⼈們
必須在內⼼深處體認到全⼈類的真正責任，否則權⼒濫⽤和
不公法律不會⾃動消失，皆是出於個⼈、社會和國家私利。
園丁若想去除園裡的毒草，卻只割除地⾯那部分⽽不連根拔
起，是何其愚蠢。若⼈⼀如既往的⾃私⾃利，那麼不可能實
現可持續性的政治改⾰。


⽣：這種普世皆同胞的原則很動聽，但要如何具體實現
呢？

師：請花⼀點時間觀察所謂⼈類社會。相較於⼤眾⽽

⾔，中產和上層階級⽣活上更健康、更⾼尚，理應更加正義
與仁慈，⽽非普遍的⾃私、冷漠和殘酷。⼈類的⼀切善惡都
源於⼈的性格，受到無窮無盡的因果關係鏈所制約。這種制



約存在於過去、現在與未來。⾃私、冷漠和殘暴永遠不是⼈
類種族的正常狀態—若這麼認為，那就是對⼈類的絕望--任

何神智學者都不會這麼做。只有發展更⾼尚的品德才能實現
進步。真正的進化論提到，改變⽣物的環境能提升⽣物本
⾝，這對⼈類⽽⾔也是正確的。因此，若有些明智、深思熟
慮的社會援助，旨在改善貧困者⽣活條件，那麼每位神智學
者應盡其所能的⽀持；或著眼於最終的社會解脫，或培養⽣
命關係中常被忽視的責任感。


⽣：同意。但誰來決定此社會援助是明智的還是不明智
的呢？

師：關於此點，沒有⼈或社會能夠制定出硬性標準。許

多事情必須個⼈判斷。不過，我可以告訴你⼀般性的檢驗標
準：提議的⾏動是否能促進神智學的⽬標--真正的同胞情

誼？⽽後的職責便在於形成公眾觀點，教導更崇⾼的公共和
個⼈義務，這是⼀切精神和物質進步的根源。在任何情況
下，當事⼈都必須成為靈性⾏動的中⼼，從個⼈⽣活中散發
出更⾼精神⼒量，使同胞得到重⽣。


⽣：為什麼要這樣做呢？根據你們教導的，每個⼈不都
被⾃⾝業⼒所限制，必然的因果報應不是按照既定軌跡發展
嗎？

師：我正是基於因果業報才這麼說的。個⼈無法將⾃⾝

與⼈類分開，⼈類也離不了個體。因果法則平等運⾏於整個
⼈類社會，儘管發展程度各異。神智學者在幫助別⼈發展
時，不僅幫助他們完成⾃⾝的因果，在最嚴格的意義上，也



完成了⾃⼰的因果。始終將⼈類的發展放在⼼上，深知⾃⼰
和他⼈都是不可或缺的⼀部分。若⾃⼰未能追求內⼼的⾄⾼
境界，不僅會阻礙⾃⼰的進步，也會拖延整個⼈類向前邁進
的步伐。⾃⾝的⾏為會影響⼈類走向下個⾼等層⾯的過程，
變得更加困難或容易。


⽣：這與你剛才說的第四個原則（輪迴）有什麼關係
嗎？

師：關係⼗分密切。今世的特定原則是依據前世的胚芽

發展起來的，未來也是如此。宇宙的因果不僅適⽤於當前，
也適⽤於過去、現在和未來，在我們⽬前處的層⾯上，每個
⾏動⾃然⽽然地落入正確位置，與他⼈的真實關係顯⽽易
⾒。缺德和⾃私的⾏為使我們退步⽽非進步，⽽⾼尚思想和
無私⾏為都是踏上⾼等輝煌層⾯的基⽯。如果今⽣只有這麼
⼀次，從很多⾓度來看確實是貧苦和卑劣的，但若將此視為
進入下個層⾯的準備期，便成為我們要通過的⼀道⾦⾨，並
非⾃私獨⾃穿過，⽽是由同胞陪伴著，走向超然的殿堂。


論⾃我犧牲


⽣：神智學的最⾼道德標準是待⼈平等公正，和愛每個
⽣命嗎？

師：不是的，還有⼀個更⾼的。


⽣：是什麼呢？

師：付出給他⼈的比⾃⼰收到的多-⾃我犧牲。⼈類最



偉⼤的導師和⼤師們，都具⾜了這⼀個標準--比如歷史上的

釋迦摩尼佛，福⾳書中拿撒勒的耶穌，單這⼀特質就永世得
到後⼈的崇拜和感恩。我們認為，⾃我犧牲之前要有識別
⼒；若⼀味的⾃我犧牲，缺乏公正或盲⽬不顧後果，往往徒
勞無功，甚⾄可能帶來傷害。神智學的⼀個基本原則是對⾃
⼰公正，將⾃⼰視為⼈類的⼀份⼦，⽽不是⾃做裁判，將⾃
⼰看得比別⼈⾼或低；通過犧牲⾃⼰才能造福眾⼈。


⽣：你能通過舉例說明嗎？

師：歷史上有很多案例可以說明。神智學認為，為了眾

⼈或者數⼈利益的⾃我犧牲，比宗派觀念中的⾃我克制要崇
⾼的許多。年僅三⼗歲的達米安神⽗為了緩解莫洛凱島⿇風
病患者的苦難，獻出了⾃⼰的⼀⽣，與他們獨處了⼗八年，
最終感染了這種可怕的疾病並因此去世。他的死並非枉然，
他給成千上萬的悲慘病⼈帶來緩解和相對的幸福，以及⼼理
和⽣理的安慰。在⼈類苦難的紀錄中、無與倫比的絕望⿊夜
裡，他投下了⼀道光芒。他是⼀位真正的神智學者，我們史
冊中永遠記著他的名字。在我們看來，這位比利時的神⽗比
某些傳教⼠要⾼尚得多。那些真誠但虛榮的傻瓜，⽩⽩在南
海島嶼或中國浪費了⽣命。他們做了什麼好事？⼀些⼈跑到
尚未成熟、無法接受真理的⼈群中；⼀些⼈去教化⼀個本⾝
就有宏偉宗教哲學體系的中國，只可惜⼈⺠未⾝體⼒⾏孔⼦
和其他聖哲的教誨。這些傳教⼠要麼在野⼈⼿中枉送了⽣
命，要麼成了狂熱主義和仇恨的犧牲品。若他們能夠去懷特
查珀爾或其他類似地區的貧⺠窟——那些在⽂明燦爛陽光下

仍陷於停滯的地⽅，充斥著野蠻的基督徒和精神上的⿇風病



——這些傳教⼠或許能真正做出善事，並為更崇⾼和值得的

事業保住⾃⼰的⽣命。


⽣：但基督教徒不這麼認為嗎？

師：當然不這麼認為，因為他們的⾏為建立在錯誤的信

仰上，認為只要為野⼈的⾝體洗禮，就能拯救他的靈魂免於
詛咒。有的教會將殉道者遺忘，有的教會則為拉布羅這種⼈
封聖並樹立雕像：他四⼗年來犧牲⾃⼰的⾝體餵養害蟲。如
果我們有⾜夠財⼒，我們會為達米安神⽗立⼀座雕雕像，他
是真正務實的聖⼈，被永遠銘記，是神智學英雄主義的活⽣
⽣的典範，也展現了佛陀與基督般的慈悲和⾃我犧牲。


⽣：那麼你認為⾃我犧牲是⼈⼈的義務嗎？

師：是的；並解釋道，利他主義是⾃我發展不可缺少的

⼀部分。但這也需要加以識別。如果為了讓他⼈有飯吃，⽽
將⾃⼰活活餓死，這並不正當，除非那個⼈的⽣命對眾⼈⽽
⾔更有價值。但⼈⼈有責任犧牲⾃⼰的舒適，努⼒為那些無
法⾃⼰⼯作的服務；無條件地奉獻只對⾃⼰有益的事物。神
智學倡導⾃我克制，但不提倡魯莽無益的⾃我犧牲，也不⽀
持狂熱⾏為。


⽣：我們怎麼作才能達到如此⾼的境界呢？

師：明智的將我們的戒律付諸⾏動，運⽤我們的⾼等理

性、靈性直覺和道德意識，並且傾聽我們良知「微細的聲
⾳」，這是「⾃我」的聲⾳，在⼼中的呼喚，比耶和華的地
震和雷聲更響亮，其中「主並不存在」。




⽣：如果這是我們對全⼈類的責任，那對於周遭的責任
是什麼呢？

師：基本上相同，只是再加上家庭關係⽽產⽣的特殊義

務。


⽣：有些⼈說只要進了神智學會，就會漸漸遠離妻⼦、
孩⼦和家庭責任，這個傳⾔是真實的嗎？

師：這如同其他傳⾔都是毫無根據的胡說八道。神智學

的⾸要責任是對所有⼈負責，尤其是每個⼈特有的責任，要
麼是⾃願承擔的，比如婚姻關係，要麼是命運使然，如對⽗
⺟或家⼈應盡的義務。


⽣：神智學者對⾃⼰有什麼責任呢？

師：⽤⾼等⼼靈來控制和征服低等⼼靈。淨化內⼼及道

德⽅⾯，不畏懼任何⼈和任何事，只畏懼⾃⼰良⼼的審判。
絕不半途⽽廢，也就是說，如果⼀件事是對的，就⼤膽公開
地去做，如果是錯誤的，就絕對不去沾邊。神智學者可以思
考埃庇克泰德的智慧格⾔，來減輕⾃⼰的重擔：「無須因世
⼈的閒⾔閒語⽽偏離職責，你控制不了他們的意⾒，不⽤為
此操⼼。」


⽣：若神智學會的成員以「先顧家再博愛」的理由做不
到利他；說因太忙，太窮無法利益其他⼈，你們會如何規定
此情況？

師：不管甚麼借⼝，沒有⼈有權說不能為別⼈做些什

麽。⼀位英國作家說：「只要在適當的地⽅履⾏適當的職



責，⼀個⼈便是為全世界服務」。給⼀名饑渴的旅⼈⼀杯涼
⽔，比起請⼗幾名本來就能夠⽀付餐費的⼈吃飯，還要更崇
⾼。無此內在特性的⼈無法成為⼀名神智學者；但仍可以是
我們協會的⼀員。除非本⼈有意願成為實踐型的神智學者，
否則沒有任何規則能強迫他。


⽣：每年有數以百萬的資⾦⽤於私⼈和公共慈善事業
上，這是利他嗎？

師：是的；但⼀半已落到了經⼿⼈⼿裡；還有很⼤⼀筆

進了職業乞丐的腰包，太懶不願⼯作，反⽽真正活在苦難
中、需要救濟的⼈沒得到好處。你沒有聽說過，在對倫敦東
區進⾏⼤量慈善援助後，反⽽使得懷特查珀爾區的租⾦上漲
了約20%嗎？


⽣：那應該怎麼做呢？

師：通過個⼈⾏動⽽非集體⾏動；依據北傳佛教的做

法：「餵飯給饑餓之⼈時，不要通過他⼈之⼿」、「不要讓
鄰居（第三者）的影⼦擋在你和施舍對象之間」、「在你擦
掉他⼈眼淚前，別讓太陽將此曬乾」、「若窮⼈與僧侶在⾨
前向你乞求錢財與食物，不要透過僕⼈施予，以免錢財少了
感激之情，食物變成了苦汁。」


⽣：但在實際⽣活中要如何做到呢？

師：神智學的慈善理念是親⼒親為；是個⼈的仁慈和善

良；親⾃關⼼受苦受難的⼈；在別⼈困難和需要時，展現個
⼈的同情、關⼼和援助。不要透過他⼈或組織來進⾏⾦錢捐



獻。我們認為，個⼈的同情、親⼿將錢送到需要之⼈⼿中，
錢會有千倍的效⼒。救助饑餓的靈魂跟填飽肚⼦⼀樣重要，
甚⾄更為重要；讓受施者的懷抱感恩之情益處良多。在你捐
了「百萬英鎊」後，有激發任何感恩和友善之情嗎？那東區
的窮⼈怎麼還會如此仇恨富⼈呢？或者有增無減的無政府主
義和混亂？成千上萬的不幸女⼯，作為⾎汗體制的犧牲品，
不得不到街頭謀⽣，她們會感謝你嗎？那些無助的老⼈們有
感謝你給的⼯房嗎？窮⼈居住在有害健康的環境中，孩⼦患
有疾病、結核和佝僂病，讓貪得無厭的房東賺取更多的錢？
捐獻者的「百萬」錢財，對窮⼈不是祝福，反倒變成了詛
咒。我們稱之為「造了國家的業」，償還起來很可怕的。


⽣：你真預期這些教義能深入到未受教育的⼤眾中嗎？
就連受過很良好教育的⼈，都不⼤明⽩這些艱深莫測的內
容。

師：你忘了⼀點，正是你⾃以為豪的現代教育，使你難

以理解神智學。頭腦充滿了過於精巧的思維、和先入為主的
觀念，使得無法發揮天⽣的直覺和對真相的感知。⼈不需要
形⽽上學和教育就能理解因果業報和輪迴。看看數百萬貧困
和未受教育的佛教徒和印度教徒，認為因果業報和輪迴都是
不可動搖的真理，因為他們的思想從未被迫進入不⾃然的模
式中，變得狹窄和扭曲；從未被教導⾃⼰犯的罪需要靠別⼈
犧牲救贖，扭曲了內⼼天⽣的正義感。請你記住，當業報降
到佛教徒⾝上時，他們不抱怨因果，認為這是罪有應得；⽽
基督教徒既不遵從道德理想，也不服命運安排，因⽽⻄⽅國
家充滿了抱怨、不滿和激烈的⽣存掙扎。




⽣：但這種被⾼捧的隨遇⽽安，可能會阻礙⼈的上進⼼
⽽停⽌進步。

師：你們所謂的進步和⽂明，只不過是毒氣沼澤上的點

點⿁火。在你們所謂時代進步的潘朵拉盒⼦裡，⾃私、罪
⾏、缺德和所有可以想像的醜惡，降臨到不幸的⼈類⾝上，
並隨著物質⽂明的增長⽽增加。以這樣的代價來看，佛教國
家停滯不前要好得多，儘管這是許多年來政治奴役所導致。


⽣：那麼你們⼤量投入的形⽽上學和神秘學不重要嗎？

師：對於⼤眾⽽⾔這些並不重要，他們需要的是實際的

指導和⽀援；但對於受過教育、⾃然⽽然成為⼤眾領袖的⼈
⾄關重要，因為⼤眾遲早會追隨他們的思維和⾏動模式。知
識份⼦只有通過哲學的途徑，才不會因盲⽬信仰⽽導致智⼒
上的⾃殺；要明⽩東⽅教義嚴謹的⼀致性和邏輯性，甚⾄是
密傳教義，才能理解其中的真理。信念孕育熱情，布爾沃-

李頓說：「熱情是真摯的特徵，若沒有熱情，真理無法取得
任何勝利。」；愛默⽣也非常真確的說到：「世界史上每個
偉⼤且引⼈注⽬的運動，都是熱情的勝利。」世上有哪個哲
學比東⽅教義更宏⼤、⼀致、合乎邏輯、包羅萬象呢？


⽣：可是這種哲學的敵⼈眾多，神智學每天都有新的敵
⼈。

師：這正好確認了此哲學內在優秀價值。⼈們只恨所害

怕的東⻄。如果⼀個平庸的東⻄沒有威脅到他們，有誰會費
精⼒去反對呢？




⽣：你希望有朝⼀⽇這種熱情能感染⼤眾嗎？

師：為什麼不呢？歷史可⾒⼤眾熱情地接受了佛教，如

我先前所提，佛教群體中的犯罪率比任何其他宗教都低，體
現佛教道德哲學的實⽤性。重點在於，這根除了所有罪惡和
不道德的根源：相信⾃⼰可以逃脫⾏為的結果。⼀旦教導⼤
眾因果業報和轉世輪迴的法則，除了能更深切體會到⼈性的
真正尊嚴之外，還能轉⽽避免接觸邪惡，如同避開⾁體上的
危險⼀樣。


神智學會會員如何幫助學會


⽣：你期望神智學會的會員如何幫助學會呢？

師：⾸先學習並且理解神智學的教義，從⽽能夠教授其

他的⼈，尤其是年輕⼈。其次，利⽤任何機會向其他⼈解釋
神智學是什麼、不是什麼，消除他⼈誤解、並激發對該主題
的興趣。其三，幫助推廣我們的刊物，條件許可的話購買書
籍、或借書贈書給別⼈，並且吸引朋友們也這樣做。第四，
盡最⼤努⼒維護協會不受不公正⾔論攻擊。第五也是最重要
的，以⾝作則。


⽣：在我看來，你們如此重視的刊物，在幫助⼈類⽅⾯
沒有實⽤價值，是不實際的慈善。

師：我們不這麼認為。我們認為⼀本好書給⼈精神食

糧，給⼈⼒量，使⼈頭腦清醒，能理解原本只是模糊感覺
到、但說不清楚的真理。這樣的書給⼈真正的、可持續的益
處。你認為在⾝體上幫助同胞才是實際慈善事業，這我們也



盡最⼤努⼒去做；但我已告訴你，我們⼤多數成員也經濟窘
迫，神智學會甚⾄沒錢雇⽤⼀批⼯作⼈員。所有在這裡的都
是義⼯，甚⾄還⾃掏腰包。有經濟實⼒的⼈則根據佛教教義
親⾃幫忙，⽽不是通過代理⼈或公開捐獻⾄慈善基⾦。神智
學者最重要的，是要忘記⾃⼰個⼈利益。


⽣：你說過，若聽到有⼈針對神智學會或無辜者（無論
是同事還是外⼈）惡意造謠或誹謗時，都不應保持沈默。但
假設聽到的是事實，或者可能是事實但不⾃知呢？

師：那就必須請對⽅提出確鑿證據來證明，並公正地聽

取雙⽅的意⾒來判斷。你無權相信邪惡，除非有不可否認的
證據證明這些謠⾔。


⽣：對此應該怎麼做呢？

答：憐憫和寬容、仁慈和長期忍耐，我們應該時時提醒

⾃⼰，要寬恕那些犯錯的同胞，並對犯錯之⼈盡可能作出溫
和的判決。神智學者永遠不應忘記體諒⼈性的缺陷和弱點。


⽣：應該完全原諒嗎？

師：任何情況下都應如此，尤其被冒犯之⼈更應這麼

做。


⽣：但若這麼做會傷害別⼈，或讓別⼈受到傷害的話，
該怎麼辦呢？

師：根據義務、良⼼和⾼等天性的指⽰；但必須經過深

思熟慮。不傷害任何⽣命是正義；但正義也要求我們不讓有



罪之⼈逍遙法外，從⽽傷害無辜之⼈。


⽣：還有什麼其他不該做的事？

師：不應滿⾜於無所事事或輕浮⽣活，這對⾃⼰和他⼈

都沒有好處。即便無法為⼈類服務，也應幫助需要他幫助的
少數⼈，從⽽推動神智學的發展。


⽣：這需要非凡的性格才能辦到，對某些⼈來說會相當
困難。

師：那這些⼈最好還是別加入學會，別假借學會的名義

出海。沒有⼈被要求奉獻超出⾃⾝能⼒範圍的時間、⼯作或
是⾦錢。


⽣：還有其他不該做的事嗎？

答：不應過分重視⾃⼰在神智學研究中的個⼈進步或熟

練度；⽽是在⼒量所及的範圍內，盡可能的利他服務。不應
將神智學運動的全部重擔丟給少數全⼼付出的⼯作者承擔。
每位成員都有責任共同參與，並盡其所能提供幫助。


⽣：這很公正。還有嗎？

師：不應該把個⼈的虛榮或感情淩駕於整個學會之上。

不應為了個⼈的虛榮⼼、世俗的利益或⾃尊，⽽犧牲學會或
他⼈名譽，這種⼈不允許繼續作為會員。⼀肢之癌，全⾝之
病。


⽣：教導他⼈和宣揚神智學是會員的義務嗎？

師：的確如此。沒有⼈有權以⾃⼰知識不⾜為由，無所



事事不去教導他⼈，因為總能找到比他懂得更少的⼈。⽽
且，⼀但開始嘗試教導他⼈時，才會發現⾃⼰的無知，並試
圖消除這種無知。但這只是次要的義務。


⽣：那麼，您認為神智學最重要的義務是什麼？

師：時時刻刻都能承認和懺悔⾃⼰的過失。寧可過於誇

讚他⼈，也不要太少肯定他⼈的努⼒。決不背後議論或誹謗
他⼈。對他⼈有任何不滿，⼀定要當⾯公開直說。當你聽到
他⼈的負⾯信息，絕不要轉述出去，對於傷害你的⼈也不要
懷恨在⼼。


⽣：但當⾯訴說真相往往很危險，不是嗎？你們有⼀位
成員曾因為有⼈當⾯對他說了⼀些不愉快的真相，受到了極
⼤的冒犯⽽離開學會，成為學會最⼤的敵⼈，並因此責怪
他。

師：我們有很多這樣的⼈。每個離開我們的會員，不管

是傑出的還是無⾜輕重的，無不成為我們的死敵。


⽣：這要如何解釋？

師：很簡單。在⼤多數情況下，起初這些⼈都對學會傾

注極⼤的熱情，並對學會給予了最誇張的讚美。⽽當發⽣脫
序或短視⾏為時，這些⼈辯解的⽅式就是裝成無辜受騙的受
害者，把責任從⾃⼰的肩膀推卸給學會，特別是學會的領導
⼈。讓⼈想起⼀則古老寓⾔故事，有名臉部歪曲的⼈，因為
鏡⼦照出他的扭曲⾯容⽽將此打碎。


⽣：這些⼈為什麼反對學會呢？




師：幾乎在每種情況下，都是虛榮⼼受到某種傷害：他
們的意⾒和建議不被視為最終權威；或者，他們寧願在地獄
裡統治，也不願在天堂裡服務。總之，他們無法忍受在任何
事情上屈居第⼆。例如，有⼀位⾃稱「神諭爵⼠」的成員，
批評並誹謗了神智學會內幾乎每⼀位成員，說他們都不符合
神智學的原則，但指責的內容實際上是他本⾝⼀直在做的
事。最後，他離開了協會，因為他深信我們所有⼈（尤其是
創始⼈）都是騙⼦！也有另⼀個⼈曾千⽅百計想擔任學會⼀
個⼤分會的負責⼈，但發現會員們不同意，於是他就與學會
創始⼈作對，成了最尖銳的敵⼈，⼀有機會就譴責，只因為
創始⼈不願意強迫會員們投他。這荒謬事件純粹是受傷的⾃
尊⼼爆發。另外還有個⼈曾施展⿊魔法，對同伴施加不當的
個⼈⼼理影響，同時假裝很虔誠並具有⼀切神智學美德。在
制⽌這種做法後，這位會員就與神智學決裂了，現在他⼜以
最惡毒的⽅式，誹謗和詆毀那些不幸的學會領導⼈，企圖詆
毀沒受他騙的⼈的名譽來瓦解神智學會。


⽣：你會怎麼處理這樣的⼈物？

師：讓他們⾃食其果吧。⼀個⼈作惡並不代表其他⼈也

要作惡。


⽣：回到誹謗的問題上來，背後說⼈壞話和正當批評之
間要如何劃定界限？若遇到明顯危險之⼈，不是應當警告⾃
⼰的朋友和鄰居不要與之為伍嗎？

師：如果放任這些⼈肆意妄為使他⼈受到傷害，那當然

有責任私下警告他⼈避免這種危險。但是，無論這些指控是



真是假，都不應廣為散佈。如果指控是真的，且僅對犯錯者
本⼈造成傷害，那就讓他⾃食其果吧。如果指控是假的，那
你也避免增加世間的不公。因此，對於這類事情，只透露給
直接相關的⼈，其他⼈都不要傳播。但若你過於謹慎和沈默
使他⼈可能受傷，那請不惜⼀切代價說出真相，如同安尼斯
利所說的：「請以職責為依歸，⽽非事件。」有時⼈們會感
嘆：「寧可不謹慎，也不讓謹慎妨礙職責。」


⽣：但我認為，若遵循這些原則，可能會給⾃⼰招惹⼀
堆⿇煩！

答：確實如此。我們必須承認，我們現正⾯臨著早期基

督徒所遭受的同樣嘲諷：「看阿，這些神智學者是多麽相親
相愛！相⾾的這麼厲害！」這說的是實話。


⽣：你承認神智學會中也存在著背後議論、誹謗和爭
吵，甚⾄比基督教會多，更不⽤說科學協會了。那這何來的
同胞情誼？

師：⽬前來看，這的確是⼀個非常糟糕的榜樣，若沒有

經過仔細篩選和重組，就跟其他團體沒兩樣。不過請記住，
不管在神智學會內還會外，⼈性都是⼀樣的。學會成員不是
聖⼈，充其量只是試圖做得更好的罪⼈，⽽且可能因⼈格弱
點⽽退縮。此外，我們的「同胞情誼」並非「公認的」或已
建立的機構，⽽是遊離於管轄範圍之外，處於⼀種混亂狀
態，⽽不公正地成為了眾⽮之的。因此，有些成員在協會中
未能實現理想，離開後尋求同情保護，轉⽽投靠我們的敵
⼈，將⾃⼰的怨恨和憤懣傾訴給他們聽。他們知道，無論對



神智學會提出何種指控，無論多麼荒唐，都會得到⽀援、同
情和無時的信任，便急忙把怒火發洩在無辜的鏡⼦上，只因
鏡⼦忠實地反映⾯孔。⼈們從不會原諒傷害過⾃⼰的⼈。受
⼈恩惠，卻忘恩負義，他們因此不得不在世⼈和⾃⼰的良⼼
⾯前，瘋狂地⾃我辯解。有些⼈太容易輕信憎恨的⾔論，⽽
令⼀些⼈--我不想說了，⽣怕已說得太多。


	 

⽣：在我看來，您的處境並不令⼈羨慕。

師：確實不。但你不覺得，這個協會的哲學背後⼀定有

非常崇⾼、非常偉⼤、非常真實的東⻄，使得此協會的領導
者和創始⼈仍為之全⼒以赴嗎？他們犧牲了⼀切安逸、世俗
的榮華和成功，甚⾄犧牲了⾃⼰的名聲與榮譽，換來的卻是
無⽌盡的誹謗、無情的迫害、不厭其煩的詆毀、不斷忘恩負
義，以及來⾃四⾯八⽅誤解、打擊和的嘲弄他們所做的努⼒
--只要這些⼈放棄這項的⼯作，就能立即擺脫了⼀切責任，

免受進⼀步的攻擊。


⽣：我承認這種毅⼒是非常驚⼈的，我想知道您為什麼
要這樣做？

師：相信我，這不是為了滿⾜⾃我；我只希望在創始⼈

去世之前，能培養出⼀些⼈，按照最初的計劃繼續為⼈類服
務。我們已找到⼀些⾼尚⽽無私奉獻的⼈，來接替他們的位
置。由於這些⼈的努⼒，後⼈將發現通往平和的道路不再那
麼荊棘叢⽣，更加寬廣，這些苦難都將產⽣良好的結果，⾃
我犧牲也不會⽩費。⽬前協會的主要基本⽬標，是在⼈們⼼
中播下種⼦，假以時⽇發芽，並在更有利的環境下促成健康



的改⾰，為⼤眾帶來更多的幸福。




第⼗⼆章：對神智學會的誤解


神智學與禁欲主義


⽣：我聽說你們要求所有會員成為素食主義者、禁慾者
和嚴格的苦⾏者；但你從未向我提及這類事情。你能告訴我
真相嗎？

師：真相是我們從未如此要求。神智學會不希望成員禁

欲苦⾏，更不⽤說要求了。除非你把利益他⼈以及無私奉獻
稱為苦⾏。


⽣：但是，有許多成員是嚴格的素食者，並且公開表明
打算保持單⾝。尤其在協會⼯作中擔任重要⾓⾊的⼈，似乎
都如此。

師：這很⾃然，因為⼤多數認真的⼯作者都是協會內圈

的成員，我之前跟你提過。


⽣：啊！意思是你們對內圈成員有禁欲要求？

師：不是的，我們並無如此要求和建議。我最好先解釋

我們對於禁欲、素食主義等等的看法。


⽣：請說

師：我曾說過，⼤多數熱誠的神智學學⽣、積極的學會

⼯作者，希望不是只有從理論⽅⾯學習我們教授的真理。他
們希望通過⾃⾝的經驗去覺知真理，去學習神秘主義來獲得
智慧和⼒量，認為這些能讓⾃⼰更有效且明智地幫助他⼈，



⽽不是盲⽬且隨意地⾏事。因此，他們早晚都都會加入內
圈。


⽣：但即便對內圈成員也不要求禁欲苦⾏？

師：確實如此；⾸先，內圈成員會先學到⾁體（或者說

⾝體物質外殼）與內在真我之間的關係。⼈性這兩⽅⾯的關
係和互動，表明了內在的⼈遠比外在的⾁體更為重要，且他
們很快就深刻體會到，盲⽬愚昧的苦⾏是瘋狂的⾏為；聖拉
伯或印度的苦⾏者對⾃⼰的⾝體⼜割⼜燒，⽤殘酷可怕的⽅
式進⾏⾃殘，只是出於⾃私的⾃我折磨罷了。他們的⽬的在
於增強意志⼒，但這對於真正的精神發展毫無⽤處。


⽣：我明⽩了，你們只認為在道德上的苦⾏是有必要
的。這只是達成⽬的⼀個⼿段，此⽬的是達到⼈內在本性的
完美平衡，以及完全控制⾝體及其所有慾望激情？

師：是的。但這些⽅法必須明智地使⽤，⽽不是盲⽬和

愚昧的苦⾏。這比較像是運動員為了重要比賽進⾏訓練，⽽
不應是守財奴為了存錢把⾃⼰餓病了。


⽣：我⼤致上理解你的基本概念，但要如何實際應⽤？
請以素食主義為例。

師：⼀位偉⼤的德國科學家指出，任何動物組織不管如

何烹調，都保留該動物的某些明顯特徵，能被識別。⽽且，
⼈⼈都能從味道上辨認出來吃的是什麼⾁。更進⼀步說，當
動物的⾁被⼈作為食物吃進去後，在⽣理上會給⼈⼀些動物
特徵。⽽且，神秘科學直觀的向學⽣教導，⼤型動物的⾁對



⼈的「粗化」和「動物化」影響比⿃類更⼤，⽽⿂類和其他
的冷⾎動物的影響較⼩，對⼈最無影響的是植物。


⽣：那麼⼈最好別吃東⻄了。

師：如果⼈不吃飯就能活著，那當然是最好的了。但事

實上，⼈必須吃東⻄才能⽣存。因此我們建議真誠的學⽣，
去吃那些對⼤腦和⾝體的阻塞和負擔最⼩的食物，對直覺、
內在能⼒和⼒量的發展影響最⼩，不會造成阻礙和拖延。


⽣：那麼你不完全同意素食者通常提出的理由？

師：肯定不會。他們有些論點非常薄弱，⽽常常基於錯

誤的理念。但是有些論點還是對的。例如，我們認為，這個
時代許多顯著的疾病，很⼤程度上是由於吃⾁造成的，特別
是罐頭⾁。素食的好處說來要花太多時間，我們換⼀個話題
吧。


⽣：還有⼀個問題。請問你們內圈成員⽣病時會吃甚麼
東⻄？

師：當然是遵循他們所獲得的最佳實⽤建議。你難道還

不理解，我們對成員從來沒有硬性規定嗎？我們⾯對這些問
題時，總是採取理智的態度，⽽不是極端看待。如果此⼈因
⽣病或長期習慣⽽不能不吃⾁，那就應該讓他吃。吃⾁不是
犯罪，只會稍微推遲他的進步。說到底，這只是純粹⾁體的
⾏為和功能，遠不及思想和感受重要，⼈⼈更需要關注的是
⼼中激起的慾望，以及在內⼼紮根⽣長的東⻄。


⽣：那麼，葡萄酒和烈酒呢？你不建議⼈們喝酒，對



吧？

師：喝酒對⼀個⼈的道德和靈性成長的影響，比吃⾁要

更不良許多，因為無論什麼酒，都對⼈的⼼理狀態有直接、
顯著和有害的影響。飲酒和喝烈酒會破壞內在⼒量的發展，
影響只比習慣性使⽤⼤⿇、鴉片和其他類似藥物⼩。


神智學和婚姻


⽣：我有另外⼀個問題：⼈⼀定要結婚或者保持單⾝
嗎？

師：這要看是什麼⼈。有⼀些「入世」之⼈，儘管熱⼼

服務於我們的⽬標，但仍與塵世有著牽絆和願望，簡單來
說，他還不覺得⽣無可戀，還沒到只渴望知道真理、幫助別
⼈的地步--那麼對於這樣的⼈，沒有理由不結婚；儘管婚姻

如同彩票，中獎的總是少數。你該不會認為我們如此極端、
完全反對結婚吧？恰恰相反，若要防⽌不道德⾏為，婚姻是
重要良⽅，還有⼀些少數實修神秘學的⽅法。


⽣：可是，為什麼結婚之⼈就不能獲得實修的知識和⼒
量呢？

師：親愛的先⽣，我無法和你討論⽣理學問題；但我能

告訴你我認為明顯、⾜夠充分的答案，來解釋道德上理由。
⼀個⼈能侍奉兩個主⼈嗎？不能！同樣的，⼈無法分散精⼒
同時追求神秘學和照顧妻⼦。如果他想兩全，那麼肯定兩邊
都做不好。⽽且我想提醒你，實修神秘學是⼀項很嚴肅和危
險的學問，除非此⼈認真到了極點，並且願意犧牲⼀切，犧



牲⾃我，才能達到⽬的。這並非對我們內圈成員的要求，僅
指那些決⼼走上通往最⾼⽬標的弟⼦。⼤部分加入內圈的⼈
只是初學者，在此⽣中準備⾃⼰，以便在來世踏上真正的道
路。


神智學與教育


⽣：你對⻄⽅現有宗教形式的不⾜以及當前盛⾏的唯物
主義哲學的批評⼗分有⼒（你認為這是⼀種令⼈厭惡的荒
涼）。你強調的⼀個主要論點是，我們無法忽視⼤城市中⼤
量存在的苦難和不幸。但你們也應承認，通過教育和普及知
識，這種狀況已經⼤幅改善，或者正在被改善。

師：未來的世代不會感謝這種「智識分發」，當下的教

育對飢餓貧苦的⼤眾也幫助不⼤。


⽣：啊！但你得再給我們⼀些時間。我們開始教育⺠眾
才過了幾年。

師：如果你承認⼤眾教育才剛剛開始，那麼請問，⾃從

⼗五世紀以來，基督教都做了些什麼？難道這不是那些⾃稱
基督徒、追隨基督的教會應該做的事嗎？


⽣：嗯，你或許是對的，可是現在...


師：讓我們從⼀個更寬廣的⾓度看教育問題，了解到你
所謂的進步，其實是有害無益的。儘管貧困兒童就讀的學校
還不理想，但相較於現代社會的惡劣居住環境，這些學校已
經算是不錯的了。如果能教授⼀些實⽤神智學給那些受苦的



⼤眾，要比傳播無⽤的知識好得多。


⽣：可是...


師：請讓我說完。你提到了神智學者非常關⼼的話題，
我必須表達我的看法。對於那些⽣長在貧⺠窟裡的⼩孩⼦來
說，與其在陰溝裡玩耍，⽣活在粗俗⾏為和⾔語環境中，還
不如讓他們每天在⼀個清潔明亮、牆上掛著畫、滿是花的教
室。這點我同意。他們被教育要整潔、禮貌、有秩序；在學
校裡學唱歌玩耍；⽤玩具來促進智⼒發展；學會巧⽤雙⼿；
⼈們⾯帶笑容地講話，⽽不是皺著眉頭；能受到溫和的斥責
或勸說，⽽非咒罵。這些都會使孩⼦們⼈性化，啟發⼤腦，
受到智⼒和道德的影響。學校雖未⼗全⼗美，但比起他們的
家來說，如同天堂般；孩⼦們也能漸漸地反過來影響家庭。
儘管這個描述適⽤於許多寄宿學校，但你們的教育制度卻是
最差勁的。


⽣：是嗎？請繼續說明。

師：現代教育的真正⽬的是什麼？是為了培養⼈的⼼

智，向正確的⽅向發展；是教導⼀無所有和無助的⼈，要堅
忍不拔地承擔因果分配的⽣活重擔；強化他們的意志；要在
⼼中灌輸愛鄰如⼰的情操，與相互依存、同胞情誼的感覺；
藉此培養與塑造品格，使之能應付實際⽣活。現代教育完全
不是為了這個。但是，我陳列的這幾點才是教育的真正⽬
的，所有的教育家都如此⾼談闊論。可是實際上教育的結果
是什麼呢？每個年輕⼈和孩⼦、或者年輕⼀代的校長們都會
說：「現代教育的⽬的是為了考試」，這個教育系統不是為



了樹立正確榜樣，⽽是造就年輕⼈之間的嫉妒、羨慕、甚⾄
憎恨，培養強烈⾃私的⼀⽣，為了爭奪榮譽和報酬⽽爭⾾，
⽽不是培養善良的情感。


⽣：我不得不說你這點是對的。

師：在兒童和青年時期如此恐怖的考試到底是什麼？事

實上只是⼀種分類⽅法，將學校教學成果製成表格。換句話
說，是將現代科學⽅法應⽤在⼈類⾝上。現代「科學」認為
智⼒是⼤腦物質機械性相互作⽤的結果，所以現代教育幾乎
是完全機械性的，似乎很合乎邏輯，如按噸製造的智⼒⾃動
機。只要稍微審視就能發現，教育只不過是⼀個物質記憶的
訓練，遲早，所有的學校都會跌落到這個程度。若想培養真
正的、紮實的思考和推理能⼒，不可能透過競爭性的考試達
成。我再重複⼀遍，學校是培養⼈品的最重要的⼀環，尤其
在道德⽅⾯。可是，你們的現代教育體系從頭⾄尾是建立在
所謂的科學啟⽰：「⽣存⾾爭」和「適者⽣存」論。⼈在很
⼩的時候，就被灌輸這些理論的實例和經驗，以致於很難根
除思想中的「我」的概念，即低等、⼈格化、動物性的我，
於是構成他⽣命的⼀切。這是往後所有苦難、罪惡和無情⾃
私的根源，你也承認這是事實。我再重複⼀遍，⾃私是⼈類
的詛咒，是所有邪惡與罪⾏的根源；你們學校是⾃私的溫
床。


⽣：這種說法整體上過得去，但是我想知道⼀些實例，
⽽且想知道有沒有糾正的⽅法。

師：好的，我盡⼒滿⾜你的提問。學術機構⼤致可分為



三⼤類：寄宿學校、中產階級學校和公立學校，有的極度商
業化，有的是理想化的古典教育，有許多排列組合，各不相
同。實⽤商業化學校比較現代，⽽在古老正統的古典學校、
甚⾄在學校董事會的師範教育中，也展現出其深沉的威嚴。
我們看到科學和物質商業取代了傳統的正統派和古典派。原
因很簡單，這類學校的⽬的是為了錢、錢、還是錢，錢是⼗
九世紀的最⾼價值。因此，追求此⽬標的⼈會將腦⼒集中於
此，形成組織精良的少數⼈團體，皆受過教育、擅長思辨、
訓練有素，對抗那些無知、單純的⼤眾。這些⼤眾註定要被
壓榨，被智⼒更⾼的同胞壓迫。這種教育不僅與神智學相
悖，⽽且是完全反基督教的。結果呢，這種教育的直接結果
是向市場上⼤批輸出造錢機器，輸出無情的⾃私之⼈，如同
被精⼼訓練的野獸⼀樣，捕捉同類，利⽤弱勢者的無知。


⽣：但是，這種評論不適⽤於我們偉⼤的公立學校吧？

師：確實不能完全如此評論。雖然學校形式有些不⼀

樣，但內在的精神動⼒是⼀樣的，無論伊頓公學和哈羅公學
培養出來的是科學家還是神學家，既不符合神智學，也不符
合基督教的教義。


⽣：你總不能說伊頓公學和哈羅公學充滿了「商業氣
息」吧？

師：我不會。當然了，古典學制⾸先是令⼈尊敬的，⽽

在當今時代，確實帶來許多好處。在當今偉⼤的公立學校，
不僅能夠發展智⼒，也進⾏了社會教育。因此，來⾃貴族和
富裕家庭的平庸孩⼦，需要到這些學校與其他同樣有「⾎



統」和富裕背景的年輕⼈交流，這對他們來說⾄關重要。但
不幸的是，就連入學也存在激烈的競爭；因為有錢的階級比
率在增加，⽽窮⼈家的聰明孩⼦只能靠獎學⾦進入這些學
校。


⽣：以你的觀點，有錢⼈家的笨孩⼦需要比窮⼈家的孩
⼦更勤奮才對？

師：是的。可奇怪的是，那些「適者⽣存論」的信仰者

並不依此奉⾏，卻使⾃然界中不適合者取代適合的⼈。他們
透過⼤筆⾦錢來吸引最優秀的老師，機械式地培養天賦不⾜
的後代，以進入擁擠無⽤的職業領域。


⽣：你認為原因是甚麼？

師：這都是由於此種制度的弊端，按部就班地⽣產商

品，⽽不顧年輕⼈的天性和才能。可憐的孩⼦們，在所謂學
習進步的天堂裡，出托兒所後就被送往預校跑步機上。物質
知識⼯廠的⼯⼈們抓住他，塞滿滿腦⼦的拉丁⽂、法語和希
臘的紀事、⽇期和表格，就算孩⼦有⼀點天⽣才華，很快就
會被卡萊爾所謂「死詞彙」所取代。


⽣：可是，學⽣們不是只有學到「死詞彙」，很多學習
到的內容會把他引向神智學，甚⾄神智學會。

師：這種東⻄不多。比如歷史吧，他只會學到⼀點本國

知識，⾜以讓他充滿偏⾒地看待其他⺠族，或讓他陷入國家
之間仇恨的⾎腥編年史；你肯定不會稱這些為神智學吧？


⽣：你對教育體制還有其他反對意⾒嗎？




師：除此之外，還反對所謂的「聖經事實」，學了這個
以後所有智⼒都被抹殺了。這只是死記硬背，若遇任何問
題，老師只會說情況使然，⽽沒給出理由。


⽣：是的；但你曾慶幸現在的不可知論者和無神論者數
⽬增加，代表此教育體系儘管被你批判，⼈們還是可以學習
理性思考。

師：是的，但這歸功於對此體系的⼀個健康的反應，⽽

非體系本⾝。我們協會更喜歡不可知論者，認為無神論優於
宗教偏執者。不可知論者的頭腦永遠對真理開放的；但是對
於宗教偏執者⽽⾔，真理就像太陽，使貓頭鷹瞎了眼。我們
當中最好的成員，是最熱愛真理、慈善和誠實的⼈，也是不
可知論者和無神論者，不相信⼀個⼈格化的上帝。早期的教
育往往充塞或者扭曲孩⼦的⼼智，使男孩或女孩已無法⾃由
思考。⼀個正確健康的教育系統，應該培養最活躍和⾃由的
⼼智，嚴格地訓練邏輯和正確思維，⽽不是灌輸盲⽬信仰。
若在星期天要求他們相信聖經中的奇蹟，卻在其他六天教導
這些事情在科學上是不可能，要如何期望孩⼦取得好成果？
這麼做不是扭曲孩⼦們理性思維嗎？


⽣：那你們會怎麼做呢？

師：如果我們有錢的話，我們會創辦學校，不會教出能

讀書寫字卻餓死的⼈。孩⼦們⾸先要學會⾃⼒更⽣、愛天下
眾⽣、無私、互助慈善，最重要的是，有獨立的理性思考能
⼒。我們會將死記硬背降到最低程度，花時間開發內在感
知、能⼒和潛能。致⼒於將每個孩⼦視為⼀個獨立個體，加



以教育，能最為和諧且均衡地發展潛能，使特長能最⾃然的
發展。我們的⽬的在於培養⾃由的⼈，智⼒上的⾃由，道德
上的⾃由，不帶任何偏⾒，最重要的是，不⾃私的⼈。我們
相信上述⼤多數都能通過正確和真正的神智學教育達到。


 

神學協會是⼀個賺錢的機構嗎？


⽣：同意。那麼，奧爾科特上校或布拉瓦茨基這兩位創
始⼈，有沒有像某些報紙說的那樣，從神智學會賺過錢、牟
過利或獲得任何世俗好處呢？

師：⼀分錢也沒有。報紙在撒謊。事實恰恰相反，他們

兩個都已經傾盡所有，甚⾄讓⾃⼰變得⼀貧如洗。⾄於是否
獲得「世俗好處」，請先想想他們遭受的誹謗和中傷，然後
再來問這個問題！


⽣：然⽽我在許多傳教⼠的刊物中讀到，你們入會費和
訂閱費遠遠超過了所有開⽀；有⼀篇還提到創始⼈每年能賺
兩萬英鎊！

師：這和許多其他謊⾔⼀樣不可信。在1889年1⽉公佈

的帳⽬中，有⼀份報表精確紀錄⾃從1879年以來收到的所

有資⾦。在這⼗年中，所有收入來源（入會費、捐款等）的
資⾦總額不到六千英鎊，其中很⼤⼀部分是創始⼈⾃⼰從私
⼈資產和作品的收益中貢獻的。這⼀切都得到了公開和正式
的承認，甚⾄連我們的敵⼈通靈研究會也承認。兩位創始⼈
現在都⾝無分⽂：⼀位年老多病，無法像以前那樣⼯作，也
無法抽出時間外部投稿來為協會籌款，只能為神智學事業寫



作；另⼀位⼀如既往地為神智學事業辛勤⼯作，卻很少得到
感謝。


⽣：但他們⽣活肯定需要錢吧？

師：完全不需要。只要有吃有住，不需要更多，儘管這

要歸功於幾位朋友的奉獻。


⽣：但布拉瓦茨基夫⼈難道不能靠著作賺取⾜夠的⽣活
費嗎？

師：她在印度時曾撰寫⼀些⽂章投稿⾄俄羅斯報紙和其

他報紙，每年平均能收到⼤約⼀千盧比的稿費，也都捐給了
協會。


⽣：是政治⽂章？

師：從來沒有。她在印度七年時間裡寫的所有⽂章都在

當地付梓。這些⽂章只涉及印度的宗教、⺠族學和風俗習
慣，以及神智學--從不涉及政治，她對政治⼀無所知也不關

⼼。兩年前她也拒絕了幾份合同，每⽉總⾦額約1200盧

布，因為如果她接受這些合同，將佔⽤全部時間和精⼒，就
不得不放棄協會的⼯作。她有檔案為證。


⽣：但是，為什麼她和奧爾科特上校不能像其他⼈那
樣，繼續從事各⾃的職業，⽽將剩餘的時間⽤於學會的⼯作
呢？

師：若同時服務兩個主⼈，專業⼯作或慈善⼯作其中⼀

個就會受到影響。每位真正的神智學者都有道德義務犧牲個



⼈利益，以利他⼈未來的福祉。如果創始⼈不樹立榜樣，誰
來樹立呢？


⽣：有很多⼈效仿嗎？

師：我必須如實回答您。在歐洲眾多的分會中，總共只

有⼤約六個左右。


⽣：那麼，神智學會是不是擁有⾃⼰巨額資⾦或捐贈？

師：這是錯的，根本沒有。現在已經取消了⼀英鎊的入

會費和每年的⼩額會費，印度總部的⼯作⼈員是否能填飽肚
⼦都是個問題。


⽣：那為什麼不提⾼訂閱費？


師：我們不是救世軍；我們不能也從未乞討過；我們也
從未效仿過教會和教派「募捐」。偶爾有⼀些熱⼼成員的⼩
額捐款都是⾃願的。


⽣：那你打算怎麼做？

師：只要神智學會還有幾位忠誠的會員願意為此⼯作，

不求回報和感謝，只要還有⼀些善良的神智學者偶爾捐款⽀
持，就能存在下去，沒有什麼能摧毀。


⽣：我聽到許多神智學者談論「學會背後的⼒量」和某
些「⼤師」，辛內特先⽣的著作中也提到了這些⼈，據說他
們是學會的創立者，負責監督和保護學會。

師：你或許看笑話，但事實就是如此。




學會的運作⼈員


⽣：我聽說，這些⼈都是偉⼤的開悟者和煉⾦術⼠。如
果他們如辛奈特先⽣在《神秘世界》中描述的那樣，能把鉛
變成⾦⼦，想賺多少錢就賺多少錢，還能隨⼼所欲地創造各
種奇跡，那他們為什麼不給你們錢，讓創始⼈和協會過得好
⼀些呢？

師：因為他們沒有成立「奇跡俱樂部」。因為學會的⽬

的是幫助⼈們通過⾃⼰的努⼒和功德，來開發潛藏的⼒量。
無論這些⼤師是否能創造出特異現象，他們都不是偽造者；
也不會在會員和候選⼈的道路上增添誘惑：神智學是買不來
的。在過去的14年裡，沒有⼀個會員從⼤師或協會領取過

報酬或薪⽔。


⽣：那你們的⼯作⼈員都沒有⼯資嗎？

師：⽬前為⽌⼀個也沒有。但是，由於每個⼈都要吃喝

拉撒，對於沒有經濟來源、全⾝⼼投入協會⼯作的⼈，都能
在印度⾺德拉斯的總部獲得⽣活必需品，儘管事實上這些
「必需品」非常簡陋！但現在，由於在歐洲的誹謗不斷增
加，本會的⼯作量已⼤幅增加，因此需要更多的⼈⼿。我們
希望今後能有幾位會員獲得報酬，因為這些夥伴為學會奉獻
⾃⼰的全部時間，放棄了前途無量的好官職，以不到以前⼀
半的薪⽔為我們⼯作。


⽣：誰來為此提供資⾦？




師：由我們⼀些夥伴提供，他們只是比其他⼈更富裕⼀
些。透過神智學投機或賺錢的⼈不配留在我們隊伍中。


⽣：但您的書籍、雜誌和其他出版物肯定還是有賺到錢
吧？

師：在所有雜誌中，只有《⾺德拉斯神智學者》是盈利

的，⽽且正如公佈的帳⽬所顯⽰的那樣，這每年都定期上繳
學會。《路⻄法》正在緩慢⽽穩定地收取資⾦，但因受到虔
誠的書商和鐵路攤販的抵制，⾄今還無法收⽀兩平。法國的
《蓮花》雜誌是由⼀位神智學者私⼈出資創辦，為此付出了
全部的時間和精⼒，但也由於同樣的原因⽽不復存在。唉！
紐約的《道路》雜誌也是如此，⽽巴黎的《神智學雜誌》也
是靠⼀位女會員的私⼈資⾦才創辦起來的。此外，任何倫敦
神智學出版公司發⾏的作品只要付了款，所得收入都將⽤於
為學會服務。


問：請你告訴我關於⼤師們的⼀切，有太多荒謬和⽭盾
的事，⼈們不知道該相信什麼，各種荒唐的故事流傳開來。

師：「荒謬」這個詞說得好啊！




第⼗三章：神聖智慧⼤師


他們是「光明之靈」還是「被詛咒的妖精」？


⽣：這些稱為「⼤師」的到底是什麼⼈？有些⼈說他們
是「靈」，或是超⾃然存在，還有⼀些⼈稱他們為「神話」。

師：上述接不正確。如果你只是道聽塗說，那麼你對此

永遠不會有正確的認知。我曾聽到⼀個外⼈談論他們是男性
美⼈⿂，不管這到底是怎樣的⽣物。⾸先，他們是活著的
⼈，像我們⼀樣出⽣，也註定像我們⼀樣死去。


⽣：可是，傳⾔說他們有些⼈⼀千歲了。這是真的嗎？

師：這都是虛構的。我們越是闢謠，⼈們的想像就越是

離奇。我也聽說瑪⼟撒拉有969歲；可是我並不相信，也嘲

笑這種說法，結果許多⼈將我視為褻瀆的異端。


⽣：⾔歸正傳，這些⼤師活得比⼀般壽命都長久嗎？

師：你指的⼀般壽命是多久？我記得在《刺胳針》裡讀

到過⼀個墨⻄哥⼈活了190歲左右；但我從沒聽說過凡⼈能

夠活到瑪⼟撒拉⼀半的歲數，無論是普通⼈還是開悟者。有
些開悟者的壽命確實比你所謂的⼀般壽命要長；但這也沒什
麼神奇的，⽽且他們很少在意⾃⼰能活多久。


⽣：「聖雄」（Mahatma）這個詞究竟是什麼含意？


師：意思是「偉⼤的靈魂」，偉⼤之處在於他們崇⾼的
道德和智慧成就。如果連亞歷⼭⼤這樣醉酒的⼤兵都被稱作



「偉⼤的」亞歷⼭⼤，那麼為什麼我們不能⽤「偉⼤」來稱
呼征服⼤⾃然秘密的⼈呢？這功績要遠⼤於亞歷⼭⼤的爭
戰。此外，這個詞源⾃印度並且⼗分古老。


⽣：你們為什麼稱他們為「⼤師」（Masters）呢？


師：我稱他們為「⼤師」，因為他們是我們的老師，教
導了所有的神智學真理，儘管有些⼈認為這些真理表達不確
切，或者無法全⾯理解。他們是學識淵博的⼈，我們稱為
「啟蒙者」，⽣活更是聖潔無比。他們不是⼀般所謂的苦⾏
者，但仍遠離你們⻄⽅世界的動蕩與紛爭。


⽣：他們如此與世隔絕，這不是很⾃私嗎？

師：哪裡⾃私了？神智學會所遭受的命運⾜以表明，這

個世界還未準備好認識這些⼤師，也無法從他們的教導中獲
益。需要⾺克斯威爾教授去教導還在背誦九九乘法表的孩⼦
嗎？況且，他們只是與⻄⽅隔絕，他們在⾃⼰國家裡是公開
露⾯的，就像其他⼈⼀樣。


⽣：你不是說他們有超⾃然能⼒嗎？

師：我已經說過，我們不相信任何超⾃然的東⻄。如果

愛迪⽣在200年前發明了電話，他可能會被說是魔⿁派來

的，連同他的電話⼀起被燒死。這些⼤師的能⼒只不過是所
有⼈都有的潛能罷了，官⽅科學界甚⾄也開始承認了這些能
⼒的存在。


⽣：這些⼈肯定啟發了很多神智學作者們，你的作品是



否都是經由他們⼝授完成的？

師：有些作品是如此。有⼀些段落完全是由他們⼝述

的，⽽且逐字逐句，但是⼤多數情況下他們只是給與啟發，
讓作者⽤⾃⼰的⽂學形式表達。


⽣：這本⾝就很神奇，事實上，就是⼀個奇跡。他們是
怎麼做到的呢？

師：親愛的先⽣，你犯了⼀個⼤錯，⽽且不久科學就會

推翻你的⾔論。為什麼你稱之為⼀個「奇跡」呢？奇跡意味
著超⾃然的運作，可是沒有任何事物是可以超越⼤⾃然和⾃
然法則的。已有很多「奇跡」被科學承認，比如催眠術，這
種⼒量⼀⽅⾯被稱為「暗⽰」，是思想傳遞的形式，已成功
地運⽤在治療某些疾病。在不久的未來，科學會不得不承認
⼈與⼈⼼靈之間能進⾏交流，無論距離多麼遙遠，都能像⾯
對⾯⼀樣密切。若兩個⼈的⼼靈能共感相連，在磁性和電性
上相互感應，那麼彼此可以無障礙的思想交流，⾃如地傳
遞；因為⼼靈本質不無形體，因此距離無法將思考的對象分
開。兩者⼼靈之間的唯⼀差別在於狀態。如果克服了此阻
礙，遠距思想轉移就無「奇跡」的成分了。


⽣：但你得承認，催眠術做不到這樣奇跡般或者神奇的
事情，對吧？

師：恰恰相反，眾所周知，催眠師能夠影響受試者的⼤

腦，甚⾄能夠利⽤受試者的⾝體，來表達⾃⼰的思想和⾔
語。這種通過催眠來傳遞思想的案例雖然是少數，但難保未
來當這些法則更科學性地確立時，會產⽣多⼤的影響。如果



初級催眠就能達到這些結果，那麼開悟者⽤⼼靈和精神⼒量
創造你們稱之為「奇跡般」的現象，還有什麼奇怪的嗎？只
因你們⽬前對其法則了解有限？


⽣：那麼為什麼醫⽣不去實驗和嘗試同樣的事情呢？

師：⾸先他們不是深入了解⼼靈和精神領域的秘密與法

則的開悟者。他們是唯物主義者，害怕踏出物質的狹⼩空
間；其次，除非他們承認這種能⼒是可獲得的，否則必定失
敗。


⽣：能教導這些醫⽣嗎？

師：在這些⼈沒準備好之前是不可能的，他們要把腦⼦

裡積累的唯物主義渣滓徹底清除乾淨才⾏。


⽣：這很有意思。請問你們神智學者之中，很多⼈都是
受到開悟者的啟發或指⽰嗎？

師：不是，只有寥寥幾⼈。需要特殊條件才能得到直接

啟⽰。⼀名無恥卻⾼超的⿊暗兄弟會開悟者（⼜稱「暗影兄
弟」和「巫師」）反⽽容易這麼做，因為沒有任何精神層⾯
的法則來限制他的⾏動，這樣的巫師會毫不客氣地控制任何
⼈的⼼智，使⼈完全屈服於他的邪惡⼒量之下。可是我們的
⼤師從不會這樣做。他們沒有權利去掌控任何⼈的不朽⾃
我，否則便墮入⿊魔法。因此他們最多只在⾝體和⼼理⽅⾯
去影響⼈，保持⼈的⾃由意志不受影響。所以說，若要與⼤
師建立⼼靈聯繫，需要對⼤師的完全信任和奉獻，從⽽得到
協助；否則當⼤師向未滿⾜條件的⼈傳遞思想時，會遇到很



⼤的困難，難以穿透此⼈混亂的氣場。但我們要談的不是這
個。簡單來說，如果這種⼒量存在的話，那麼宇宙中就需要
有⼀些智⼒體（有⾝體或沒有⾝體的）去引導這種⼒量，也
要有活躍意識⼯具來傳遞並接受這種⼒量。我們只需⼩⼼
「⿊魔法」就是了。


⽣：你說的「⿊魔法」指的是什麼？

師：簡單的說，就是濫⽤⼼靈感應⼒量或者⾃然秘密；

利⽤神秘科學達到⾃私和罪惡的⽬的。比如催眠師利⽤「暗
⽰」的⼒量迫使催眠對象去偷盜或殺⼈，那麼這就是個「⿊
巫師」。


⽣：但這是中世紀對邪術和巫術的信仰！現在連法律都
不承認這些了！

師：法律因為缺乏這種辨別⼒，犯下了不⽌⼀次的司法

錯誤和罪⾏，對法律來說更糟。「巫術」這個詞本⾝因帶有
「迷信」的意味，⾜以讓你感到恐懼。難道法律不應該懲罰
催眠能⼒的濫⽤嗎？這樣的罪⾏在法國和德國是會遭到懲罰
的，可是法院仍義憤填膺地否認明顯使⽤了巫術的罪。如果
你相信醫⽣和催眠師的「暗⽰」是有效且真實的，同樣的能
⼒也能出⾃邪惡的動機，這便是「巫術」的⼀種。你不能只
相信好的⽽不相信壞的，例如收取真鈔但不承認偽幣的存
在。任何事物若沒有對立⾯便無法存在，沒有⽇就沒有夜；
在你的意識裡，如果沒有夜、⿊暗、罪惡等等，善的概念就
不可能存在。




⽣：確實，我知道有⼈完全相信⼼靈感應或魔法的能
⼒，但卻恥笑巫術的存在。

師：可⾒此⼈缺乏邏輯性，很是糟糕。我們知道有善良

神聖開悟者，也存在著不良罪惡的開悟者。


⽣：如果⼤師們存在，為什麼不站出來替布拉瓦茨基女
⼠辯護那些指控？

師：哪些指控？


⽣：有⼈說⼤師們不存在，是她編造的。這不是損害了
她的名譽嗎？

師：這些指控會造成什麼實際上的傷害嗎？她說⼤師存

在後，有因此獲取任何利益、好處或者聲名嗎？她得到的只
是侮辱、虐待和謠⾔。若不是她早已學會對這⼀切無動於衷
的話，肯定會很痛苦。這⼀切說明了什麼？其實這些指控是
種隱含的讚美。這些愚蠢的指控者被盲⽬的仇恨沖昏頭腦，
未思考後的發⾔⾃打嘴巴。如果他們指控她編造了⼤師的存
在，就等於承認她發明了所有神智學著作中的哲學，她便是
《密傳佛教》中那些信件的作者、《秘密教義》中所有教義
的唯⼀發明者。這些著作補充了當今科學的許多空⽩，未來
的幾百年裡必定會被證實。如果他們對她的指控成立，那麼
也就是承認了她比成千上百的⼈還要聰明（包括許多非常聰
明的科學家），因為這些⼈都相信她所說的，都被她騙倒
了！如果這些指控成立，那她肯定是集幾位⼤師於⼀⾝。況
且「⼤師信件」中有許多風格迥異、截然不同的信件，但她
的指控者都聲稱這些都是她寫的。




⽣：這些指控者說，這些⼤師是布拉瓦茨基女⼠從頭到
尾⾃我想像出來的。

師：好吧，她可能做過比這更蠢的事。不過我們也不反

對這種理論。她本⼈現在也常說，她寧願⼈們不相信⼤師的
存在，⽽是相信她的⼤腦是⼤師唯⼀所在地，從⾃⼰深沉意
識中創造出來，如此⼀來，這些⼤師的名字和偉⼤理想就不
會臭名昭著地褻瀆。早先她還會憤怒地駁斥任何關於他們的
猜疑，現在她不會去證明或反駁這件事了。讓⼈們隨便去想
吧。


⽣：但這些⼤師真的存在嗎？

師：我們確定他們存在。這種回答或許幫助不⼤。有許

多神智學者和前神智學者，都說未得到任何證據證明他們存
在。對此，布拉瓦茨基夫⼈的回答是：--如果她發明了這些

⼤師，那麼她也同時發明了他們的哲學和少數⼈才擁有的實
修知識；若是如此，那麼他們是否存在⼜有什麼關係呢？因
為她本⼈就在這裡，⽽且無論如何，她本⼈的存在是難以否
認的。如果⼤師傳授的知識本質上是好的，也被許多智⼒超
常的⼈所接受，那為什麼還要在這個問題爭論不休呢？也從
未有⼈能證明她是冒牌貨，永遠處於待審狀態；另⼀個不容
置疑的事實是，無論這個哲學最初是由誰提出的，只要正確
地理解「⼤師」們所宣揚的哲學，就會發現這是最偉⼤、最
有益的哲學。因此，那些誹謗者雖然是出於最卑劣和惡劣的
情感才這麼做——仇恨、復仇、惡意、受傷的虛榮⼼或是失

落的野⼼——但他們沒有意識到，這其實是在對她的智⼒表

達最⾼的讚揚。如果這些可憐的傻瓜想這麼做，就這樣吧。



說真的，布拉瓦茨基夫⼈絲毫不反對敵⼈說她是三重開悟
者，⽽且是「⼤師」。只因她不願扮演披著孔雀⽻⽑的烏
鴉，才仍堅持說出真相。


⽣：你們有如此明智的⼤師來指導神智學會，為什麼還
會犯這麼多錯誤呢？

師：⼤師沒有指導神智學會，甚⾄連創立者也沒有進⾏

指導，也沒有⼈承認受過這些⼈的指導；他們只是守望並且
保護。任何錯誤都無法使神智學會崩潰，任何內部醜聞或來
⾃外部破壞性攻擊也都無法消滅它，這便是⼀個充分的證
明。⼤師放眼未來，不看現在，每個錯誤都是積攢將來的智
慧。聖經裡的「主⼈」沒有教僕⼈如何將五個本錢翻倍，也
沒有阻⽌另個愚蠢僕⼈將此埋在⼟裡。每個⼈都必須通過⾃
⼰的經驗和功德來得到智慧。基督教說他們有個更⾼明的⼤
師，即聖靈本⾝，但教會不僅過去犯下了⼀系列⾎腥的罪
⾏，⾄今仍在犯錯。但怎麼沒有基督教徒質疑信仰的聖靈⼤
師是否存在？聖靈的存在比我們⼤師更為假設性；因為沒有
⼈曾⾒過聖靈，此外，他對教會的指導明顯與教會歷史相⽭
盾。⼈非聖賢，孰能無過。讓我們回到正題。


對於神聖名字和術語的褻瀆


⽣：很多神智學作者聲稱受了這些⼤師的啟迪，曾看到
過他們或者與他們交談，難道這些是虛構的嗎？

師：或許是真的，或許不是。我怎麼會知道呢？只有這

些⼈⾃⼰才能證明。有些⼈-或者說極少數-確實撒了謊，或



者是因為幻覺說了這些⼤話；其他則確實是受了偉⼤開悟者
的啟迪。觀其果⽽知其樹；所有的神智學者都應由他們的⾏
為來評判，⽽不是由他們所寫的或者所說，同理，所有的神
智學書籍都應根據內容來判定，⽽不是根據作者⾃稱的權威
性。


⽣：那麼，布拉瓦茨基女⼠也會將此準則套⽤在她所著
的《秘密教義》⼀書上嗎？

師：當然。她在書中前⾔中提到，這些教義都是⼤師所

傳授；⽽她晚期寫的⽂章則沒提到受到⼤師啟迪。那些優秀
的神智學者寧願⼤師的名字不與這些書扯上關係。因為⼤多
數的書非但不完美，還有許多明顯錯誤和誤導，除了少數幾
本例外。已有兩位⼤師的名字被如此褻瀆。幾乎所有靈媒都
聲稱⾃⼰⾒到了他們。許多為了商業⽬的⽽成立的虛假詐騙
組織，現在都聲稱是由「⼤師」指導和掌控的，⽽且這些⼤
師比我們的⼤師還要⾼明！如此宣稱的⼈，不論是出於貪
財、虛榮⼼，或是不負責任的靈媒⾏為，他們背上了多種沉
重的罪。這類組織掠奪許多⼈的財富，聲稱只要交出無價值
的黃⾦，就能得知⼒量、知識和靈性真理的秘密。最糟糕的
是，他們將神秘學中的神聖名字、神聖守護者拖進了骯髒泥
潭，⽤卑鄙動機和不道德⾏為加以污染。這些騙局、詐騙和
欺詐的案例，使成千上萬的⼈被擋在真理和光明的道路之
外。我再重複⼀遍，這些神聖的名字本不應公之於眾，⽽應
只在⼀⼩群值得信賴和忠誠的朋友之間保密，才不致發⽣如
今的憾事。 




⽣：最近這些名字確實經常出現，以前都沒聽說過「⼤
師」這樣的⼈物。

師：確實如此；如果我們當初明智的保持沈默，⽽非急

於求成、把所知所聞全部公之於眾，就永遠不會發⽣這樣的
褻瀆。瞧，⼗四年前神智學會還未成立之時，⼈們談論的都
是各種「神靈」。⼈⼈在四處談論，但沒有⼈想提到活著的
「開悟者」、「聖雄」或「⼤師」。以前幾乎沒有⼈聽過玫
瑰⼗字會，甚⾄只有極少數⼈相信「神秘學」的存在。但現
在⼀切都變了。我們神智學者是第⼀個談論這些事情的⼈，
也是第⼀個讓⼈們知道東⽅存在著「開悟者」、「⼤師」和
神秘知識，這個名字現已成為眾所周知的事物。如今，褻瀆
聖名和聖物的因果報應落在了我們⾝上。時下這類主題的⽂
學作品中--⽽且還不少--都可以追溯到神智學會及其創始⼈

在這⽅⾯的推動。我們的敵⼈⾄今仍藉由我們犯下的錯誤⽽
獲利。最近有⼀本反對我們教義的書籍，據稱是由⼀位⼆⼗
年資歷的開悟者所寫。這是⼀個明顯的謊⾔。我們認識這個
代筆⼈和他的啟發者（因為他本⼈太無知，不可能寫出類似
的東⻄）。這些「啟發者」都是活⽣⽣的⼈，有著強烈報復
⼼，毫無道德原則，程度與智⼒成正比；⽽這些假冒的開悟
者不是⼀個，⽽是好幾個。⼤師的名字現在到處被⼈妄⽤，
在掩蓋下犯下了如此多的罪⾏。但是，已發⽣的事情再感到
悲傷是沒有⽤的，我們只能忍受痛苦，希望這些錯誤能讓其
他⼈更容易找到通往⼤師的道路。


⽣：我非常理解您在這件事上的感受，並認為這是很⾃
然的反應。根據你所說的⼀切、以及你的解釋，我想向你詢



問⼀個主題。

師：我會盡我所能回答。是什麼問題？




第⼗四章：總結


⽣：請告訴我，你對神智學未來有什麼期望？

師：如果你指的是「神聖智慧之學」，我的回答是，⾃

古以來，神聖智慧就在無盡週期中永恆存在，未來也將永遠
存在，因為神聖智慧等同於永恆真理。


⽣：很抱歉，我想問的是關於神智學會的前景。

師：學會的未來完全取決於成員們無私、認真、奉獻，

以及最重要的，取決成員所擁有的知識與智慧程度。這些成
員將在創始⼈過世後，承擔起責任推動⼯作和指導社團。


⽣：我很清楚無私奉獻的重要性，但我不太明⽩為何知
識是如此關鍵的因素。難道現存的⽂獻、以及不斷增加的新
作品還不夠嗎？

師：我指的不是神秘學說的技術知識，儘管這也很重

要；我指的是後繼者在指導學會的過程中，所需要的公正清
晰判斷⼒。迄今為⽌，神智學學會每次的努⼒都以失敗告
終，遲早會墮落為⼀個宗派，樹立起殭化教條，從⽽不知不
覺的喪失了⽣命⼒，這是只有活⽣⽣的真理才能賦予的。你
們必須記住，我們所有成員都是在某種信條或宗教中孕育⽽
⽣的，在⾝體上和⼼智上屬於他們那⼀代⼈，因此，很可能
會受到影響⽽扭曲判斷⼒，以及無意識的偏頗。若無法擺脫
這種固有偏⾒，⾄少教導如何識別這種偏⾒，從⽽避免被牽
著⿐⼦走，否則神智學會將漂流到某個思想沙洲上，成為⼀
具擱淺的屍體，發黴死去。




⽣：但如果能成功地避免這種危險呢？

師：那麼這個學會將延續⾄⼆⼗世紀，懷有⾼遠博⼤的

宗教理念、責任感和博愛精神，逐漸地影響和感化廣⼤有思
想、有智慧的⺠眾。這將緩慢⽽堅定地衝破信條和教條、社
會和種姓偏⾒的鐵鐐；將打破種族和⺠族的敵意和隔閡，開
啟全⼈類同胞情誼的道路。通過這些教導、通過現代⼈易於
理解的哲學，⻄⽅將學會理解和欣賞東⽅哲學的真正價值。
此外，⼼靈感應⼒量和能⼒得以健康且正常地發展，這在美
國已出現先兆。⼈類在⾃私⾃利和⼀切邪惡慾望的溫床中，
能免於⼼智和⾝體上的可怕危險。⼈類的⼼智和⼼靈感應的
發展，將與道德進步和諧共進，⽽周圍的物質環境也將反映
出⼈類⼼中的平和與博愛，⽽不是現代隨處可⾒的不和與紛
爭。


⽣：真是⼀幅令⼈愉快的願景！但請告訴我，您真的期
望能在短短⼀個世紀內完成這⼀切嗎？

師：幾乎不可能。但我必須告訴你，在每世紀的最後⼆

⼗五年裡，所謂的「⼤師」都會嘗試以⼀種明確的⽅式來推
動⼈類的精神進步。在每⼀個世紀即將結束的時候，你總是
會發現靈性（也可以稱為神秘主義）的湧現或動蕩。⼀些⼈
作為⼤師的代理⼈出現在這個世界上，傳授⼀些神秘的知識
和教誨。你可以嘗試追溯每個世紀末的這類運動，只要有歷
史詳細紀錄。


⽣：這對神智學會的未來有何影響？




師：如果我們學會比之前更加成功，那麼到了⼆⼗世紀
時，這將作為⼀個有組織的、活躍的、健康的實體存在。這
些教義傳播後，能改善和凈化⼈們的思想和內⼼總體狀況，
⾄少⼀定程度的消除偏⾒和教條式的幻想。除了留下⼤量可
供閱讀的作品，在下⼀次的推動時，會發現已有無數團結⼀
致的⼈，準備好迎接新的真理火炬⼿。此時⼈們的⼼智已準
備好接受真理火炬⼿的資訊，他能⽤⼀種新的語⾔來表達他
帶來的新真理。這個組織等待著他到來的，並消除他前進道
路上機械性、物質性的障礙和困難。想想看，真理火炬⼿若
擁有這樣的機會，能夠達成多少成就。神智學會在過去⼗四
年中，沒有任何優勢，周圍都是阻礙，⽽新的領袖將會更順
利。若神智學在未來的⼀百年裡繼續⽣存下去，並忠實於使
命、忠實於最初的驅動，請告訴我，若我預⾔⼆⼗⼀世紀的
地球跟現在相比，將會是⼀個天堂，會說得太誇張嗎？


全書完

 




詞彙表


絕對性：當「絕對性」⽤來指代「普遍原則」時，表⽰
⼀種抽象；在描述這個既無屬性⼜無限制的事物時，相較於
⽤「絕對」這個形容詞，不如⽤「絕對性」更為正確與符合
邏輯。


亞當-卡蒙（AdamKadmon，希伯來語）：原型⼈、⼈

類。是未墮入罪惡的「天上⼈」。巴拉學者將此稱為⼈類感
知層⾯上的「⼗質點」。在卡巴拉中，亞當卡蒙是顯化的邏
各斯，對應於我們的第三邏各斯；⽽未顯化的邏各斯是最初
範式理念的⼈，象徵著隱藏的宇宙，或亞⾥⼠多德的「缺
如」。


第⼀邏各斯：是「世界之光」，⽽第⼆和第三邏各斯是
其逐漸加深的影⼦。


開悟者：在神秘學中，此⼈已達到啟蒙階段並成為神秘
哲學科學的⼤師。


以太（希臘語）：對古⼈來說，以太是指瀰漫於整個宇
宙的神聖發光基質；是最⾼神宙斯或朱庇特的「外衣」。對
現代⼈⽽⾔，以太在物理學和化學中的含義請參⾒《⾱伯斯
特詞典》或其他詞典。在神秘主義中，以太是宇宙七重體系
中的第三原則，其中物質（⼟）是最低等的原則，⽽阿卡莎
是最⾼等的。




阿伽頌（Agathon，希臘語）：是柏拉圖的最⾼神，字

⾯上意思是「善」。對應於我們的「阿賴耶」或世界靈魂。


不可知論者：赫胥黎教授⾸次使⽤這個詞，指某種⼈不
相信無法⽤感官證明之事。


我執（Ahankara，梵語）：「我」的概念、⾃我意識或

⾃我認同；即⼈的⾃我和幻覺原則，源⾃於我們的無知，才
會將「我」與「遍⼀本體」分離。也指⼈格，或⾃我主義。


無限（Ain-Soph，希伯來語）：指的是「無邊」或「無

限」的神，會散發和延伸。「無限」也被寫成En-Soph和Ain-

Suph，因為沒有⼈能完全確定⾳節，即便拉比也辦不到。

在古希伯來哲學家的宗教形⽽上學中，那「遍⼀原則」如同
「梵」是個抽象化，然⽽現代卡巴拉學者僅憑詭辯和悖論，
就成功地將其塑造成了⼀位「⾄⾼無上的神」，再無更⾼。
但對於早期迦勒底的卡巴拉學者⽽⾔，「無限」是「沒有形
體或存在」、「不似於任何其他事物」（法蘭克《卡巴
拉 》，第126⾴。）「無限」從未被視為「造物主」，這點

可由正統猶太⼈斐洛證明，他稱邏各斯為「造物主」，置於
「無限者」之旁，稱其為「第⼆位神」。斐洛在《問與答》
⼀書中說：「第⼆位神在於其（無限者）的智慧中。」神是
「無」，是無名的，因此被稱為無限--「Ain」⼀詞的意思是

「無」。（另⾒法蘭克《卡巴拉 》，第153⾴）。




煉⾦術：阿拉伯語為Ul-Khemi，顧名思義，是⾃然界的

化學。然⽽，Ul-Khemi或Al-Kimia其實是經過阿拉伯化的

詞，源⾃希臘語chemeia，意思是從植物中提取的「汁

液」。煉⾦術涉及⾃然界中更精細的⼒量，以及這些⼒量如
何作⽤於各種物質狀態。煉⾦術⼠試圖通過加⼯過後的語
⾔，向未啟蒙者傳達此「⼤奧秘」的⼀部分，且不致洩漏太
多使這⾃私世界陷入危險。煉⾦術⼠的第⼀原則假定，同質
基質中存在著⼀種萬能溶劑，各個元素從中衍⽣出來；他稱
這種基質為純⾦，或稱總物質。這種溶劑也被稱為「普遍溶
劑」，能將所有疾病種⼦從⼈體中清除、恢復青春和延年益
壽。這就是哲⼈之⽯。煉⾦術最早由賈比爾這位偉⼤的阿拉
伯聖⼈和哲學家於⻄元八世紀傳入歐洲；但中國和埃及很早
就已經知道並實踐煉⾦術了。有⼤量關於煉⾦術的紙莎草紙
和其他證據表明，煉⾦術是國王和祭司們最喜愛的學問，這
些紙莎草紙已被發掘並保存下來，通稱為《赫爾墨斯論⽂》
（⾒《翠⽟錄》）。煉⾦術有三個不同的研究⽅⾯，能有許
多不同的解釋，即：宇宙⽅⾯、⼈類⽅⾯和塵世⽅⾯。


這三種⽅法被稱為煉⾦術的三種屬性--硫、汞和鹽。不

同作者提到，煉⾦術有三個、七個、⼗個和⼗⼆個過程；但
都⼀致認為，煉⾦術的唯⼀⽬標就是將卑⾦屬轉化為純⾦。
但很少有⼈能正確理解純⾦指的是什麼。⾃然界中毫無疑問
存在著卑⾦屬轉化為⾼貴⾦屬的現象；但這只是煉⾦術的⼀
個⽅⾯，即塵世或純粹的物質⽅⾯，地球內部正發⽣相同的
過程。然⽽，除了物質上的解釋之外，煉⾦術還有⼀種純粹
⼼靈和精神上的象徵意義。卡巴拉煉⾦術⼠追求的是物質的



轉變，⽽神秘主義煉⾦術⼠則摒棄塵世的⾦⼦，集中全部注
意⼒將⼈的低等四元素轉化為神聖⾼等三元組，三元最終融
合為⼀。⼈類存在的層⾯包括精神上、⼼智上、⼼靈感應、
和⾝體層⾯，在煉⾦術中被比作火、空氣、⽔和⼟四種元
素，每種元素都有三重組成，即固定的、不穩定的和易變
的。世⼈對此古老哲學分⽀的起源知之甚少或⼀無所知；但
可以肯定的是，這早於任何黃道⼗⼆宮的建構之前，並涉及
⼈格化的⾃然⼒量，因此可能早於世界上的任何神話。同
理，質變（在物質層⾯上）的真正秘密在遠古時代就已為⼈
所知，但在所謂歷史時期到來之前就已失傳。現代化學許多
基礎發現源⾃煉⾦術，但煉⾦術認為宇宙中只有⼀種元素，
且是不可否認的真理，化學卻將⾦屬歸類為眾元素之⼀，⾄
今才開始意識到這⼀重⼤錯誤。有些百科全書編纂者也不得
不承認，雖然⼤多數質變的記載可能是欺詐或幻覺，但「仍
有⼀些記載伴隨著的證詞，使其顯得可信。⼈們在研究伏打
電池後，發現鹼鹽也有⾦屬成分。因此，是否可能從具⾦屬
成分的其他物質中提取⾦屬、或將⼀種⾦屬變為另⼀種⾦
屬......仍無法確定。並非所有的煉⾦術⼠都是騙⼦。許多⼈

懷著堅定的信念、不懈的耐⼼、以及純淨的⼼靈去追求他們
的⽬標，這些情操受到煉⾦術⼠強烈推崇，認為是成功的主
要條件。」（⼤眾百科全書）


亞歷⼭卓哲學家（或學派）：這個著名的學派發起於埃
及的亞歷⼭卓城，該城長期以來⼀直是學術和哲學的中⼼。
托勒密⼀世在位之初於此創建圖書館，⽽使此地聞名（托勒
密死於⻄元前283年），據奧盧斯·蓋利烏斯記載，這座圖書



館曾擁有70萬卷書。此地的博物館也聞名於世，還有第⼀

個真正的科學與藝術學院，匯聚了世界知名的學者，如科學
幾何之⽗歐幾⾥得、佩爾加的阿波羅尼奧斯（其《圓錐曲線
論》流傳⾄今）、算術家尼科⾺科斯、天⽂學家、⾃然哲學
家、解剖學家（如希羅菲盧斯和埃拉⻄斯特拉圖斯）、醫
⽣、⾳樂家、藝術家等。⻄元173年，阿摩尼烏斯-薩卡斯創

立了折衷學派或稱新柏拉圖學派，其弟⼦包括俄利根、普羅
提諾和其他許多歷史上著名的⼈物。最著名的諾斯替學派都
起源於亞歷⼭卓。斐洛·尤迪厄斯、約瑟夫斯、楊布⾥科

斯、波菲利、亞歷⼭卓的⾰利免、天⽂學家埃拉托⾊尼、聖
女哲學家希帕蒂亞、以及其他無數的⼆等明星，各⾃在不同
時期屬於這些偉⼤的學派，並使亞歷⼭卓成為世界史中極為
著名的學術殿堂。


利他主義：詞源⾃「他⼈」（Alter）。與利⼰主義相

反。無私地為他⼈做善事。


阿摩尼烏斯-薩卡斯：⼀位偉⼤優秀的哲學家，於⻄元2

⾄3世紀⽣活於亞歷⼭卓，是「真理愛好者」新柏拉圖學派

的創始⼈。他出⾝貧寒，⽗⺟都是基督徒，但他卻有著顯
著、近乎神性的善良，因此被稱為「受神教導者」。他尊重
基督教中的優點，但很早就與基督教和教會決裂了，因為他
不認為基督教比舊宗教更為優越。


類比論者：⽤來稱呼阿摩尼烏斯-薩卡斯（⾒上⼀條）



的弟⼦，因為這些弟⼦⽤類比和對應的原則來解釋所有神聖
的傳說、神話和奧秘。如今，這⼀規則可⾒於卡巴拉系統
中，在東⽅神秘哲學中尤為顯著。（參⾒舒巴羅的《黃道⼗
⼆宮》）。


阿難（梵語）：意為極樂、喜悅、幸福、快樂。是主佛
喬達摩最喜愛的弟⼦之名。


阿那克薩哥拉斯：著名的愛奧尼亞哲學家，⽣活在⻄元
前500年，師從米利都的阿那克⻄美尼斯的哲學，在伯⾥克

利時期定居雅典。他的⾨徒和學⽣包括蘇格拉底、歐⾥庇得
斯、阿基勞斯等傑出⼈物和哲學家。他是⼀位學識淵博的天
⽂學家，最早公開解釋畢達哥拉斯的秘傳知識，包含⾏星運
動、⽇食和⽉食等。他根據「無中不可能⽣有」的原則，教
導了混沌理論與原⼦理論，認為原⼦是所有物體的本質和基
質，「原⼦構成的物體性質與原⼦相同。」他教導說，這些
原⼦主要是由普遍智能（nous，印度教中的「普遍⼼靈」）

⽽推動的，這種普遍智能是⼀種非物質性、永恆的精神實
體；原⼦與普遍智能結合後形成世界，使粗⼤的物質沈降，
精微的原⼦（或火熱的以太）上升，並在天上層⾯中擴散。
他的理論領先現代科學2000多年，他認為恆星的物質組成

與地球相同，且太陽是⼀個發光體；⽉球⿊暗⽽不適宜居
住，接受著太陽照射；除了上述科學事實之外，他也認為，
由感官所感知事物，無法證明其真實存在。他在流亡於蘭普
薩庫斯時逝世，享年七⼗⼆歲。




世界靈魂（拉丁語）：等同於北傳佛教的阿賴耶；是⼀
種神聖本質，瀰漫、滲透、活化萬物，包含最⼩的物質原⼦
到⼈和神。從某種意義上說，這是《秘密教義》詩節中的
「七層⽪之⺟」；是七個層⾯的本質，這些層⾯有著感知、
意識和分化，包括了道德層⾯和物質層⾯。這個世界靈魂的
最⾼⾯向是涅槃，最低是星光界流體。諾斯替派、早期基督
徒和拿撒勒⼈認為世界靈魂是陰性的；⽽其他教派認為是雙
性的，考量四個低等層⾯，在客體世界中具有火和空靈的性
質，⽽在三個⾼等層⾯中具神聖和精神性。據說每個⼈的靈
魂都是從世界靈魂中分離出來，其秘傳含義是：我們的⾼等
⾃我與世界靈魂具有相同的本質，是永遠未知「普遍絕對
者」的輻射物。


無知（希臘語）：意思是「理解匱乏的愚蠢」；柏拉圖
⽤這個名字詞指低等⼼靈與慾望密切結合，其特點是非理
性。希臘語中的非理性（agnoia）顯然源⾃梵⽂「無知」

（ajnana），意為非理性和缺乏知識。


擬⼈化：源⾃希臘⽂的「⼈」。將神或眾神冠以⼈形和
⼈類屬性。


隨歌（梵⽂）：《奧義書》之⼀。⼀部非常神秘的論
述。（參⾒克拉倫登出版社《東⽅聖書》叢書）。


美景宮的阿波羅：阿波羅是朱庇特和勒托之⼦，阿波羅
⼜被稱為福玻斯、赫利俄斯、光芒四射者、太陽。羅⾺梵蒂



岡美景宮有最好、最完美的阿波羅神像。這尊雕像被稱為蟒
蛇阿波羅，因為描繪了阿波羅戰勝巨蟒的時刻。這座雕像是
在1503年發現於安提烏姆的廢墟中。


提亞納的阿波羅尼烏斯：是位傑出的哲學家，⼤約在⻄
元⼀世紀初出⽣於卡帕多⻄亞；他是⼀位熱切的畢達哥拉斯
派追隨者，曾向歐提德摩斯學習腓尼基科學，並向赫拉克利
亞的歐克森尼斯學習畢達哥拉斯哲學和其他學科。根據畢達
哥拉斯學派的信條，他⼀⽣吃素，只吃⽔果和草藥，不喝
酒，只穿植物纖維做的袍⼦，⾚腳走路，頭髮留⾄最長，如
同所有先於或晚於他的啟蒙者。他在埃格受到阿斯克勒庇俄
斯神廟祭司的啟蒙，學習了醫神治病的「奇跡」。他持續五
年不發⼀語，並前往安提阿、以弗所、帕菲利亞和其他地⽅
旅⾏，準備接受更⾼等的啟蒙。他獨⾃⼀⼈經由巴比倫前往
印度，他所有弟⼦都因為害怕去「魔法之地」⽽拋棄了他。
然⽽，他在旅途中遇到⼀位非正式弟⼦達米斯的陪同。根據
達米斯的敘述，他在巴比倫接受了迦勒底⼈和古波斯賢者的
啟蒙。在⼀百年後，⼀位名叫菲羅斯特拉圖斯的⼈抄錄了達
米斯的敘述。阿波羅尼烏斯從印度回來後，證明⾃⼰是⼀個
真正的啟蒙者，準確的預⾔了瘟疫、地震、國王死亡和其他
事件。


萊斯博斯島上的俄耳甫斯祭司們嫉妒他，拒絕讓他參與
特有的秘儀啟蒙，儘管幾年後還是接受他了。阿波羅尼烏斯
向雅典和其他國家的⼈⺠，宣揚了最純潔、最⾼尚的道德，
施展眾多奇妙的特異功能，都確切經過證實。殉教者遊斯丁



曾困惑不解地問道：「阿波羅尼烏斯的護⾝符為何能具有⼒
量呢？我們看到這能平息狂怒的海浪、猛烈的風和野獸的襲
擊；主耶穌的奇蹟僅通過傳說流傳，但阿波羅尼烏斯卻能當
下施展這些奇蹟？」（《疑問⼆⼗四》）對此有⼀個簡單的
解答：阿波羅尼烏斯越過興都庫什⼭脈後，⼀位國王指引他
到了聖賢們的居所（⾄今仍在該處），這些聖賢授予他無與
倫比的知識。在他與科林斯⼈米尼普斯的對話中，展⽰了真
正的秘傳教義問答，若能理解的話，這揭⽰了許多重要的⾃
然奧秘。阿波羅尼烏斯是許多國王和皇后的朋友、通信對象
以及賓客，相較於他施展的「魔法」⼒量來說，這更能得到
證實。在精彩的⼀⽣即將結束時，他在艾菲索斯開辦了⼀所
神秘學校，逝世時⾼齡⼀百歲。


⼤天使：最⾼、⾄⾼的天使。源⾃兩個希臘單「⾸要」
（arch）和「信使」（angelos）。


阿羅漢（梵語）：「值得尊敬的⼈」；⼀位圓滿的聖
者，免於輪迴；「值得神聖的榮耀」。這最初⽤來稱耆那教
聖⼈，後來稱受秘儀啟蒙的佛教聖⼈。阿羅漢是已經踏上最
終且最⾼道路的⼈，因⽽從輪迴中解脫。


亞流派：亞流追隨者。亞流是四世紀亞歷⼭卓教會的長
老，認為基督是⼀位偉⼤⽽⾼貴的⼈，是精通所有神聖奧秘
的啟蒙者，但他仍是被造的⼈，地位低於⽗神。


阿裡斯托布魯斯：亞歷⼭卓作家，也是位默默無聞的猶



太哲學家。他試圖證明，亞⾥⼠多德解釋了摩⻄的神秘思
想。


雅利安⼈（梵語）：字⾯意思是「聖者」。他們掌握四
聖諦、並進入八正道，通往涅槃或解脫，即偉⼤的「四重」
道路。他們最初被稱為「聖⼈」（Rishis）。但現代⽤來個

詞來指稱種族，東⽅學家剝奪印度婆羅⾨與⽣俱來的名字，
把所有歐洲⼈都變成了雅利安⼈。在神秘主義中，若要進入
四條道路或四個階段，被稱為「正道」，需要精神上的重⼤
進步和「變得更加神聖」。阿羅漢的等級分別稱為「入
流」、「⼀還」、「不還」、和「阿羅漢」，這四類聖者，
與四道路和四聖諦相對應。


⽅⾯：在神智學中，⼈或⾃然七原則的表現形式，被稱
為該原則的各個⽅⾯。


星光體：⾁體的空靈對應物，或稱雙重體。


占星術：這⾨學科定義了天體對世俗事務的影響，並聲
稱能根據星辰的位置預⾔未來事件。占星術的歷史悠久，可
謂⼈類最早的學術記錄之⼀。⾃1400年前瓦拉哈-米希拉撰

寫了《占星術》⼀書後，占星術的秘傳應⽤才逐漸在⻄⽅國
家完善。公元135年，克勞狄烏斯-托勒密這位著名的地理學

家和數學家，創立了以他名字命名的天⽂學體系，並寫下了
《占星四書》，這本書仍然是現代占星學的基礎。現今，占
星學主要分為四⼤類：（1）世俗占星，應⽤於氣象學、地



震學、農業；（2）國家或市政占星，涉及國家、君王和統

治者的未來；（3）⼘卦占星，⽤於解答⼼中任何疑惑；

（4）⽣時占星，與個⼈⽣死未來相關。埃及⼈和迦勒底⼈

是最古老的占星術信徒，盡管占星⽅式與現代⽅法有很⼤差
異。埃及⼈聲稱，迦勒底⼈的⾙魯斯（即⾙爾或伊魯）是神
聖王朝（或稱「王-神靈」的王朝）的後裔，原屬於凱米之

地，後來離開該地，在底格⾥斯河岸建立了⼀個殖⺠地。他
們在該處建造了⼀座廟宇，管理的祭司侍奉著「眾星諸
主」。關於這⾨科學的起源，⼀⽅⾯，埃及⼈⾃稱是占星術
的發明者；另⼀⽅⾯，眾所周知，迦勒底⼈教導了其他國家
這⾨科學。埃及底比斯的歷史比「迦勒底的吾珥」還要久
遠，不僅如此，還比尼普爾久遠。尼普爾是最初崇拜⾙爾的
地⽅，⾙爾的兒⼦辛（⽉亮）是吾珥的主神。特拉是撒巴⼈
和星占師，誕⽣於吾珥，他的兒⼦亞伯拉罕也誕⽣於此地。
根據聖經的傳統，亞伯拉罕是偉⼤的占星家。因此，這⼀切
都證實了埃及⼈的說法。後來，「占星師」這個名稱在羅⾺
和其他地⽅聲名狼藉，因為有些騙⼦想從這⾨神聖科學中牟
利。他們對神聖科學⼀無所知，發展出的體系完全基於數
學，⽽非超形⽽上學，並將物質天體作為載體。儘管占星術
遭受種種迫害，仍有許多最聰明和具科學頭腦的⼈鍾愛它。
就連卡丹和開普勒也都熱切的⽀持占星術，現代⽀持者就無
需感到羞愧，即便現代占星術更加不完善和扭曲。正如《揭
開伊希斯的⾯紗》（第⼀卷，第259⾴）所⾔：「占星術之

於精確天⽂學，猶如⼼理學之於精確⽣理學。在占星術和⼼
理學中，必須跨越可⾒的物質世界，進入超精神的領域。」




雅典那哥拉：雅典的柏拉圖主義哲學家，在公元177年

替基督徒撰寫了⼀份辯護書，致⾺可·奧勒留，說明涉嫌亂

倫和食⽤被謀殺兒童的指控是空穴來風。


阿特曼（梵語）：普遍精神、神聖單體、「第七原
則」，在⼈的外傳「七重」分類中，被稱為「第七原則」。
⾄⾼靈魂。


氣場（希臘語和拉丁語）：⼀種微妙不可⾒的本質或流
體，從⼈體、動物和其他物體中散發出來。這是⼀種⼼靈散
發物，涉及⼼智與⾝體，既包括「電-⽣命」的氣場，也包

括「電-⼼智」氣場。在神智學中被稱為阿卡莎氣場或磁性

氣場。在《羅⾺殉道聖⼈錄》中，這是⼀位聖徒的名稱。


化⾝（梵語）：神聖投⽣。某些神靈或某些不再需要投
⽣的崇⾼存在，降臨到普通凡⼈⾝上。克⾥希納是毗濕奴的
化⾝。達賴喇嘛被視為觀世⾳菩薩的化⾝，⽽班禪喇嘛則被
視為宗喀巴的化⾝，或是阿彌陀佛的化⾝。有兩種化⾝形
式：⼀種是女⼈所⽣，另⼀種是「無⽗⺟」即⽣。


存在性：神智學者所創造的⼀個術語，⽤以更準確地傳
達「Sat」這個詞的本質意義，是個難以翻譯的詞。這個詞

不是指「存在」，因為「存在」這個術語預設了⼀種有感知
的存在意識。但是「存在性」⼀詞僅⽤於那絕對原則，即哲
學泛神論假定的普遍、未知和永遠不可知的原則，稱其為宇
宙根源和宇宙本⾝，因此無法簡單的⽤「存在」⼀詞來翻



譯。事實上，「存在性」並非某些東⽅學家所翻譯的「無法
理解的實體」；因為它既不是「實體」，也不是非實體，⽽
是兼具兩者。它是絕對的「存在性」，⽽不是「存在」；是
唯⼀、統⼀、不可分割的「⼀切」--是⼀切有形無形、客觀

主觀、可理解和永遠無法理解的⾃然之根。


《薄伽梵歌》：意為「主之歌」，是印度偉⼤史詩《摩
訶婆羅多》的⼀部分。其中包含⼀段「戰⾞⼿」克⾥希納和
他的弟⼦阿周那的對話，討論了最⾼的精神哲學。這部作品
的內容神秘深奧。


⿊魔法：巫術、招魂術，以及其他⾃私濫⽤的特異⼒
量。儘管可能是無意為之，但只要是為了滿⾜⼀⼰私慾⽽產
⽣的特異現象，仍歸於「⿊」魔法。


雅各·波墨：⼀位神秘主義者和偉⼤的哲學家，是中世

紀最傑出的神智學者之⼀。1575年他誕⽣於距⼽爾利茨

（⻄⾥⻄亞）約兩英⾥的老迪登堡，於1624年去世，享年

近50歲。他⼩時候是個普通的牧⽺少年，只在⼀所村莊學

校學會了讀寫之後，便到⼽爾利茨成為⼀位貧窮鞋匠的學
徒。他天⽣具有奇妙能⼒的靈視⼒。他沒有受過教育，也不
熟悉科學，卻寫下了許多現代證實充滿科學真理的作品；正
如他⾃⼰所說，他所寫的⼀切，是他在「永恆的深邃中所
⾒」。他「對宇宙、混沌、和年輕的⾏星有透徹的觀點」，
這些觀點不時地在他⼼中開展。他是⼀個天⽣的神秘主義
者，具有非常罕⾒的體質；他擁有精緻的天性，智⼒與精神



⾃我之間能直接交流，不受物質外殼妨礙，即便這種交流只
是偶爾發⽣。雅各·波墨如同其他未受過訓練的神秘主義

者，把「⾃我」誤認為是上帝。他寫道：「⼈類必須承認，
他的知識不是他⾃⼰的，⽽是來⾃上帝，上帝按照⾃⼰的意
願向⼈的靈魂展現智慧的理念。」如果這位偉⼤的神智學者
晚個300年出⽣，他可能會有不同的表述，並且明⽩，所謂

通過他未受教育、未經訓練的粗糙⼤腦所說話的「上帝」，
是他⾃⼰內在的神聖⾃我，是內在無所不知的神性，⽽此神
性並非「按照⾃⼰的意願」展⽰智慧理念，⽽是根據所暫居
的⾁⾝能接受的程度⽽定。


《鑰匙之書》：⼀部古老的卡巴拉作品。原作已不復存
在。只剩⼀些偽造、篡改的副本和贗品。


梵（梵⽂）：學⽣必須區分中性的梵和印度萬神殿中的
男性造物主梵天。梵是非⼈格的、⾄⾼、無法辨認的宇宙靈
魂，萬物由其本質⽽⽣，⼜歸於其本質；它無體、非物質、
不⽣、永恆、無始無終。它無所不在，活化了最⾼的神靈以
⾄最⼩的礦物原⼦。⽽梵天是所謂男性造物主，只週期性的
顯現，⽽後進入沈睡期，週期性地消失和毀滅。（參⾒下⼀
條）


梵天之晝：持續2,160,000,000年。梵天從他的⾦蛋中誕

⽣後，在這期間創造並塑造物質世界（他本⾝是⾃然界中的
滋養者和創造⼒量）。在這⼀段時期之後，各個世界依次被
火和⽔催毀，梵天也隨著客體⾃然界⼀起消失；接著來到的



是


梵天之夜：梵天之夜持續的時間⼀樣長，據說梵天在此
時睡著，醒後便重新開始此過程。梵天的壽命是由這些
「晝」和「夜」交替組成，持續100次的4,320,000,000年。

梵天的壽命要⽤15位數來表⽰，且在此之後，便開始了⼤

沈睡期或⼤消融期，同樣持續15位數的時間。


梵知識（梵語）：關於兩種梵天真實本質的神秘學知
識。


佛（梵語）：「覺悟者」。通常做為釋迦牟尼佛的頭
銜，他是迦毗羅衛國的王⼦，也是現代佛教的創始⼈。這是
知識和聖潔的最⾼境界。要成佛，必須突破感官和⼈格的束
縛；完全認知到⾃我，並學會不與其他⾃我區分；藉由經驗
瞭解所有現象的虛幻性，尤其是可⾒宇宙的虛幻性；完全超
脫所有短暫和有限事物，並在世時居於不朽和永恆之中。


菩提（梵語）：普遍靈魂或普遍⼼智。⼤菩提是指普遍
⼼靈；這也是⼈的精神性靈魂（外傳的第六原則），根據外
傳的序列，這是第七原則阿特曼的載體。


佛教是釋迦牟尼佛傳授的宗教哲學。現在分為兩個不同
的教派：南傳和北傳佛教。據說南傳佛教更純正，因為它虔
誠地保留了佛祖的原始教義，⽽北傳佛教僅限於⻄藏、中國
和尼泊爾。但這種區分是不正確的。南傳佛教更接近釋迦牟



尼的公開教義或外傳教義，只有⼀些細微偏差，因釋迦牟尼
圓寂後的多次結集造成的；然⽽北傳佛教則是依據釋迦牟尼
佛陀的密傳教義，傳給他選中的比丘和阿羅漢。事實上，在
我們這個時代中，無法僅憑外傳佛教的⼤眾形式來公正地評
判。真正的佛教要將南傳的哲學與北傳的形⽽上學結合起來
後，才能真正的理解。南傳佛教反對聖像且過於嚴肅，⽽北
傳過於形⽽上學和超驗，充斥著印度外傳教義的雜草——許

多印度神明在⻄藏⼟地上以新名字重新栽種。這是對這兩者
常⾒的描述。依此看來，南北佛教的關係就像新教與羅⾺天
主教之間的關係；兩者都錯在過度狂熱和錯誤解釋，但南傳
和北傳的佛教僧侶從未有意偏離真理，儘管後來如教會那
樣，受到神職政治、野⼼、追求個⼈利益和權⼒的驅使。


慧光菩提（梵語）：是⼀個非常神秘的術語，能以多種
⽅式解釋。不過，就神秘學中⼈類的「原則」（外傳）⽽
⾔，這表達我們雙重⼼靈的狀態，即⼼靈與菩提（精神性靈
魂）重新結合，沐浴在菩提的光輝之中。因為「慧光」的意
思是光芒四射，⽽⼼靈在與菩提結合後變得光芒四射，與菩
提合⽽為⼀；三元組變成了⼀體；由於菩提的元素是最⾼等
的，因⽽成為光輝菩提。簡⽽⾔之，是指⼈類靈魂被神聖靈
魂的光芒照亮，是⼈類理性被精神或神聖⾃我意識的光芒照
亮。


種姓：最⼀開始是種制度，將印度⼈⼝分為四個世襲階
級：婆羅⾨、剎帝利、吠舍和⾸陀—分別指（a）梵天的後

裔；（b）勇⼠；（c）商⼈；（d）最低層或農業⾸陀羅階



級。從這四個種姓中⼜衍⽣出數百個分⽀和⼩種姓。


起因體：這種「⾝體」實際上並非主觀或客觀的⾝體，
⽽是精神性靈魂菩提。之所以稱為「起因體」，因為這是使
⼈從深度睡眠狀態通往超絕狀態的直接起因。這被勝王瑜伽
⼠稱為「起因的基礎」，在吠檀多體系中對應於「識所成
⾝」與「⼤梵福佑⾝」（「⼤梵福佑⾝」僅次於「阿特
曼」，作為普遍精神的載體）。菩提本⾝不能被稱為「起因
體」，⽽是在與⼼靈（投⽣的實體或⾃我）結合後才是如
此。


弟⼦（梵語）：⼤師或聖⼈的學⽣，追隨著開悟者或某
個哲學流派。


克⾥斯托斯（希臘⽂）：早期諾斯替派對基督的稱呼。
埃斯庫羅斯、希羅多德等⼈於⻄元前五世紀使⽤此專業術
語。埃斯庫羅斯提到了「由女蛇神傳達的神諭」。「神諭的
檢驗」（Chresterion）這個詞也是指神諭的供奉。克雷斯提

斯（Chrestes）是解釋神諭的⼈，是「先知和占⼘者」，⽽

克雷斯提歐斯（Chresterios）則是侍奉神諭或神的⼈。最早

的基督教作家殉教者遊斯丁在他的《第⼀護教辭》中，將基
督徒稱為克雷斯徒（Chrestians）。拉克坦提烏斯說：「⼈

們因為無知稱⾃⼰是基督徒，⽽應稱克雷斯徒。」
（lib.IV.，cap.VII.）。基督和基督徒這兩個詞最初拼寫為克

雷斯和克雷斯徒，是借⽤了異教神廟的詞彙。克雷斯托斯的
意思是「在試⽤期的弟⼦」，候選成為祭司；當他通過啟



蒙、長期的考驗和苦難，並在受膏（即「抹油」，在儀式最
後，啟蒙者、甚⾄神靈偶像都接受抹油）之後，就變成了克
⾥斯托斯，⽤秘傳或神秘語⾔來說，就是「被淨化」了。事
實上，在神秘象徵學中，克⾥斯托斯意味著「道路」，已踏
上「道路」並抵達⽬標；短暫泥⾝⼈格與不朽個體性結合，
從⽽轉化為永恆的⾃我，享受辛勞後的成果。「克⾥斯托斯
站在道路的盡頭，即「淨化者」；克雷斯托斯這個「悲哀之
⼈」⼀旦與之結合，就成為了克⾥斯托斯。保羅這位啟蒙者
確切知道這⼀點，他說出的下句話正是這個意思。根據不佳
的翻譯，他說：「我再⼀次分娩，直到基督在你們裡⾯成
形。」（《加拉太書》第四章第19節）真正的翻譯是：

「......直到你們內在形成克⾥斯托斯。」但世⼈只知道克雷

斯托斯與先知祭司有某種關聯，卻對克⾥斯托斯的隱含意義
⼀無所知，如拉克坦提烏斯和殉教者遊斯丁所描述的，應被
稱為克雷斯徒⽽不是基督徒。因此，每⼀位善良的⼈，無論
他是猶太⼈、穆斯林、印度⼈還是基督徒，都可以在他的
「內在」找到基督，如保羅所⾔。（以弗所書第三章第
16、17節）


 

基督（⾒克⾥斯托斯）。


基督教科學家：這是⼀個新造的術語，所指的⼈能靠意
志進⾏治療。這名不副實，因為不論佛教徒、猶太教徒、印
度教徒或唯物主義者，只要能堅定引導和控制⾃⼰的意志，
也同樣能成功的實踐此新形式的⻄⽅瑜伽。「⼼靈科學家」
是另⼀個對立的流派，療法的⽅式在於全⾯否認所有想得到



的疾病和邪惡，並以三段論的⽅式聲稱，既然普遍精神不會
受到⾁體疾病的影響，⼜因每個原⼦都是精神、處於精神之
中，且治療者和被治療者也同樣沈浸在這精神或神性中，因
此疾病根本不存在，也不可能存在。但基督教科學家和⼼靈
科學也沒有因此異於常⼈，仍就會感染疾病或患有慢性病。


靈聽⼒：此能⼒能聽到任何距離外的聲⾳，無論是天⽣
的還是透過神秘訓練獲得的。


靈視⼒：⼀種⽤內在之眼或靈視觀看的能⼒。此術語在
當今甚為含糊且輕率，有些⾃稱靈視⼒者，只是天⽣的精明
或直覺⽽提出的觀察猜測，也有些⼈如雅各·波墨和史威登

堡展現出超凡能⼒。然⽽，即使是這兩位偉⼤的先知，教導
的內容也沒有超越猶太教聖經和教派的⼀般內涵，混淆了所
⾒事物，與真正的靈視⼒相差甚遠。


克萊曼特-亞歷⼭卓：是位教會教⽗和多產作家，曾是

新柏拉圖主義者和阿摩尼阿斯·薩卡斯的弟⼦。他是公元⼆

到三世紀間亞歷⼭卓少數的基督教哲學家。


拉比學院：位於巴比倫的⼀所學院；在基督教早期幾個
世紀尤為著名，但後來榮耀⼤減，因為亞歷⼭卓出現了許多
希臘教師，如斐洛·尤迪厄斯、約瑟夫、阿⾥斯托布魯斯等

⼈。拉比學院對此眼紅，聲稱這些亞歷⼭卓⼈是通神術師和
不潔的先知。但是當正統猶太⼈領導這些「堅決」學派時，
並未將信仰通神的亞歷⼭卓⼈視為罪⼈和騙⼦。當時存在著



學院專⾨教授預⾔和神秘科學。撒⺟耳是拉瑪學院的院長，
以利沙是耶利哥學院的院長。希勒爾設有⼀所正規學院專⾨
給先知和先⾒者；希勒爾也是巴比倫學院的學⽣，是法利賽
派創始⼈和偉⼤的正統拉比。


週期：古⼈將時間分為無盡的週期，循環中有循環，各
周期持續不同時間，標誌著某些事件的開始或結束。也些事
件具有宇宙性、或世俗性、或物質性、或形⽽上。有的周期
只有短短幾年，有的極長；所謂的奧菲斯⼤周期，指的是持
續了12萬年的種族變遷，也有13萬6千年的卡桑德魯斯週

期，⾏星對於⼈與眾神的影響發⽣徹底變化，現代占星學家
完全忽視了此事。


⾃然神論者：認同⼀位或多位神的存在，但聲稱對此⼀
無所知，並否認神啟。可以說是古時的不可知論者。


天神（梵語）：「光輝」的神靈，源於詞根「發光」。
天神居住在「三界」，也就是⾼於塵世的三個層⾯上。這種
天上存在可能是善、惡、或漠然的。他們分為33個群體或

3300萬個。


天界（梵語）：「神靈的居所」。是兩世之間所處的狀
態。⾃我（阿特曼-菩提-⼼靈，或者說是合⽽為⼀的三元

組）在等到塵世⾁體死亡、低等原則解體、並分離了欲體之
後，便進入此狀態。




《法句經》（梵⽂）：此著作包含佛經中各種箴⾔。


禪那（梵⽂）：是六度波羅蜜之⼀。這是⼀種抽象的狀
態，修⾏者遠離感官知覺的領域，超脫物質世界。字⾯意思
是「冥想」。禪那六個階段的差別在於，⼈格⾃我不同程度
的抽離感官⽣活。


禪那主（梵⽂）：意思是「光之主」。最⾼等的神靈，
相當於羅⾺天主教的⼤天使。這些神聖智能體負責監督宇
宙。


雙重⾝：同義於星光體。


神遊（希臘語）：⼀種⼼理精神狀態；⼀種⾝體恍惚狀
態，能誘發靈視⼒，也是⼀種產⽣異象的幸福狀態。


⾃我（拉丁語）：即「我」，⼈對於「我就是我」的意
識，或「我」的感覺。神秘哲學認為⼈有兩個⾃我，⼀個是
易朽⼈格的⾃我，另⼀個是⾼等、神聖或非⼈格的⾃我，前
者稱為「⼈格」，後者稱為「個體性」。


⾃我性（源⾃「⾃我」⼀詞）：「⾃我性」的意思是
「個體性」，⽽非「⼈格」。「⾃我性」與⾃我主義或⾃私
相反，⾃私是「⼈格」的特徵。


幻靈（希臘語）：等同於我們所謂⼈類幻影、星光體。




元素精靈或元素之靈：這些⽣物存在於四⼤界或四元素
（⼟、空氣、火和⽔）中進化。卡巴拉派稱之為地精
（⼟）、空氣精靈（氣）、火蠑螈（火）和⽔女神（⽔），
另外有少數⾼等種類及統治者，有不同名稱。這些是⼤⾃然
的⼒量，⽽不是空靈般的的男男女女。神秘主義者能役使這
些⼒量，可以產⽣各種效果；但如果神秘主義者被亡靈（欲
體）利⽤--它們會奴役靈媒—這些元素精靈就會欺騙⼈。在

我們塵世氛圍的第五、第六和第七層⾯上，所有低等不可⾒
的⽣物都被稱作元素精靈--花妖、精靈、矮⼈、巨魔、哥布

林、女妖、苔蘚⼈、⽩娘⼦、幽靈、仙女，等等。


厄琉息斯（希臘）：厄琉息斯秘儀是最著名、最古老的
希臘所儀（除薩莫⾊雷斯秘儀外），舉⾏地點在離雅典不遠
的埃萊夫⻄納⼩村附近。埃⽪法尼烏斯將這追溯到伊阿科斯
時代（⻄元前1800年），舉⾏這些儀式是為了榮耀德墨忒

爾、偉⼤的克瑞斯、和埃及的伊希斯；儀式的最後⼀幕是獻
祭贖罪與復活，這時啟蒙者被允許進入最⾼級別的秘儀。秘
儀的節慶始於博德羅米翁⽉（九⽉），是採集葡萄的季節，
從15⽇持續到22⽇，為期七天。希伯來⼈的住棚節--聚集節

--在厄塔寧⽉（七⽉），也是從該⽉的15⽇開始，到22⽇結

束。根據⼀些⼈的說法，厄塔寧⽉這個詞源⾃厄多寧，是為
了紀念亞多乃或阿多尼斯，⽽希伯來⼈在伯利恆的⼩樹林中
哀悼他的死。在厄琉息斯和住棚節期間進⾏也進⾏「麵包和
酒」的獻祭。




散發：散發論在形⽽上學的涵義對立於進化論，但⼜與
進化論融為⼀體。從⽣理學⾓度講，進化是⼀種⽣成的模
式，⽗⺟體內早已存在孕育胎兒的胚芽，⼤⾃然使胚芽發
育，成為最終形態及特徵；科學認為這⼀過程是盲⽬發⽣的
（如同現代科學的宇宙論），是元素及其各種化合物之間互
相關聯。神秘主義認為，這只是表像，⽣成的真正過程遵循
著永恆不變的法則，由智能⼒量引導⽽「散發」出來。因
此，儘管神秘主義者和神智學者完全相信迦毘羅和摩奴提出
的進化論，但他們是「散發論者」⽽非「進化論者」。散發
論曾⼀度非常普遍。亞歷⼭⼤哲學家、印度哲學家、埃及哲
學家、迦勒底哲學家和希臘哲學家，以及希伯來⼈都傳授了
這⼀學說（在卡巴拉中傳受，甚⾄在《創世紀》）。希伯來
⽂的asdt在七⼗⼠譯本中故意被誤譯為「天使」，⽽這真實

含意是「散發物」，如諾斯替派所⽰。同理，在《申命記》
（xxxiii.2）中，asdt或ashdt被譯為「烈火的律法」，然⽽這

段經⽂的正確譯法應該是：『從他右⼿為百姓傳遞根據律法
的火（不是「烈火的律法」）。』也就是說，⼀個火焰點燃
另⼀個火焰，形成燃燒物的軌跡。這正是《揭開伊希斯的⾯
紗》中所描述的「散發」：『⼈們開始理解，在進化論中，
所有物質存在著⼀種驅動⼒，希望成為更⾼等形式--摩奴和

印度教最古老的哲學家，都曾清楚地闡述這點。哲學家之樹
在鋅溶液的例⼦中展⽰了這⼀點。進化論者與散發論者之間
的爭論，可以如此簡述：進化論者在「不可知」的邊界上停
⽌⼀切探究；散發論者則認為，沒有所謂的進化——或孕

育、誕⽣——因為這些事物早已存在，表明⽣命源⾃於⾼於



⼀切的精神⼒量。』


秘傳：隱藏的，秘密的。源⾃希臘語「內在」的，隱藏
的。


密傳智慧：秘密的智慧或知識，源⾃希臘⽂「內在」，
以及梵⽂「知識」。這個詞要區別於「智性」以及「佛教」
（即佛陀（開悟者）的哲學或律法）。這個詞也源⾃布達
（智慧），蘇摩之⼦。


外傳：外在的，公開的；與秘傳或隱藏的相反。


宇宙外：即宇宙或⼤⾃然之外。這是⼀個無厘頭的詞，
⽤來指⼀個⼈格神獨立於⼤⾃然或⼤⾃然之外。然⽽正確來
說，⼤⾃然或宇宙是無限的、無邊際的，在這之外不可能有
任何東⻄。這個詞是為了反對泛神論的觀點⽽創造的，泛神
論認為，整個宇宙都被神的精神所活化，神是真實⽽不可⾒
的臨在，⼤⾃然不過是其外衣，物質是其虛幻的影⼦。


歐亞⼈：有⾊⼈種的混⾎兒；⽗親是⽩⼈，⺟親是印度
⿊⼈，反之亦然。


費爾霍（諾斯替派）：拿撒勒諾斯替派最⾼等、最偉⼤
的創造⼒量。（《拿撒勒法典》）


火哲學家：⽤來稱中世紀的隱⼠、煉⾦術⼠以及玫瑰⼗
字會員。玫瑰⼗字會是通神術的繼承者，將火視為神的象



徵。火不僅是物質原⼦的來源，也是精神和⼼靈⼒量⽤以活
化物質的容器。從廣義上分析，火有三重原則；從秘傳來
說，火和其他元素⼀樣，有七重原則。⼈是由精神、靈魂和
⾝體組成，外加⼀個四重⽅⾯；火也是如此。正如著名的玫
瑰⼗字會成員羅伯特-弗洛德的著作中所述，火包含：第

⼀，可⾒的火焰（⾝體）；第⼆，不可⾒的星光火（靈
魂）；第三，精神。⽽四個⽅⾯是：（a）熱（⽣命）；

（b）光（⼼智）；（c）電（欲體或分⼦⼒量）；（d）合

成本質、超靈、或稱存在和顯化的根本原因。對於赫爾墨斯
派或玫瑰⼗字會⽽⾔，當火焰在客觀世界中熄滅時，只是從
可⾒的世界進入了不可⾒的世界，從可知的世界進入了不可
知的世界。


喬達摩（梵語）：⼀個印度名字。這是迦毘羅衛城王⼦
的名字，他是凈飯王的兒⼦，凈飯王是尼泊爾邊境⼀⼩塊領
⼟上的釋迦族國王。喬達摩⽣於⻄元前七世紀，現在被稱為
「救世主」。喬達摩是釋迦家族的聖名。他⽣來只是⼀個普
通的凡⼈，通過⾃⼰的功德⽽成佛，是位真正比任何神靈都
偉⼤的⼈！


蓋比魯勒：薩洛蒙-本-耶胡達，在⽂學作品中被稱為阿

維斯布隆。出⾝以⾊列⼈，是哲學家、詩⼈和卡巴拉學者；
是⼀位卷帙浩繁的作家和神秘主義者。他於11世紀（1021

年）出⽣於⾺拉加，在薩拉⼽薩接受教育，1070年死於瓦

倫⻄亞，被⼀名穆斯林殺害。他的教友稱他為薩洛蒙、塞法



迪⼈或⻄班牙⼈，阿拉伯⼈稱他為阿布-阿尤布-蘇萊曼-本-

亞海亞-伊本-格比羅爾，⽽學者們則稱他為阿維斯布隆（⾒

邁爾斯的《卡巴拉》）。伊本-蓋比魯勒無疑是那個時代最

偉⼤的哲學家和學者。他有許多阿拉伯語著作，⼤部分⼿稿
都保存了下來。他最偉⼤的作品是《⽣命之泉》，是「最早
揭⽰思辨性卡巴拉秘密的作品之⼀」，如傳記中所述。


靈知（希臘語）：字⾯意思是「知識」。在基督教誕⽣
之前和最初的幾個世紀中，⼀些宗教哲學流派使⽤這個術語
來表⽰探究的⽬標。這是精神知識或神聖知識，是印度⼈的
「靈魂智慧」，只有通過精神秘儀的啟蒙才能獲得，⽽儀式
性的「秘儀」是其中⼀種⽅式。


諾斯替學派（Gnostics）：這些哲學家提出並傳授「靈

知」或知識。他們興盛於基督教時代的前三個世紀。其中傑
出代表有瓦倫提努斯、巴⻄利德、⾺吉安、術⼠⻄⾨等。


黃⾦時代：古⼈將⽣命週期分為黃⾦時代、⽩銀時代、
銅時代和鐵時代。黃⾦時代的⽣活原始純潔、簡單和普遍幸
福。


⼤時代：古⼈提到數種「⼤時代」。印度的⼤時代包括
整個「⼤顯化期」，即「梵天時代」，其中的⼀「天」代表
⼀個⾏星鏈的⽣命週期，即包括七輪次（參⾒辛尼特所著的
《秘傳佛教》）。因此，⼀個「晝」與「夜」代表了
8,640,000,000,000年的顯化期和沈睡期，⽽⼀個「時代」則



持續了311,040,000,000,000年；在此之後，宇宙普遍進入沈

睡期或解體。對埃及⼈和希臘⼈⽽⾔，「⼤時代」僅指回歸
年或恆星年，其持續時間為25,868個太陽年。他們隻字未提

完整的時代--眾神的時代，因為這個主題只有在神秘儀式和

啟蒙儀式上才會討論和透露。迦勒底⼈的「⼤時代」與印度
⼈的數字相同。


咒語知識（梵語）：神秘咒語的秘密知識。


靈魂知識：神秘或秘密的科學、知識。


裘格斯：在歐洲⽂學中，「裘格斯戒指」已成為⼀個耳
熟能詳的比喻。裘格斯是呂底亞⼈，在謀殺了國王坎多列斯
之後，娶了他的遺孀。根據柏拉圖描述，裘格斯曾下到地底
幽⾕中，發現了⼀匹銅⾺，⾺背上有⼀具巨⼤的骸骨，⼿指
上戴著⼀枚銅戒指。當他將戒指戴在⼿指上時，便隱⾝了。


陰間（希臘語）：「不可⾒的」，陰影之地；「塔爾塔
羅斯」是其中⼀個區域，是完全⿊暗的地⽅，如同阿⾨提的
深睡無夢區域。寓⾔裡陰間所受的懲罰，純粹是因果報應。
無論陰間還是阿⾨提，都不是落伍牧師和神職⼈員所宣揚的
地獄。無論是要到達極樂世界或是地獄之淵，都只能通過渡
河到達「彼岸」。埃及信仰中也是如此表述，冥河擺渡⼈卡
戎的故事，不僅可⾒於荷⾺史詩中，也存在於許多國家的詩
歌中。在到達幸福之島之前，必須先渡過冥河。早在荷⾺之
前，《埃及祭典》就描述了卡戎和他的船，即「鷹頭舵



⼿」。（⾒「地獄」的條⽬）。


幻覺：產⽣幻覺的原因有時是⽣理紊亂，有時是通靈，
有時是醉酒。但產⽣異象的原因需要更深入探討，不只是⽣
理原因。產⽣這些幻覺之前，尤其是通靈產⽣的幻覺，都需
先放鬆神經系統，從⽽產⽣異常的磁場，吸引星光界流體波
動到患者⾝上。正是星光界流體波動產⽣了各種幻覺，但並
非醫⽣所解釋的空洞和不真實的夢境。看到的都是已存在於
（或印記於）星光界流體中的東⻄。先知能感知到與⾃⼰毫
無關係的物體和場景（無論是過去、現在還是未來）；此
外，他還可以同時感知到幾種完全互不關聯的事物，從⽽產
⽣最怪異、最荒謬的組合。酒⿁和先知、靈媒和神棍都能在
星光界流體中看到各⾃的異象；差別在於那些酒⿁、瘋⼦、
未受過訓練的靈媒，或者是發燒的⼈，看到的是雜亂無章的
異象，⾃⾝無法控制、不⾃覺地喚起，⽽開悟者和受過訓練
的先知，則可以選擇和控制這些異象。他們知道該把⽬光望
向哪裡，如何穩住他們想要觀察的場景，以及如何看到比星
光界更⾼層的景象。對於未受訓練者⽽⾔，只瞥⾒波動幻
覺；對開悟者來說，過去、現在或將來實際發⽣的事情都能
忠實呈現。靈媒隨機看到的⼀瞥、在欺幻光線中看到的閃爍
幻象，經過開悟者和先知的意志引導後，能轉化為穩定的畫
⾯，能聚焦觀察，忠實地呈現欲觀察的事物。


地獄：盎格魯-撒克遜⼈的⼀個詞，衍⽣⾃斯堪的納維

亞女神「海拉」。這個詞如同俄語和其他斯拉夫語中「阿
德」（ad），源⾃希臘語中的「哈迪斯」（Hades）。斯堪



的納維亞的寒冷地獄和基督徒的炎熱地獄之間的唯⼀區別在
於溫度。但是，這些極熱地區的概念也不是歐洲⼈獨創的，
許多⺠族都有地下世界氣候的概念；地獄也能定位在地球中
⼼。所有的外傳宗教--婆羅⾨教、佛教、瑣羅亞斯德教、回

教、猶太教和其他宗教的教義，都把地獄描繪成炎熱和⿊暗
的，儘管也有許多地獄非常吸引⼈，⼀點也不可怕。熱地獄
的概念是晚期才出現的，這扭曲了天⽂學寓⾔。在埃及，直
到第17或第18王朝，地獄才成為火刑懲罰的地⽅，提豐也

在此時從神靈變成了魔⿁。無論這種可怕的迷信是何時植入
可憐無知的⼤眾⼼中，埃及⼈構想了燃燒的地獄和在其中受
苦的靈魂。拉（太陽）在法老的地獄卡爾中成了熔爐之主，
罪⼈受到「地獄之火」痛苦磨難。伯奇博⼠說：「那裡有⼀
頭獅⼦，被稱為咆哮的怪物。」另⼀個⼈把那裡描述為「無
底坑和火湖，受害者被扔進其中」（比較《啟⽰錄》）。希
伯來⽂「煉獄」的涵義並非基督教正統派所認為的那樣。


赫⾺：古希臘作家，其作品現僅存少量殘篇。


畫神符的⼈（希臘語）：負責書寫和閱讀神聖秘密記錄
的埃及祭司。字⾯意思是「秘密記錄的抄寫員」。他們指導
準備受啟蒙的新信徒。


聖師：字⾯意思是「解釋神聖事物的⼈」；這是古代神
廟中最⾼等開悟者的頭銜，是秘儀的教師和闡釋者，也是最
終⼤秘儀的啟蒙者。聖師代表著造物主，向求道者解釋各種
創造現象，並產⽣這些現象以利他們學習。「他是外傳秘密



和教義的唯⼀闡釋者。甚⾄禁⽌在未啟蒙者⾯前念出他的名
字。他坐在東⽅，脖⼦上懸掛著象徵權威的⾦球。


希列：基督教紀元前⼀世紀的偉⼤巴比倫拉比。他是法
利賽教派的創始⼈，博學多才，是⼀位聖⼈。


⼩乘（梵語）：「⼩的載具」；佛教的⼀種經⽂和派
別，與⼤乘（「⼤的載具」）相對。兩派都是神秘的。（⾒
「⼤乘」條⽬）在外傳迷信中，⼩乘是最低等的輪迴形式。


同質性：性質完全相同、無分化、非複合物，如黃⾦。


催眠術：布拉德博⼠所起的名字，指⼀個意志⼒強⼤的
⼈，讓另⼀個⼼靈較弱的⼈陷入⼀種恍惚狀態；⼀旦進入這
種狀態，就會按照催眠者的暗⽰做任何事情。除非此舉有
益，否則神秘主義者會稱之為⿊魔法或巫術。無論在道德上
還是⾝體上，催眠都是最危險的做法，會⼲擾神經流體。


楊布⾥科斯：三世紀偉⼤的神智學者和啟蒙者。他寫了
⼤量⽂章，關於召喚出的各種惡魔，但他嚴厲反對此舉。他
過著苦⾏純潔的⽣活，有著偉⼤的認真態度。據說他曾從地
⾯懸浮⼗肘⾼，就像⼀些現代的瑜伽⼠和靈媒⼀樣。


幻象：在神秘學中，⼀切有限的事物（如宇宙及其中的
⼀切）都被稱為幻象或幻覺。


個體性：神智學和神秘主義對於⼈類⾼等⼼靈的稱呼。



不朽、神聖的⾃我，不同於會腐朽的⼈類⾃我。在⾁體死
後，⼈格（⼈格⾃我）只會在欲界中存活⼀段時間：⽽「個
體性」則永遠存在。


啟蒙者：學習到共濟會或神秘學祕密和奧秘的⼈。在古
代，這是指由秘儀聖師傳授神秘知識的受啟蒙者；在我們這
個時代，仍有少數真正的信徒，受到神秘學知識的開悟者所
啟蒙，儘管時代已久，地球上仍有少數真正的開悟者。


⾃在主（梵⽂）：「主」或⼈格神，⼈內在的聖靈。字
⾯意思是⾃主（獨立）存在。印度教徒對於濕婆神和其他神
會如此稱呼。濕婆神也被稱為⾃在天神。


伊烏卡巴⿑沃：⼀個諾斯替術語，是拿撒勒體系中的
「天使之主」。他是七個神聖⽣命（七個原初禪那主或⼤天
使，各⾃代表⼀種基本美德）的創造者（散發者），他本⼈
被稱為第三⽣命（第三邏各斯）。在《拿撒勒法典》中，他
被稱為⽣命之食的舵⼿和葡萄樹。因此，他等同於基督（克
⾥斯托斯），基督說：「我是真葡萄樹，我⽗是牧⼈。」
（眾所周知，在羅⾺天主教會中，基督被視為「眾天使之
⾸」，米迦勒也是如此，被視為「如同上帝」。這也是諾斯
替派的信仰。）


知識（梵語）：神秘的智慧。


弗拉維奧·約瑟夫斯：公元⼀世紀的歷史學家；希臘化



的猶太⼈，住在亞歷⼭卓，死於羅⾺。優⻄比烏聲稱約瑟夫
斯寫下了與基督有關的16段⽂句，然⽽這些很可能是優⻄

比烏⾃⼰編造的，他是教⽗中最⼤的偽造者。約瑟夫斯作為
⼀名熱衷的猶太教徒，卻被塑造成認可耶穌的彌賽亞⾝份和
神聖起源。這些⽂句現已被⼤多數基督教主教（其中包括拉
德納）甚⾄佩利（⾒他的《基督教的證據》）認為是偽造
的。這個證據幾個世紀以來⼀直是證明耶穌基督真實存在的
最有⼒證據。


卡巴拉（希伯來語）：「中世紀希伯來拉比的隱秘智
慧，源⾃古老秘密學說，關於神聖事物和宇宙論。在猶太⼈
被擄⾄巴比倫之後，這些學說被整合成了⼀種神學。」所有
屬於密教範疇的作品都被稱為卡巴拉派。


欲界（梵語）：半物質層⾯，對我們來說是主觀不可⾒
的，離世者的「⼈格」和星光體（欲體）會停留在這個層⾯
上，⼼智衝動會創造這些低等動物激情和慾望的幽靈，等到
這些⼼智衝動完全耗盡其影響，才會從此層⾯上消失。（⾒
「欲體」條⽬）這是古希臘⼈的陰間和埃及⼈的阿⾨提--寂

靜幽靈之地。


欲體（梵語）：在形⽽上學和我們的神秘哲學中，有情
眾⽣能通過⼼智和⾁體慾望與思想，創造物質性的主觀形
體，即為欲體，在⾁體死亡後仍然存在。在⼈死亡之後，七
「原則」中的三個--或者說，⼈類本能和意念依次作⽤的感

官意識層⾯--即：⾝體、星光體、物質⽣命⼒，由於不再有



⽤，就留在了塵世上；⽽另外三個⾼等原則合⽽為⼀，進入
天界狀態（⾒上條⽬），⾼等⾃我將持續這種狀態，直到新
的轉世時刻到來，⽽前⼈格的幽靈將獨⾃留在欲界。這個蒼
⽩的亡者複製品會沈睡⼀段時間，長短取決於殘留的物質元
素，也取決於已故者過去的⽣活。由於欲體失去了⾼等⼼
靈、精神和⾁體感官，無知無覺，便逐漸消逝和解體。但如
果被強⾏拉回塵世，例如在世朋友的強烈願望和請求，或是
⼀般的招魂術--其中最不可取的是靈媒通靈—此「幽靈」存

在的時間，可能會⼤⼤超過其軀體的⾃然壽命。⼀旦欲體知
道回到活⼈⾝體的⽅法，它就會變成吸⾎⿁，吸食那些渴望
與它相伴之⼈的⽣命⼒。在印度，這些幽靈被稱為畢舍遮，
非常可怕。


迦毘羅衛城（梵語）：主佛陀的出⽣地，被稱為「黃頭
居處」，是喬達摩佛陀之⽗王的⾸都。


阿朗·卡爾代克：法國唯靈論創始⼈的筆名，本名⾥瓦

伊。他收集並發表了某些靈媒的恍惚⾔語，並在1855年⾄

1870年間將此彙編成了「哲學」。


業⼒（梵語）：在物質層⾯上是指⾏動；形⽽上是指報
應法則；是因果法則或倫理因果法則。只有惡業才是報應。
在正統佛教中，這是因果鏈中的第⼗⼀個因緣；是控制萬物
的⼒量，是道德⾏為的結果，是形⽽上學的⾏蘊，是滿⾜個
⼈慾望的⾏為產⽣的道德影響。業⼒有功德過失，但業⼒本
⾝既不懲罰也不獎勵；這只是⼀種普遍法則，準確、盲⽬地



引導其他法則沿著各⾃的因果軌道，產⽣特定結果。佛教教
導「業⼒是（任何存在的）道德核⼼，在⼈死後只有業⼒留
存，並在轉世中延續。」這只是意味著，每個⼈格離世後什
麼也不留下，除了⼈格產⽣的因，這些因是不朽的，也就是
說，無法從宇宙中消除，直到被合法的果所取代，從⽽抹
去。除非在此世得到適當的報應，否則這個因就會⼀直跟隨
著轉世的⾃我，直到「果」與「因」之間重建完全的和諧。
當然，任何「⼈格」--僅僅是⼀團物質原⼦，有著本能與⼼

智特徵--無法在純粹的精神世界中繼續存在。只有本性不

朽、本質神聖的「⾃我」才能永遠存在。這個不朽⾃我在每
個天界狀態之後，選擇要投⽣的⼈格，經由此⼈格接收業⼒
產⽣的影響，因此，這個「⾃我」才「道德核⼼」，才是業
⼒的具⾝，才是「唯有他死後留存」。


王冠（Kether, 希伯來語）:「王冠，是⼗個質點中最⾼

的⼀個；是超三位⼀體中的第⼀位。這對應於巨⾯者，分化
為智慧（Chokmah）和理解（Binah）。」


克⾥希納（梵⽂）：是毗濕奴最著名的化⾝，是印度教
徒的「救世主」，也是最受歡迎的神。他是第八位化⾝，是
德瓦基的兒⼦，也是印度希律王堪薩的侄⼦。堪薩為了找出
他的藏匿處，殺死了牧⽺⼈和牧⽜⼈成千上萬剛出⽣的嬰
兒。克⾥希納入胎、出⽣和童年的故事正是《新約》故事的
原型。當然，傳教⼠絞盡腦汁想證明印度教徒從基督徒偷來
聖⼦誕⽣的故事。




具⾝精神（梵⽂）：神秘學中的具⾝精神，是有意識⾃
我的最⾼表現；是轉世原則，或我們內在的「主」。


鳩摩羅（梵語）：童貞男⼦或年輕獨⾝者。最初的七個
鳩摩羅是梵天的七個兒⼦，在所謂的第九創造中，從梵天的
肢體中誕⽣。據說，由於他們拒絕「繁衍」⾃⼰的後代，因
此被命名為童⼦，且根據傳說，他們「仍然是瑜伽⼠」。


聖拉布羅：是位羅⾺⼈，幾年前被莊嚴的封為聖⼈。他
偉⼤的聖潔在於，他連續四⼗年⽇夜坐在羅⾺的⼀個城⾨
⼝，並在這整個期間保持不洗澡。結果，他被寄⽣蟲咬食⾄
只剩骨頭。


老⼦（中⽂）：孔⼦之前的⼀位偉⼤的聖⼈、哲學家。


報應法則（⾒「業⼒」條⽬）。


星光體（梵⽂）：是⾝體的空靈象徵。這個詞指的是⼈
或動物的雙重體或「星光體」。這是希臘⼈的幻靈，是⽣命
原型⾝體，是⾁⾝的反映。這先於⼈類誕⽣，當⾁體最後⼀
個原⼦消失時，便跟著死亡或消逝。


邏各斯（希臘語）：每個國家和⺠族中顯化的神；是那
「永遠隱藏起因」的外在表現或效果。同理，⾔語是思想的
邏各斯；在形⽽上學意義上，邏各斯被恰當地翻譯為「話
語」。




長⾯者：卡巴拉術語，希伯來語為「長⾯者」；希臘語
為「巨⾯者」，相對於「短⾯者」（即「微⾯者」）。長⾯
者與神有關，短⾯者與⼈有關，⼈是「⼤形體的⼩形像」。


朗基努斯，狄奧尼修斯-卡⻄烏斯：著名的評論家和哲

學家，⽣於三世紀初（約213年）。他是⼀位偉⼤的旅⾏

家，曾在亞歷⼭卓參加新柏拉圖主義創始⼈阿莫尼烏斯-薩

卡斯的講座，但他更常批評此學派⽽非追隨。波菲利（猶太
⼈⾺利克或瑪律丘斯）在成為普羅提諾的弟⼦之前是他的學
⽣。有⼈說他是⼀座活的圖書館和⾏走博物館。在他⽣命的
最後階段，他成為了巴爾米拉女王芝諾比婭的希臘⽂學導
師。⽽然她報答的⽅式，是在奧勒留皇帝⾯前指控他曾煽動
她謀反，朗基努斯和其他幾個⼈因此於273年被皇帝處死。


宏觀世界（希臘語）：字⾯意思是「⼤宇宙」。


魔法：「偉⼤的」科學。根據德維亞和其他東⽅學家的
研究，魔法被最古老、最⽂明、最博學的⺠族視為神聖科
學，與宗教密不可分。例如，埃及過去是⼀個最虔誠的宗教
⺠族，印度現在仍是如此。柏拉圖說：「魔法包含對神的崇
拜，並源⾃於此。」那麽，埃及幾千年來⼀直篤信魔法，有
銘⽂和紙莎草紙等無可辯駁的證據，難道你會說他們長久被
欺騙嗎？難道代代相傳的學識階層與虔誠階層，過著⾃我殉
道、聖潔和禁欲的⽣活，真的是為了持續讓⼈相信「奇
蹟」，⽽欺騙⾃⼰與⼈⺠嗎？有⼈會反駁道，狂熱分⼦會不
擇⼿段地強迫⼈們相信他們的神或偶像。對此，我們的回答



是，婆羅⾨和埃及的聖師反⽽推廣的是，⼈能通過⾃⾝能⼒
的魔法實踐，來命令神靈服務：這些神靈其實只是⾃然界的
神秘⼒量或潛能，被博學的祭司擬⼈化了，這些⼒量作為未
知無名原則的屬性⽽受到崇敬。正如柏拉圖主義者普羅克洛
斯所⾔：『古代的祭司認為，⾃然事物之間存在著某種聯繫
與共鳴，顯現事物與隱秘⼒量之間也有著聯繫，所有事物相
互依存。祭司基於這種相互共鳴和相似性，創造了⼀⾨神聖
的科學……並將天體和地球的性質⽤於神秘⽬的，通過某種

相似性，能將神聖本質引入這個低等的居所。』魔法是⼀⾨
科學，來溝通和指揮超⾃然的超凡⼒量，也能指揮低等層⾯
的⼒量；這是⼀種關於⼤⾃然隱藏奧秘的實修知識，只有少
數⼈才知道，因為知道這些奧秘很容易觸犯法條。古代和中
世紀的神秘主義者將魔法分為三類：通神術、巫術和⾃然魔
法。肯尼斯-麥肯⿑說：「通神術早已被神智學者和形⽽上

學家納為他們的獨特領域。巫術是⿊魔法，⽽⾃然魔法或⽩
魔法則具有治療的⼒量，崛起為⼀⾨精確且不斷進步的學
問。」我們已故的博學同胞做出令⼈印象深刻的補充：「現
代⼈的實際需求使得魔法名聲受損，甚⾄被嘲笑。信念（對
⾃⼰的信念）是魔法中的⼀個基本元素，早先於任何假定存
在的觀念。有句話說，⼤智若愚；換句話說，⼀個⼈的想法
必須提升到幾近瘋狂，腦部的感受性必須遠遠超越現代⽂明
低下悲慘的狀態，才能成為⼀個真正的魔法師。追求這⾨科
學，意味著某程度的孤立和⾃我棄絕。」這無疑是⼀種極度
的孤立，能實現魔法就是⼀個奇蹟，⼀個令⼈驚嘆的現象。
然⽽，魔法並非超⾃然之事。正如亞姆布利克斯所解釋的，
「他們宣稱透過祭司的通神術，能夠昇華⾄⾼等普遍的本



質，觸及命運之上的存在，即神靈與造物主：他們不使⽤物
質，也不採⽤任何其他⼯具，僅僅觀察⼀段時間。」已有⼈
開始認識到，⾃然中存在著微妙的⼒量和影響，過去從未知
曉。但正如卡特·布雷克博⼠所⾔，「⼗九世紀並非⾒證新

思想的誕⽣、或完善舊思想的時代」；波尼克先⽣也補充
說，「雖說古⼈不清楚現代⼈探索⾃然秘密的⽅法，但我們
更不了解古⼈的研究⽅式。」


⿊魔法（⾒上條⽬）：巫術，濫⽤⼒量。


儀式魔法：如玫瑰⼗字會和其他神秘主義者所稱，這是
根據卡巴拉儀式施展的魔法，召喚精神上⾼於⼈類的⼒量，
以及指揮存在等級遠低於⼈類的元素精靈。


⽩魔法：即所謂的「有益魔法」，是⼀種神聖魔法，撇
除⾃私⾃利、權⼒的熱愛、野⼼或利益，⽽是為了造福整個
世界，尤其是⾃⼰周圍的⼈。只要有任何微⼩企圖，為了滿
⾜⾃⼰的慾望⽽使⽤超常⼒量，會使這成為巫術或⿊魔法。


⼤顯化期（梵⽂）：意思是兩個摩奴之間的⼤時期，是
普遍活動的時期。這裡的顯化期僅指活躍期，與沈睡期相
對，不限週期長短。


普遍⼼靈（梵語）：字⾯意思是普遍智能和意識的最初
原則。在《往世書》哲學中，是原初質的第⼀個產物；產⽣
了思維原則「⼼靈」，和低等⼼靈中的「我執」、⾃我主



義、或「我是我」的感覺。


聖雄（梵⽂）：意為「偉⼤的靈魂」。最⾼級別的開悟
者。⼀個崇⾼的存在，已經掌握了⾃⼰的低等原則，因此在
⽣活中不受「⾁體之⼈」的阻礙。聖雄所擁有的知識和⼒
量，對應於精神進化所達到的階段。在巴利語中稱為阿羅
漢。


⼤乘（梵⽂）：佛教哲學的⼀個流派；「⼤載具」。由
龍樹創立的神秘體系。其著作成書於⻄元前⼆世紀。


⼼靈（梵⽂）：意為「⼼智」。⼼智能⼒使⼈成為有智
⼒、有道德的⼈，與動物區別。然⽽，在秘傳解釋上，若無
特別限定，指的是⼈的⾼等⼼靈或有知覺的轉世原則。在有
特別限定下，神智學者稱其為「菩提-⼼靈」，即「精神性

靈魂」，有別於在⼈⾝上的映像--「欲體-⼼靈」。


⼼智所⽣之⼦（梵⽂）：意為「⼼靈之⼦」或「⼼⽣之
⼦」；是⾼等⼼靈在投⽣為⼈類之前的名稱。在外傳《往世
書》（印度教的神聖古籍）的寓⾔和象徵的中，這是指鳩摩
羅，是梵天⼼智所⽣之⼦。


「⼼靈-靈魂」之線（梵⽂）：「⼼靈」和「靈魂之線」

兩個詞結合。如前所述，這是我們的轉世「⾃我」。這是吠
檀多哲學的⼀個專業術語。




慧光⼼靈（梵⽂）：這是只有⾼等形上學家才能意識到
和理解的⾼等⼼靈狀態。等同於「慧光菩提」。


梵咒（梵⽂）：吠陀作品中的詩句，⽤作咒語和符咒。
《吠陀》的梵咒有別於《梵書》；《梵書》是對於《吠陀》
內容的解釋。


摩奴（梵⽂）：印度偉⼤的立法者。這個名字的辭源是
梵⽂詞根「⼈」，意為「思考」。「⼈」這個詞實際上只代
表斯瓦揚布瓦摩奴，他是第⼀位摩奴，源⾃「⾃在者」，因
⽽是邏各斯，是⼈類的始祖。摩奴是最初立法者--幾乎是神

聖的存在。


顯化期（梵語）：⼀個顯現時期，相對於沈睡期（消融
或休息）；這個詞適⽤於各種週期，尤其是梵天的⼀個⽩晝
-4,320,000,000太陽年--和⼀個摩奴的統治期--308,448,000年。

顯化期字⾯意思是「摩奴之間」。（⾒《秘密教義》，第11

卷，第68⾴及其後）。


⼤師：譯⾃梵⽂「古魯」，意為「精神導師」，被神智
學者⽤來指代教導他們的開悟者。


物質化：在唯靈論中指的是所謂「亡靈」的客觀顯現，
偶爾會重新披上物質的外衣；也就是說，他們會利⽤氛圍裡
的材料、和在場者的散發物，為⾃⼰塑造⼀個臨時的軀體，
帶有死者⽣前的⼈形特徵。神智學者認同「物質化」的現象



會發⽣，但反對是由「靈魂」（即離世之⼈的不朽原則）所
產⽣的。神智學者認為，如果這種現象不是造假的--普遍幾

乎都是造假—「物質化」是由死者⼈格的幻靈或欲體「幽

靈」產⽣的。（⾒「欲界」條⽬和「欲體」條⽬）。由於
「欲界」也位於塵世層⾯，且僅在意識層⾯上才有物質性差
異，因此我們的正常視⼒無法看到它，只會偶然出現這樣的
亡靈空殼，如同電球和其他⼤氣現象⼀樣⾃然。電作為⼀種
流體或原⼦物質（因為神秘學者與麥克斯⾱都認為電是原⼦
性）儘管不可⾒，但⼀直存在於空氣中，並以各種形態表現
出來。然⽽，只有在某些條件下，此流體才會「物質化」，
從⾃⾝層⾯進入我們的層⾯，成為客觀存在⽽出現。死者的
亡靈也是如此。他們就在我們⾝邊，在另⼀個層⾯，他們看
不到我們，我們也看不到他們。但是，若在世之⼈有著強烈
慾望，再加上靈媒異常體質，就會吸引這些亡靈--不，將它

們拉下--從它們的層⾯來到我們的層⾯，並成為客觀存在。

這就是招魂術；對死者毫無益處，對活⼈卻有極⼤的傷害，
此外，這還⼲擾了⾃然法則。另⼀種情況是，出現了活⼈
「星光體」或雙重體的實體化。這些「星光體」常常被誤認
為是亡靈，因為死者的亡靈和宇宙的元素精靈常常像變⾊龍
⼀樣，按照我們思想中最強烈的形象出現。簡⽽⾔之，在所
謂的「實體化降神會」上，這些幽靈是由在場者和靈媒創造
的。⽽獨立存在的「幽靈」則屬於另⼀種⼼靈現象。


唯物主義者：指不相信上帝、靈魂、或死後靈魂會存活
的⼈，也包括將純粹精神性事物物質化的⼈；比如相信擬⼈
化的神靈，相信靈魂能在地獄之火中燃燒、相信地獄和天堂



是實際地區⽽非意識狀態。美國的「實質論者」（基督教的
⼀個教派）是唯物主義者，所謂的通靈主義者也是唯物主義
者。


幻象（梵⽂）：幻覺；這是使現象存在、並使現象能被
感知的宇宙⼒量。在印度哲學中，只有不變和永恆的東⻄才
被稱為實在：所有會衰變和分化⽽發⽣變化的東⻄，有始有
終者，都被視為幻覺。


通靈：這個詞現已⽤來表⽰⼀種異常的⽣⼼理狀態，這
種狀態會導致⼀個⼈把⾃⼰想像中的幻想、幻覺（真實的或
⼈為的）當作現實。任何⽣理和⼼理完全健康的⼈，都不可
能成為靈媒。靈媒看到的、聽到的和感覺到的都是「真實」
的，但都是不正確的；這些感受來⾃星光界，⽽星光界的振
動和暗⽰具有欺騙性；或者來⾃純粹的幻覺，這些幻覺實際
上並不存在，只存在於感知它們的⼈⼼中。「通靈」是⼀種
庸俗化的媒介⾏為，擁有這種能⼒的⼈，能作為活⼈與逝者
「靈魂」之間的溝通媒介。有⼀些正規的訓練⽅法可以培養
這種不受推崇的技能。


戰⾞（希伯來語）：卡巴拉學者提到：『⾄⾼神在建立
了⼗個質點（總合是亞當卡蒙，即原型⼈）之後，就把這些
當作戰⾞或榮耀的寶座，乘座著降臨到⼈的靈魂中。』


催眠術：這個詞源⾃梅斯梅爾，他於1775年在維也納

重新發現了這種磁⼒及其實際應⽤。這是⼀種⽣命電流，可



以傳遞給另⼀個⼈；通過這種電流，可以誘發神經系統的異
常狀態，從⽽直接影響被催眠者的⼼智和意志。


形⽽上學：源於希臘語的「超越」和「外部物質世界事
物」。若僅執著於死板的字⾯意義，會解釋為超⾃然的存
在，實際上指的是超越⾃然、可⾒或具體事物。在本體論和
哲學中，形⽽上學探討的是真實且永恆的存在，對比於不真
實、幻象或現象性的存在。


微觀世界：「⼩」宇宙，代指⼈，是按照造物主（宏觀
世界或「⼤」宇宙）的形象所製造的⼈，包含宏觀世界的⼀
切。這些術語⽤於神秘學和神智學。


《米書拿》（希伯來語）：字⾯意思是「重複」，意思
是「重複」⼝頭說過的話。這本書解釋摘要了猶太⼈⼝述傳
統，也是後來《塔⽊德經》所依據的經⽂摘要。


解脫（梵語）：與涅槃相同；「靈魂朝聖者」死後的休
息和極樂狀態。


單體：統⼀體，即「⼀」；但在神秘學中，這通常指⼀
體的「⼆」，即「阿特曼-菩提」，或者說是⼈不朽的部分，

在投⽣⾄低等界後，通過這些界逐漸成長為「⼈」，然後找
到道路通往最終⽬標--涅槃。


單體（希臘⽂）：「唯⼀的」，⼀個單元。在畢達哥拉



斯體系中，「⼆元」源⾃於更⾼且獨⼀的「單體」，因此這
是第⼀因。


獨⽣⼦（希臘語）：這是普洛塞庇娜和其他眾神的名
字，也是耶穌的名字。


《剃髮奧義書》：這是⼀部非常古老的著作。

秘儀（神聖）：在古老的神廟中，由已啟蒙的聖師執⾏

秘儀，⽬的是為了教導候選者。埃及的「守密者」（邦威克
先⽣稱之為「聖師」）執⾏了最莊嚴、最神秘的儀式。莫⾥
斯⽤幾句話非常⽣動地描述了秘儀的性質。在談到尼羅河島
菲萊舉⾏的秘儀時，他說：「在這些陰暗的洞穴中，女神
（伊希斯）的偉⼤神秘奧秘向崇拜者展開，莊嚴的啟蒙讚美
詩響徹這些⽯洞長空。」「奧秘」⼀詞源於希臘語「閉上嘴
巴」，秘儀的每⼀個符號都有隱藏的含義。正如柏拉圖和許
多其他古代聖賢所聲稱，這些秘儀具有⾼度的宗教性、道德
性和倫理學派的益處。古希臘、克瑞斯和巴克斯的秘儀只是
模仿了埃及秘儀，《埃及信仰與現代思想》⼀書的作者指
出，英⽂單詞「禮拜堂」是指「太陽神學院」。眾所周知的
眾卡比洛斯與秘儀有關。


簡⽽⾔之，在每個國家裡，秘儀都是⼀系列戲劇表演，
祭司和新信徒將宇宙和⾃然的奧秘⼈格化，扮演各種神靈，
重演神靈各⾃⽣活中的假設場景（寓⾔）。⽽後將隱含的意
義解釋給準備啟蒙的候選⼈，並納入哲學教義中。


神秘語⾔：啟蒙祭司所使⽤的神聖秘密「⾏話」，只在



討論神聖事物時使⽤。每個國家都有⾃⼰的「神秘」語⾔，
只有被允許進入秘儀的⼈才知道。


神祕主義者：在古代指的是被允許參加古代秘儀的⼈；
在當代，指那些奉⾏神秘主義、擁有神秘和超驗觀點的⼈。


神秘主義：任何涉及奧秘和形⽽上學的學說，涉及的是
理念世界⽽非我們的現實宇宙。


《拿撒勒⼈法典》：拿撒勒⼈和納巴泰⼈的經⽂。根據
多位教⽗的說法（特別是傑羅姆和埃⽪法尼烏斯），這些經
⽂是異端教義，但實際上只是眾多諾斯底派創世論和神譜解
讀中的⼀種，形成了⼀個獨特的教派。


招魂術：復活死者的形象，古代和現代神秘主義者都認
為這是⼀種⿊魔法。楊布⾥科斯、波菲利和其他通神術⼠譴
責這種做法，不亞於摩⻄，摩⻄曾將當時的「女巫」判處死
刑，這些女巫往往只是靈媒，例如恩多珥和撒⺟耳女巫的案
例。


新柏拉圖派：產⽣於⻄元⼆世紀和三世紀之間的哲學流
派，由亞歷⼭卓的阿摩尼烏斯-薩卡斯創立。或稱真理愛好

派或類比學派，也被稱為通神術⼠和其他名稱。他們是早期
的神智學者。簡單⽽⾔，新柏拉圖主義是柏拉圖哲學加上狂
喜，即神聖的勝王瑜伽。


⽣命之氣（希伯來語）：這個詞在《聖經》中的⽤法很



寬泛。這⼀般指「⽣命能量」、「⽣命」；在卡巴拉，這是
指動物激情和動物靈魂。因此，正如神智學教義所聲稱，⽣
命之氣是「⽣命-慾望原則」，或者說是⼈的動物靈魂。


應⾝（梵語）：此詞在神秘哲學中含意，完全不同於東
⽅學家流⾏的幻想。有些⼈稱應⾝為「有餘涅盤」，認為這
是⼀種涅盤狀態，得以保留意識和形體。還有⼈說，這是三
⾝之⼀，「能夠以任何形體出現，以傳播佛教」（艾特爾的
觀點）；還有⼈說，「這是神的化⾝」（同上）。神秘學則
不然，《寂靜之聲》中提到，應⾝雖然字⾯上是指⼀種轉化
後的「⾝體」，實際上是⼀種狀態。開悟者或瑜伽⼠在死後
選擇進入此狀態，⽽不選擇進入法⾝或稱絕對涅槃狀態。他
之所以這樣做，是因為法⾝會將他與形體世界永遠隔絕，賦
予⼀種⾃私的極樂狀態，其他⽣靈無法參與其中，因此他不
可能幫助⼈類，連幫助天⼈也不⾏。然⽽，開悟者若作為應
⾝，只會脫去⾁體與欲體，保留所有其他「原則」，在⽣前
已將慾望從本性中永遠粉碎，死後不會再次出現。因此，他
沒有選擇進入⾃私的極樂，⽽是選擇⾃我犧牲的⽣活，直到
⽣命周期結束才結束，以便能夠幫助⼈類，雖不可⾒、但最
為有效。（參⾒《寂靜之聲》，第三篇「七道⾨」。）因
此，應⾝並非如⼈們所認為是「佛或菩薩在世間顯現的⾝
體」，⽽是⼀位⽣前的開悟者或瑜伽⼠，已經成為那不可⾒
群體的⼀員，這個群體在業⼒的限制內，永遠保護並守望著
⼈類。應⾝常常被誤認為是「神靈」、「天神」、甚⾄是上
帝等，永遠是保護者，充滿慈悲，對於那些值得他幫助的⼈
來說，確實是⼀位守護天使。儘管⼈們反對這⼀學說，或否



認它，因為迄今為⽌從未在歐洲公開過，東⽅學家也不了
解，便說是「現代⼈發明的神話」。應⾝為了幫助受苦的⼈
類，幾乎付出無窮無盡的犧牲，這是⼈類⼤腦所能發展出的
最偉⼤、最⾼尚的理念之⼀。


涅槃（梵語）：東⽅學家認為，涅槃如同完全「熄滅」
的蠟燭火焰，是徹底消亡。但在外傳的解釋中，這是絕對存
在和絕對意識的狀態，⼈的⾃我在⽣前達到了最⾼的完美和
神聖程度，在⾁體死亡後進入這種狀態，有些⼈偶爾會在⽣
前就進入此狀態，如喬達摩佛陀和其他⼈。


涅槃者（梵語）：解脫的靈魂。每⼀個到過印度、中國
或⽇本的學者都很清楚，「涅槃」的含義與東⽅學家那些天
真的說法⼤相逕庭。涅槃是「脫離苦海」，但只是脫離物質
的苦海，擺脫煩惱束縛，徹底熄滅動物的慾望。若有⼈說，
阿毗達摩將涅槃定義為「⼀種絕對湮滅的狀態」，我們表⽰
贊同，並加上限定詞「湮滅了與物質或物質世界有關⼀切」
的狀態，因為只有物質世界（以及其中的⼀切）才是幻覺或
幻象。釋迦牟尼佛在他⽣命的最後時刻說：「精神體是不朽
的。」正如漢學家艾特爾先⽣所解釋的：「流⾏的外傳佛教
⼀致以消極的⽅式定義涅槃，認為這是完全脫離輪迴之苦的
狀態；⾸先的狀態是擺脫所有存在形式，獲得完全的⾃由，
免於⼀切激情與勞苦；是對所有感知漠然的狀態」——他也

許該補充「也失去對受苦眾⽣的憐憫。」菩薩偏好應⾝⽽非
法⾝，這就是為什麼⼤眾更尊崇菩薩，⽽非那些達到涅槃
者。但同⼀位學者補充說：「從積極（和秘傳）的⾓度看，



他們將涅槃定義為最⾼的精神極樂狀態，是靈魂（或更確切
地說，精神）⾃我吸收達到絕對的不朽，但仍保留個體性，
例如佛陀進入涅槃後，可以在塵世上重新出現——或者說在

未來的顯化期中重新出現。」


本體（希臘語）：存在的真正本質，有別於虛幻的感官
物件。


⼼靈（希臘語）：柏拉圖的術語，指⾼等⼼靈或靈魂。
這是⼈的神聖意識或⼼靈，有別於動物的靈魂（賽姬）。諾
斯替派⽤這個名字來稱呼最初有意識的天使，對神秘主義者
⽽⾔，這是宇宙的第三邏各斯，也是⼈的第三個「原則」
（從上⾯數）或⼼智。（參⾒下⼀條⽬「努特」）。


努特（埃及）：在埃及萬神殿中，努特的意思是「唯⼀
的⼀」，這在⼤眾外傳宗教中是第三顯化，⽽在每個國家的
神秘哲學中，這從不可知和未知中輻射出來。阿那克薩哥拉
的「⼼靈」就是印度教的「普遍⼼靈」--梵天，最初顯化的

神--「⼼靈或⾃⼒之靈」。這個創造性原則是宇宙萬物的原

動⼒，是宇宙的靈魂或意念。（參⾒⼈類的「七⼤原
則」）。


神秘學：⾒「神秘科學」。。


神秘科學：研究⾃然秘密的科學--物質和⼼理、⼼智和

靈性；被稱為赫爾墨斯學和神秘學。在⻄⽅稱為卡巴拉；在



東⽅稱為神秘主義、魔法和瑜伽哲學。瑜伽哲學常被印度的
弟⼦稱為第七哲學系統，⽽為世俗所知的只有其中六個印度
哲學系統。這些科學⼀直以來都不為世⼈所知，原因很簡
單，⾃私的知識份⼦永遠不會欣賞那這些科學，只會為了⾃
⼰的利益濫⽤這些知識，從⽽將神聖的科學變成⿊魔法；同
樣的，未受教育的⼈也無法理解這些科學。⼈們經常指責卡
巴拉的神秘哲學，認為其⽂獻充滿了「野蠻⽽無意義的⾏
話」，普通⼈根本無法理解。但是，其他的精確科學--醫

學、⽣理學、化學和其他學科--難道不也該如此受指責嗎？

這些官⽅科學家不也⽤新造的、極其晦澀的希臘拉丁術語，
來掩蓋他們的事實和發現？正如我們已故的同胞肯尼思-麥

肯⿑所說的那樣，「當代科學家的技藝，便是玩弄⽂字遊戲
來闡述簡單事實，這與⼗七世紀的科學家形成了鮮明的對
比，他們稱鏟⼦為鏟⼦，⽽不是「農具」。』此外，雖然物
質科學的「事實」能⽤簡單易懂的普通語⾔表達，但神秘科
學的事實卻具有深奧的性質，以⾄於在⼤多數情況下，沒有
任何歐洲詞語能表達這些事實。況且，我們的「⾏話」具有
雙重必要性--（a）向精通神秘術語的⼈清楚地描述這些事

實；（b）向非專業⼈⼠隱藏這些事實。


神秘主義者：從事神秘學實修的⼈、秘密科學的開悟
者，但通常指普通學⽣。


《神秘世界》：第⼀本論述神智學、其歷史和某些信條
的書。作者是辛尼特，他是印度阿拉哈巴德主要報紙《先鋒



報》的編輯。


奧林匹奧多羅斯：亞歷⼭卓學派最後⼀位著名的新柏拉
圖主義者。他⽣活在六世紀查⼠丁尼皇帝時期。在⻄元前和
⻄元後都有幾位以此命名的作家和哲學家。其中⼀位是普羅
克魯斯的老師，另⼀位是八世紀的歷史學家等等。


俄利根：⼀位基督教教⼠，⽣於⼆世紀末，可能出⽣於
非洲，關於他的資訊極為有限，幾乎無從得知，因為他的⽣
平片段是透過尤⻄比烏斯的記載傳⾄後世，⽽尤⻄比烏斯是
歷史上最臭名昭著的扭曲事實者。尤⻄比烏斯收集了俄利根
（或俄利根-阿達曼提烏斯）的⼀百多封書信，據說這些書

信現已遺失。對於神智學者來說，俄利根所有作品中最有趣
的是他的《靈魂先存論》。他是阿摩尼烏斯-薩卡斯的學

⽣，曾長期聆聽這位偉⼤哲學導師的講課。


帕奈努斯：亞歷⼭卓學派中的柏拉圖哲學家。


潘多拉：希臘神話中，地球上的第⼀個女⼈，由火神⽤
泥⼟創造，⽤來懲罰普羅米修斯，抵消他賜予凡⼈的禮物。
每位神靈賜予她⼀項美德，並將這些美德裝在⼀個盒⼦裡帶
給普羅米修斯。然⽽，普羅米修斯具有預知能⼒，他將她送
走，並將這些禮物變成了災禍。因此，當他的兄弟艾比米修
斯看到並娶了她時，他⼀打開盒⼦，所有現在折磨⼈類的災
難便從中釋放出來，⾃那以後⼀直留在世界上。




泛神論者：認為上帝與⼤⾃然等同。如果將神視為⼀個
無限且無所不在的原則，那麼無可避免等同於⼤⾃然；因
此，⼤⾃然只是神的物質表現，或者說是神的⾝體。


梵（梵語）：吠壇多術語，意為「梵天之上」。⾄⾼無
上的絕對原則，非⼈格且無名。在《吠陀經》中被稱為「那
個」。


超涅槃：吠壇多哲學中涅槃的最⾼形式--超越涅槃。


帕⻄⼈：瑣羅亞斯德的波斯信徒，現定居在印度，尤其
是孟買和古澤拉特；崇拜著太陽和火。他們是印度最聰明、
最受尊敬的群體之⼀，通常從事商務⼯作。⼤約1000年

前，他們在印度定居，現在還剩下5萬到6萬⼈。


⼈格：神秘主義的教義將⼈分為三個⽅⾯--神性⼈、思

維⼈（理性⼈）、非理性⼈（動物⼈）。出於形⽽上學的⽬
的，⼈也能有七重劃分，或者按照神智學的說法，⼈由七個
「原則」組成，其中三個構成⾼等三元組，其餘四個構成低
等四元組。⼈格居於低等四元組中，包含物質⽣命的所有特
徵，例如記憶和意識。個體性是三元⼀組中的⾼等⼼靈。換
句話說，「個體性」是我們不滅的「⾃我」，在每⼀次誕⽣
時，都會投⽣為⼀個新的⼈格。


陽具崇拜或性崇拜：崇拜象徵兩性的神和女神，如印度
的濕婆和杜爾加。




友愛同胞派：意為「愛⾃⼰同胞的⼈」。這是⼗七世紀
的⼀個教派，由簡-萊德利創立。他們反對教會的⼀切儀

式、形式或典禮，甚⾄反對教會本⾝，但聲稱能在靈魂和精
神上受內在神的指引，即他們⾃⼰的⾃我或內在上帝。


愛好真理派：（參⾒「新柏拉圖主義者」條⽬）。


斐洛·尤迪厄斯：亞歷⼭卓的希臘化猶太⼈，⽣於⻄元

前30年左右，逝世於⻄元45⾄50年間，是第⼀世紀著名的

歷史學家和哲學家。斐洛對聖經的象徵意義解讀非常卓越。
他說：「《聖經》中提到的動物、⿃類、爬⾏動物、樹⽊和
地⽅，都是寓⾔，描述靈魂的狀況、能⼒、性情或慾望；有
⽤處的植物代指美德，有毒的植物代表不理智情感，以此類
推，這⼀象徵意義延伸到礦物界、天堂、地球和星星；到泉
⽔和河流、⽥野和住處；到⾦屬、物質、武器、衣服、裝飾
品、家具、⾝體及其部位、性別，以及我們外在的狀況。」
（《基督教傳記詞典》）這有⼒地證實了斐洛熟悉古代卡巴
拉。


哲⼈之⽯：煉⾦術中的⼀個術語，⼜稱投射粉末，是⼀
種神秘的「原則」，具有將卑⾦屬轉化為純⾦的⼒量。在神
智學中，這象徵著⼈的低等動物性轉化為最⾼神性。


⼼智（Phren）：畢達哥拉斯術語，指我們所謂的「欲

體-⼼靈」，仍被「菩提-⼼靈」所籠罩。




層⾯：源⾃拉丁語「層⾯」、「平⾯」，是空間的延
伸，無論是物質上還是形⽽上學意義上。在神秘學中，是指
意識狀態的範圍或程度，或指不同物質狀態，對應於特定感
官的感知⼒，也對應於特定⼒量的作⽤。


⾏星靈靈：⾏星的統治者和管理者。


塑性：在神秘主義中，塑性是指星光體的性質和本質，
或「變幻靈魂」。。（參⾒《神智學詞彙》中的「塑性靈
魂」。）


佩雷若瑪：「豐盛」；這是諾斯替派術語，聖保羅也曾
使⽤過。指的是神聖世界或眾神的居所。也指普遍空間被劃
分為形⽽上的萬古。


普羅提諾：三世紀傑出的柏拉圖哲學家，是偉⼤的實修
神秘主義者，以美德和學識著稱。他傳授的教義與吠檀多派
的教義完全相同，即靈魂來⾃於遍⼀的神聖原則，經過在塵
世上的朝聖之旅後，最終與之重聚。（參⾒《神學詞
彙》）。


波菲利：本名是⾺利克，因此被視為猶太⼈。他來⾃提
爾，最初師從著名的哲學批評家朗吉努斯，後來在羅⾺成為
普羅提諾的弟⼦。他是⼀位新柏拉圖主義者，也是⼀位傑出
的作家，他與楊布⾥科斯爭論通神術弊端⽽聞名，但最終被
對⼿的觀點說服。他是⼀個天⽣的神秘主義者，如同他的⼤



師普羅提諾，追隨的是純粹的印度勝王瑜伽體系，經由訓練
使靈魂與宇宙的超靈魂結合，使⼈與其神聖靈魂（菩提-⼼

靈）結合。然⽽，他抱怨說，儘管他竭盡全⼒，卻只達到過
⼀次最⾼的極樂境界，⽽且是在他六⼗八歲的時候，⽽他的
老師普羅提諾⼀⽣中卻經歷過六次最⾼的極樂境界。（參⾒
《神智學詞彙》中的「波菲利」條⽬。）


波特-阿蒙：科普特語，意為「獻給智慧之神阿蒙」，

是名托勒密王朝時期埃及祭司和神祕主義者。


般若（梵語）：⽤來指代「普遍⼼靈」。


沈睡期（梵語）：解體期，與顯化期相反。沈睡期是休
息期，顯化期是⾏星或整個宇宙的完全活動期（死亡和⽣
命）。


⽣命能量（梵語）：⽣命原則、⽣命氣息。


變幻靈魂：「幻體」或「思想體」，是⼀種更⾼等的星
光體，能按照開悟者的思想意願呈現出各種形態。（參⾒
《神智學詞彙》中的「塑性靈魂」。）


通靈：這個詞現在⽤來指各種⼼靈感應現象，例如靈媒
或⾼敏感者。⼀個新造的詞。


《往世書》（梵⽂）：意思是「古老的」，是印度教著
作或經⽂，數量龐⼤。




畢達哥拉斯：有名的神秘主義哲學家，約⻄元前586年

⽣於薩摩斯，傳授⽇⼼說、輪迴說、最⾼等數學和最⾼形⽽
上學，他的學校聞名於世。


四元組：⼈內在四種低等「原則」，是構成⼈格的原
則，即⾝體、星光體、⽣命能量（慾望器官）和低等⼼靈
（⼤腦思維），有別於⾼等三元組，即精神性靈魂、⾼等⼼
靈和阿特曼（本體）。


回憶、緬懷、追憶：神秘學者將這三種功能區分開來。
然⽽，本詞彙表不可能完整解釋每個術語的形⽽上學微妙差
異，只是在此說明，這些術語的應⽤各不相同，取決於是否
關於前世還是此世、源⾃精神⼤腦還是物質⼤腦，或者說，
是源⾃「個體性」還是「⼈格」。


輪迴，或重⽣：曾經是⼀種普遍的教義，指出⾃我會在
這個世界上出⽣無數次。如今的基督徒否認這⼀教義，似乎
誤解了福⾳書中的教義。《聖經》如同所有其他古代經⽂，
都教導⾼等⼈類靈魂（菩提-⼼靈）或稱「⾃我」在漫長輪

迴中定期穿上⾁體外衣，⽽所謂的「復活」是指「⾃我」在
另⼀種形體中重⽣。


約翰-羅赫林：⼀位德國偉⼤的哲學家、語⾔學家、卡

巴拉學家和學者。他於1455年出⽣於德國的佛茨海姆，年

輕時曾是⼀名外交官，⼀度擔任杜賓根法庭法官的要職，並



在那裡⼯作了11年。他還是墨蘭頓的導師，因頌揚希伯來

卡巴拉⽽受到神職⼈員的嚴厲迫害，但同時被稱為「宗教改
⾰之⽗」。1522年，他在極度貧困中去世，當時所有違背

教會教規的⼈命運皆如此。


神聖科學：神秘科學的總稱，以及玫瑰⼗字會對卡巴拉
的稱呼，尤其是指赫爾墨斯哲學。


三摩地：印度對精神狂喜的稱呼。這是⼀種完全恍惚的
狀態，經由神秘專注⼒誘發。


⾏蘊：五蘊之⼀，「⼼智傾向」。


正遍知：突然憶起⼀個⼈過去的所有投⽣，⼀種通過瑜
伽獲得的記憶。佛教神秘術語。


薩摩⾊雷斯：古希臘群島中的⼀座島嶼，因島上神廟的
秘儀⽽聞名於世。


《相應部》：佛經之⼀。


想蘊：五蘊之⼀，意為「抽象想法」。。


降神會：指與靈媒同坐時發⽣各種現象。主要由通靈主
義者使⽤。


⾃我：⼈有兩個⾃我--⾼等⾃我和低等⾃我，非⼈格⾃



我和⼈格⾃我。⼀個是神性的，另⼀個是半動物性的。應對
兩者加以區分。


質點：⼀個希伯來卡巴拉詞彙，指的是⼗個神聖散發
物，源⾃非⼈格普遍原則——「無限」。


五蘊：每個⼈格死後的屬性，是新業⼒輪迴的基礎。在
佛教的⼤眾外傳體系中，共有五蘊：⾊蘊，即形體或⾝體所
留下的磁性原⼦和神秘親和⼒；受蘊，即感覺；想蘊，即抽
象想法，產⽣另⼀次投⽣的創造⼒；⾏蘊，即⼼智傾向；識
蘊，即⼼智⼒量。


夢遊症：⼀種⽣⼼理狀態，眾所周知，無需解釋。


唯靈論：不同於通靈主義，通靈主義者拒絕輪回學說，
⽽唯靈論者則將輪迴作為信仰的基本原則。然⽽，唯靈論的
觀點與東⽅神秘學者的哲學教導之間存在著巨⼤差異。唯靈
論是由艾倫·卡爾德克創立的法國學派，⽽美國和英國的通

靈主義者則隸屬於「福克斯姐妹」所創立的學派，⾸次在美
國紐約州羅徹斯特提出此理論。神智學者雖然相信唯靈論和
通靈主義者所描述的靈媒現象，但不相信死者的靈魂能回到
⼈間與⽣者交流。


通靈主義：相信死者的靈魂會回到⼈間與⽣者交流的現
代信仰。（⾒「唯靈論」）。




聖⽇爾曼（伯爵）：⼀個神秘⼈物，於上世紀和本世紀
初在法國、英國和其他地⽅出現。


夏地樂園：唯靈論者為離世「靈魂」居所起的花哨名
字，位於銀河系的某處。根據返回塵世的「靈魂」提出的權
威描述，這是⼀片可愛的⼟地，有美麗的城市和建築、國會
⼤廳、博物館等（⾒安德魯-傑克遜-⼤衛斯的作品）。


伊曼紐‧史威登堡：他是上個世紀⼀位著名學者和靈視
者，學識淵博，對科學做出了巨⼤貢獻，但他的神秘主義和
超驗哲學⽽被歸類為幻覺。眾所周知，他現在被視為史威登
堡教派或新耶路撒冷教會的創始⼈。他於1688年出⽣在斯

德哥爾摩（瑞典），⽗⺟都是路德會教徒，⽗親是⻄哥特蘭
島主教。他原名斯威德柏格，1719年被授予爵位後改名為

史威登堡。他於1743年成為⼀名神秘主義者，四年後

（1747年）辭去了他的職務（礦業學院特約評估員），完

全投⾝於神秘主義。他於1772年去世。


慧光（梵語）：詞源是「火」；意為「光耀」、「發
光」，指的是「⼼智體」，也指星星，或如星光閃亮的外
殼。是吠檀多哲學中的⼀個術語，除上述神秘含義外，還有
其他含義。


塔拉卡-勝王瑜伽（梵語）：婆羅⾨教瑜伽體系之⼀，

富有哲理，實際上也是最神秘的瑜伽體系，因為其中真正教



義從未公開發表過。這是⼀個純粹智⼒和靈性培訓學派。


四字神名（希臘語）：四個字⺟組成的神名，其英⽂形
式為IHVH。這是⼀個卡巴拉術語，在物質層⾯上對應於畢

達哥拉斯的神聖⼗點三⾓形。


神所教導者（希臘語）：阿蒙尼烏斯·薩卡斯的頭銜。


神譜：源於希臘⽂「眾神的誕⽣」。


神智（希臘⽂）：意為「神聖智慧或眾神的智慧」。


治療派（希臘語）：猶太神秘治療師或神秘主義者的⼀
個學派，被⼀些⼈誤稱為教派。他們居住在亞歷⼭卓與附近
地區，其⾏為和信仰⾄今對評論家來說仍是⼀個謎，似乎結
合了奧菲斯派、畢達哥拉斯派、艾賽尼派和純粹卡巴拉實
修。


通神術：將神靈降到⼈間的儀式。若要實現這⼀⽬標，
通神術的動機必須絕對純潔無私。在當今時代，通神術的實
踐是非常不可取的，甚⾄是危險的。這個世界已經變得太過
腐敗和邪惡，無法再實踐像阿摩尼烏斯、普羅提諾、波菲利
和楊布⾥科斯（最博學的通神術⼠）這些聖潔且博學的⼈⼠
曾無懼嘗試的事物。在我們這個時代，通神術也稱為神聖、
良善的魔法，很容易變成巫術。通神術是魔法三個分⽀中的
第⼀個，另外兩個是巫術和⾃然魔法。




⾎氣（希臘語）：畢達哥拉斯和柏拉圖式的術語；指⼈
類靈魂的⼀個⽅⾯，以表⽰激情的欲體狀態，幾乎等同於梵
語的惰性（暗性）。


提邁歐：畢達哥拉斯派哲學家，⽣於洛克⾥斯。他的輪
迴學說與他的老師有些不同。他寫了⼀篇關於世界靈魂的性
質和本質的論⽂，⽤多⾥克⽅⾔寫成，流傳⾄今。


三元組或三位⼀體：所有宗教和哲學中的三位⼀體。


普世兄弟會：神智學會的副標題，也是宣揚的三⼤⽬標
中的第⼀個。


載體（梵⽂）：事物的基礎、次結構；例如在神秘學
中，物質是精神的載體。


《奧義書 》（梵⽂）：意為「秘傳學說」。《吠陀經》
的第三部，被歸類為啟⽰。⽬前仍有⼤約150部奧義書流

傳，但其中只有⼤約⼆⼗部被認為是完全可靠、未經篡改
的。這些《奧義書 》都早於⻄元前六世紀。如同《卡巴拉》
能解釋《聖經》的秘傳涵義，《奧義書 》也能解釋《吠陀經》
的神秘意義。考威爾教授對於《奧義書 》的兩個說法既有趣
⼜正確。他說：（1）這些著作有「⼀個顯著的特點，書中

的教義並無婆羅⾨教的排他性…展現出⼀種完全不同的精

神，這種思想⾃由很少出現在早期作品中，除了《梨俱吠
陀》讚美詩外。（2）⼀些具有⾼等知識（靈魂知識）的偉



⼤導師和婆羅⾨，在書中反⽽是刹帝利國王的學⽣（弟
⼦）。」這無疑表明：（a）《奧義書》的創作時間早於種

姓制度和婆羅⾨確立權⼒，因此古老程度僅次於《吠陀
經》。（b）根據科威爾的說法，神秘科學或所謂的「⾼等

知識」的歷史，要早於印度的婆羅⾨或種姓。然⽽，《奧義
書》的成書時間遠晚於「靈魂智慧」或稱為「秘密科學」，
這種學問與⼈類哲學思想⼀樣古老。


⼤君教派（梵⽂）：⼀個淫蕩的陰莖崇拜團體，其主要
分⽀在孟買。崇拜的對像是嬰兒克⾥希納。英印政府曾多次
進⾏⼲預，以制⽌該教派的儀式和卑鄙⾏徑，⽽該教派的⾸
領⼤君是⼤祭司，不⽌⼀次被關進監獄，這也是理所當然
的。這是印度最⿊暗的地⽅之⼀。


吠檀多（梵⽂）：字⾯意思是「所有知識的終點」。在
六⼤哲學流派中，這也被稱後彌曼差派。有些⼈無法理解其
中深奧含義，⽽認為是無神論；但事實並非如此，因為商羯
羅⾝為該學派偉⼤的使徒和普及者，是印度最偉⼤的神秘主
義者和修⾏者之⼀。


知識 （梵⽂）：或者說「智慧知識」。。


識蘊（梵⽂）：五蘊之⼀；字⾯意思是「⼼智⼒量」。
（⾒「五蘊」條⽬）。


「智慧-宗教」：意思等同於神智學。指所有外傳經⽂



和外傳宗教背後的秘密教義。


瑜伽（梵⽂）：是由帕坦伽利創立的哲學流派，但在這
位聖者之前，瑜伽就已經作為⼀種獨特的教義和⽣活體系。
祭⽪衣仙⼈是⼀位著名且極古老的聖者，據說著作有《⽩夜
柔吠陀》、《百道梵書》和《廣林奧義書》，他⽣活在摩訶
婆羅多時代之前，最早倡導宗教冥想和隱居森林的必要性和
義務，因此被認為是瑜伽教義的創始⼈。⾺克斯·穆勒教授

指出，祭⽪衣仙⼈為佛陀的傳教鋪路。然⽽，帕坦伽利的瑜
伽哲學更為明確和精確，且相比歸於祭⽪衣仙⼈的著作，他
揭⽰出更多的神秘科學。


瑜伽⼠（梵⽂）：虔誠的信徒，實修瑜伽體系的⼈。瑜
伽⼠有不同的等級和種類，在印度，這個詞現在已成為各種
苦⾏者的統稱。


時代（梵⽂）：世界的時代共有四個，依次為：薩提亞
時代，即黃⾦時代；崔塔時代，即德瓦帕拉時代；最後是卡
利時代，即⿊暗時代，是我們現在所處的時代。（詳⾒《秘
密教義》）。


芝諾比婭：帕米拉女王，被奧勒⾥安努斯皇帝擊敗。她
的老師是⻄元三世紀著名的評論家和邏輯學家朗吉努斯（⾒
「朗吉努斯」條⽬）。


卡巴-⿑沃（或尤卡巴爾）：《拿撒勒法典》中創造神



之⼀。（⾒《揭開伊希斯的⾯紗》）。


《光輝之書》（希伯來語）：⼀部被認為是⻄蒙·本·約

海撰寫的卡巴拉作品，創作於⻄元第⼀世紀。


瑣羅亞斯德教徒：帕⻄⼈，是崇拜太陽或拜火教的⼈。


讀者如需更全⾯的術語資訊，請查閱正在編寫的《神智
學辭彙表》。


	致獻
	前言
	目錄
	第一章：神智學與神智學學會
	第二章：外傳與密傳的神聖智慧
	第三章：神智學會的運作體系
	第四章：神聖智慧的基本教義
	第五章：神智學論自然與人的教義
	第六章：論死後生命狀態
	第七章：論轉世和重生
	第八章：論欲界和天界
	第九章：論心智原則的本性
	第十章：輪迴之謎
	第十一章：什麼是實用的神智學？
	第十二章：對神智學會的誤解
	第十三章：神聖智慧大師
	第十四章：總結
	詞彙表

