


书名：道路上的光

作者：梅柏·柯林斯（Mabel Collins）

版本：中译本第二版（神秘学讲堂）简体中文

日期：2026/02/13

仅作学习参考用途，不得贩售



目录
规则 I.

II.

注记

评论 I

II

III

IV



第一章
这规则是为所有弟子写下的，务请留意。

在眼睛能够看到之前，须先无法流泪。双耳须先失其敏锐，方能听
见。声音须先失却伤人的力道，方能在大师面前开口。在灵魂能立于大师
面前，双足必已浸沐于心血的洗礼。

1. 消除野心。
2. 消除贪生的欲念。
3. 消除渴求舒适的念头。
4. 工作须如野心家那般勤奋，尊重生命须如贪生者那般虔敬，保持

快乐须如享乐者那般自然。

在心底搜寻邪恶的根源，并将其拔除。它既在虔诚弟子心中蔓延，也
在欲望之人心中滋长，唯有强者能将其根绝。弱者只能任其生长、结果、
枯亡。这株植物无分年岁，皆可存活蔓延。待一个人身上积聚无数它的形
迹，它便开花。欲踏上力量之途，必得将此物从心中撕离。心会因此流
血，生命仿佛彻底瓦解。这份磨难必须承受：它可能出现在生命阶梯的第
一级险阶，也可能直到最终一步才降临。但弟子啊，请记住，你必须忍
耐，并将灵魂的能量倾注于此。莫活在当下或未来，要活在永恒里。在那
里，这巨大的杂草无处绽放；存在的瑕疵将在永恒之思中抹去。

5. 消除一切分离之感。

6. 消除渴求感知的欲望。

7. 消除渴望成长的念头。

8. 然而，要独立且孤绝地存在，因任何具象之物、任何意识到
分离的存在、任何非永恒的事物，皆无法助你。借由感官学习并



观察，唯此方能初识本体，从而踏上阶梯的第一步。要如花朵般
生长，无意识地，却急切地向空气舒放它的灵魂。同样，你必须
向前努力，向永恒舒放你的灵魂。但引发你力量与美丽的，须是
「永恒」本身，而非成长的欲望。前者令你在纯净中繁茂；后者
则因渴求个人位阶而僵固。

9. 只渴望你内在已有的。

10. 只渴望超越你自身的。

11. 只渴望那不可企及的。

12. 因世界之光就在你内在，那是唯一能照亮道路的光。若你无
法在内在觉察它，别处寻觅亦是徒然。它超越你，因当你触及它
时，你已失去了自己。它不可企及，因它永远后退。你将步入那
光中，却永不能触及火焰。

13. 热切渴望力量。

14. 热切渴望平和。

15. 将对「灵性财产」的渴望置于一切之上。

16. 但这「灵性财产」，仅属于纯洁的灵魂，因此所有纯洁的灵
魂皆平等拥有；唯有当他们合而为一时，才成为整体特有的财
产。渴求那纯洁灵魂所能持有的财产吧；你能为生命一体之灵积
累财富，那正是你唯一的真实本体。你应渴望平和，那神圣无扰
的平和，灵魂在其中生长，宛如静止湖面上的圣花。弟子应渴望
力量，是那使他在世人眼中，看似无足轻重的力量。

17. 去寻找道路。

18. 退入内在去寻找道路。

19. 向外勇敢前行去寻找出路。



20. 不要只局限于一条道路来寻之。对于不同禀性者，有各自理
想之途。然欲觅此途，并非只靠虔诚、宗教式的观照，亦须凭热
切的进取、自我牺牲的劳苦，乃至对生命的体察。只凭其中一两
个，弟子便无从更进一步。所有台阶皆必需。人之恶习，渐次克
服后，即成攀登之台阶。人之美德确属必要台阶，断不可废。然
则，纵使营造了美善氛围与幸福前景，若仅止于此，仍然毫无用
处。凡欲踏上此道者，必当善用自身整体本性。每人皆是自身之
道路、真理与生命。然须掌握自身个体性，藉著觉醒之灵性意
志，悟此个体性非其本身，而是由苦痛铸成、供己驱遣之物。随
著智识逐步开展，其目标在于抵达超乎个体性之生命。因而明
了，自身奥妙繁复而分离之存在，正是为了达到此目的；唯至此
时，方谓踏上此道路。欲寻此道，当深入己心最幽邃辉煌之秘密
处。借由检验一切经历、由感官了解个体之成长与意义，从而寻
得此道；亦须识得与你并肩奋斗之其他神圣火花，兼具美与幽
微，正构成你所属之族类。研究存在之法则、自然之法则、超自
然之法则以寻此道；更藉灵魂深处之敬仰，仰望内在燃著的那点
微小星星以寻之。你凝视且敬拜之际，其光必稳然渐亮。尔后你
便知，自己已寻得道路之起点。而当你觅见终点时，其光将骤化
为无限光明。

21. 去寻那寂静中绽放之花，它唯在暴风雨后显现。

它将生长、萌芽、抽枝展叶、结成蓓蕾，而风暴未歇、争战不休。然
唯有人的全部人格消融瓦解——唯有被那创造它的神圣火花所掌持，仅仅
视为一个用于深刻实验与体验的对象——待整个本性皆屈从于其本体之
后，花方盛开。尔后便有大雨初霁之宁静，如热带国度所见，大自然运化
如此迅捷，我们得以亲睹其动静。如是宁静将临于纷扰之灵。在深深的寂
静里，将发生玄秘之事，证实道途已得。无论你以何名相称，它是一种无



人发出声音 ——是来临的信使，无形无质；抑或是灵魂开出的花。它无法
以任何比喻描摹。然它可以被感知、被追寻、被渴望，哪怕在风暴肆虐之
中亦然。寂静或存一瞬，或延千载。但它终将止息。然而，你将随身携其
力量。此战必须一再进行，一再得胜。大自然仅能静止一时。

以上为写于学习之堂墙上的最初规则。寻者必得。渴读者将读。渴学
者将学。

愿平和与你同在。

△



第二章
寂静将迸发响亮的声音。那声音会说：这样并不好，你已收获，如今

必须播种。当你认出那声音即是寂静本身，便会服从。

你现为弟子，能站、能听、能看、能言，已战胜欲望，证得本体真
知；你见灵魂绽放，认识它，听见寂静之声。前往学习之堂，读那为你写
就的篇章。(6)

1. 即将来临的战斗，你须旁观；纵使身在其中，莫成战士。
2. 寻找那位勇士，让他为你而战。
3. 接受指令，遵从执行。
4. 服从他，并非视他为将领，而是看作你自己，并将他的话语当作

你隐密愿望的吐露。因他即是你，却比你无限智慧、无穷力量。
务必寻见他，否则战火纷乱之际，极易错失；他不认得你，除非
你先认得他。若你的呼唤抵达他耳际，他便在你之内战斗，填补
你内里的空缺。如此，你便能从容经历战事，毫不疲倦，立于一
旁，让他代你征战。那时，你必不漏失任何一击。若不寻他、错
过他，便无保障。你的头脑动摇，心思游移，战场尘土飞扬间，
耳目失灵，再辨不清敌友。

他即是你，而你仅是有限且易错的。他乃永恒，确定无疑。他是永恒
真理。一旦他进入你，成为你的战士，便永不彻底离去；在宏大平和之
日，他将与你合而为一。

5. 倾听生命之歌。(7)

6. 将听见的旋律存于记忆。

7. 从中领受和谐的教诲。



8. 如今你能昂然挺立，动荡中稳若磐石，顺从那勇士——他是
你，亦是你的君王。战斗中保持淡漠，不再挂心胜败，只听从他
的命令；因唯有一事重要：那战士必胜，而你早知他永不败北。
于是你就这样站著，冷静而清醒，凝神倾听，那是痛苦磨砺出的
听觉。当你尚为凡人，仅能听见伟大乐章的碎片。但若听见了，
就该忠实记诵，确保所传授的无一遗漏，并竭力领悟环绕你的奥
秘真义。时候到了，你便不再需要老师。每个个体有其声，其载
体亦有其声。生命自有言语，从未沉默。其声音并非你们聩耳所
闻的呼号，而是一首歌。从中领悟：你是和谐的一部分；从中学
习：遵循和谐的法则。

9. 凝神关注你四周的一切生命。

10. 学会洞察人心。(8)

11. 最认真地审视你自己的内心。

12. 因那道光唯经你心方能显现，它照亮生命，令你眼目清明。

洞察人心，你才能理解所居的世界，并成为其中一部分。关注周遭流
转变化的生命，因其皆由人心塑成；当你学会解读它们的构成与意义，便
渐能读懂生命更宏大的话语。

13. 言语唯随知识而来。得著知识，便得著言语。(9)
14. 内在感知已然苏醒，战胜外在感官的欲望，克服个体灵魂的渴

求。在获得知识之后，弟子啊，如今须预备踏上真实道路。道路
已在眼前：准备迈进。

15. 叩问土、空气与水，探取它们为你封存的秘密。你内在感官的开
展，将使你能够做到。

16. 叩问土的圣者，探取他们为你封存的秘密。征服外在感官的欲
望，将赋予你这项权利。



17. 叩问内在最深处的「至一」，探取它长久以来为你保留的最终秘
密。

克服个体灵魂的欲望，是一场伟大而艰难的胜役，需漫长努力；因
此，未经多年积累，莫奢望报偿。当学习第十七条法则的时刻来临，人已
立于超越凡俗的门槛。

18. 此刻，你所拥有的知识唯你独享，因你的灵魂已与一切纯净
灵魂、与那至深之灵合而为一。这是至高者托付于你的信任。倘
若背叛——滥用知识，或轻忽漠视——即便此刻，你仍可能从崇
高之位坠落。伟大之人，即使在门槛前也会却步；他承受不住责
任之重，无法前行。故此，当怀敬畏战兢之心等候那时刻，并为
战斗整装备战。

19. 已立于神性门槛上的人，无法给予法则或指引。然为了启迪
弟子，那最后的奋斗或可如此言说：

持守那无质无存之物。

20. 只听那无声之音。

21. 只见那内外感官都见不著的东西。

愿平和与你同在。

△



注解

规则一注解：野心

野心是最初的诅咒，诱引那些欲超越同侪的人。这是追求回报最简单
型态。拥有才智与力量者，不断被它带离更高的潜能。然而它仍是必要之
师。野心结出的果实，终在口中化为尘土与灰烬；正如死亡与别离，终将
让人明白：自私行事，只会招致失望。

这第一条规则看似简单，却不可轻忽。凡人的恶习经过微妙转化，会
以另一副面貌重回弟子心中。说「我不会有野心」很容易，但若能保证说
「上师窥见我心，必见全然澄净」，就难得多。那些纯粹因热爱艺术而创
作的人，往往更稳健的走在正途，而非如某些人，自认已消除我执，实则
只是扩张经验与欲望范围，将兴趣转移至更广生命的神秘主义。此理同样
适用于另外两条看似简易的规则。

细细体味，莫让内心轻易欺瞒自己。此时尚在门槛，过错犹可修正；
若携之同行，它便生根结果，届时你要么忍痛毁去，要么承受其苦。

规则五注解：分离之妄

莫以为能置身于恶人或愚人之外。他们即是你自身，虽程度上不及你
的师友。若对任何邪恶的人事，内心萌生与之切割的念头，你便造下业
力，将自己与该人事捆绑，直至灵魂领悟：万物本不可孤立。

须知，世间的罪恶与耻辱，即是你的罪恶与耻辱——因你是其中一部
分；你的业力与大业力紧密交织。在获取真知以前，你必须历遍一切，污
秽或洁净。因此谨记：那件你不敢触碰的脏衣，昨日可能属于你，明日亦
可能归于你。若因恐惧转身逃离，它反而更紧攫住你。



自以为义者，为自己铺就泥泞之床。持戒只因持戒是对的；非为保持
自身洁净。

规则十七注解：道路与真理

「去寻找道路」这五个字看似轻微，不足以独立成则。弟子或问：我
不是已寻得道路？何必再思这些念头？切莫匆匆掠过。停下来，想一想：
这真是你渴求的道路吗？抑或你视野中只有模糊的远景——待攀的高峰、
待完成的伟业？请留心：寻找道路，只应为了道路本身，而非为了踏上它
的双足。

此规则与第二系列第十七条相呼应。弟子历经漫长努力与多次胜利
后，赢得最终战斗，求得最后奥秘，才预备踏上更远的路途。当这宏大教
诲的最终奥秘揭示时，其中便开启一条新道路之玄机——它超越一切人类
经验，全然超乎人类的感知与想像。

此处每一点都须驻足深思。每一点都须确信：选择道路，只为道路自
身。道路与真理先行，生命随后。

规则二十注解：经验与光明

藉检验一切经验以寻求光明；且记住，我此言并非鼓励你屈从感官诱
惑以求知。在成为神秘主义者之前，或可为之，之后则不可。一旦选择并
步入此道路，便不能无愧地屈服于那些诱惑。然而，你可无惧地经历它
们；可度量、观察、测试它们，怀著笃定的耐心，等待它们不再动摇你的
时刻。

莫责备那些屈服之人；应向他伸手，他身为同行朝圣者，双足正陷于
泥泞而沉重。弟子啊，须知善人与罪人之间的鸿沟虽大，善人与得道者之
间的差距更大；而善人相较于立于神性门槛者，其距离更是无可估量。因
此谨慎，勿过早自认与众不同。



当你找到道路起点，灵魂的星光便会显现其辉；借此光芒，你方知它
燃烧于何等巨大的黑暗之中。在赢得最初的大战之前，心智、内心、头脑
皆晦暗不明。莫为此景象惊惧；应将目光凝聚于那点微光，它将逐渐扩
展。且让内心的黑暗助你理解——那些从未见过光明、灵魂深陷困顿之
人，是多么无助。莫责备他们，莫回避他们，应致力减轻世间沉重的业
力；帮助那少数强而有力的手，它们正阻挡黑暗势力取得全胜。

你将进入一种喜悦的伙伴关系，这带来骇人的艰辛与深沈的悲伤，也
带来巨大且不断增长的快乐。

规则二十一注解：觉醒与寂静

花朵绽放，是感知觉醒的辉煌；它带来信心、真知与笃定。灵魂休止
之时，惊叹随之而来，继而满足——那便是寂静。

弟子当知，那些体会过寂静、得其安宁且保有它力量的人，他们同样
渴望你能经历这一切。因此，当弟子有能力步入「学习之堂」，他总会在
那里遇见他的大师。

求者必得。但世人虽不断祈求，声音却未被听闻。这是因为他只用心
智求索；心智之音，仅能在心智的界域回荡。故此，唯有当一个人已走过
前二十一条路，这法则方为他显现。

所谓阅读，就奥义而言，是以灵性之眼观看。所谓祈求，是感受内在
的饥渴，是朝向灵性的渴望。若人能以这种方式阅读，意味著他已多少获
得满足这饥渴的能力。弟子准备好学习时，便会被接纳、被承认、被认
可。必然如此，因为他已点亮自己的灯，再也无法隐藏。然而，在最初那
场伟大战斗胜利之前，这般学习是不可能的。心智或可识别真理，灵性却
无法承接。一旦弟子穿过风暴，取得宁静，他便永远可以学习，即便仍会
动摇、迟疑、转身。寂静之声仍在他内里低语。纵使他日后完全离弃这道



路，有一天，那声音终将回响，将他低等的欲望与神圣潜能分隔开来。届
时，他将归来，伴随小我被弃的痛苦与绝望的哭喊。

因此我说，愿平和与你们同在。我将我的平和赐予你们；此言唯大师
能对他所爱的弟子说，那弟子如同他自己。这也可以对全然不解东方智慧
的人说，并日复一日，更完整地对他们言说。

△ 关注这三条真理。它们本是一体。

第二部分

(6) 能够站立，即是有了信心；能够聆听，即是开启了灵魂的门户；能
够看见，即是获得了知觉；能够言语，即是取得助人的力量；能够战胜欲
望，即是学会驾驭自我；达到本体觉知，即是退入内在堡垒，得以公正审
视人格；得见灵魂盛开，即是短暂瞥见内在转为圣容，那将使你终究超脱
人性；能认知它，即是完成大业，因你能凝视炽烈光芒而不转睛，不似见
了可怖幻影般惊惧退缩。后者确会发生于一些人身上，使他们失却唾手可
得的胜利；去聆听寂静之声，即是明白唯一真证的导引来自内在；步入
「学习之堂」，即是使自身进入可学的状态。那时，将有许多为你写就的
话语，以火热的文字书写，令你易于阅读。因为弟子准备好时，大师也已
准备好。

(7) 第五条注：首先，在你自己的内心寻找它、倾听它。起初你可能会
说它不存在，只寻到不和谐。那就看得更深些。若你仍失败，停下来，再
看深一层。每个人心中都有一种天然的旋律，一处隐蔽的泉源。它或许被
掩藏，完全覆盖，寂然无声——但它确在那里。在你本性最深之处，你会
发现信心、希望与爱。选择邪恶的人，拒绝内观，对自己内心的旋律阖上
耳朵，如同对他灵魂的光明视而不见。这是因为他发觉活在欲望中更为容
易。但在一切生命之下，是那无法遏制的强大洪流；大水确在那里。找到
此，你就会发现万物皆是其一部分，纵是最恶劣的生灵亦然；无论他们如



何对事实闭目，或为自己构筑出何等恐怖的幻影形体。就此意义，我要告
诉你们：你所奋斗的一切存在，皆是神圣的部分与火花。你活在一个如此
欺诳的幻象中，以至于难以猜测他人心中何处觅得那甜美之音。但须知，
它必在你自身之内。在那里寻找，一旦听闻，你便更容易在周遭辨认出
它。

(8) 第十条注：这须从绝对非个人的角度审视，否则你的视野将被染
色。因此，必须先领会何谓非个人性。

智性是公正的：无人是你敌人，无人是你朋友。他们全是你的教师。
你的敌人成为一个你必须解开的奥秘，纵使历时长久：因为人必须被理
解。你的朋友成为你自身的一部分，是你自己的延伸；这是一个更难解读
的谜。唯有一事更难知晓，那便是你自己的心。直到人格的束缚松开，你
方能开始窥见本体的深邃奥秘。除非你置身人格之外，它不会向你展现，
让你觉知。也唯有那时，你才能掌握并引导它。然后，也唯有那时，你才
能运用它的全部力量，将其投向有价值的服务。

(9) 第十三条说明——在你自身获得一定的笃定之前，你不可能帮助他
人。当你学会了最初的二十一条，进入学习之堂，发展了力量，解开了感
官的束缚，你会发现内在有道泉源，言语将从此涌出。

第十三条之后，我无需再添注解。我赐你我的平和。△

这些规则仅写给那些我赐予平和的人；他们能以内外知觉，阅读我所
写下的文字。



评论I
「在眼睛能够看到之前，须先无法流泪。」

凡读此书者皆应记取：若只视之为寻常英语写成，那么内容就只是略
含哲理，意义微茫。许多人这般读法，只觉味如浓盐橄榄，并非鱼子酱。
请务必留心，莫作此观。

另有读法，对许多作者而言，这甚至是唯一有效的途径。即读言外之
意，而非纸面文句。这其实是破译一套深奥密码的过程。所有炼金术典
籍，皆以我所谓的密码写就，历代大哲与诗人皆曾运用。那些开悟者在生
命与知识中系统地使用它；他们给出了最深邃的智慧，却将真正的奥秘藏
于建构的词语之内。只能如此。因自然法则坚持：人须自行读出奥秘，别
无他法可得。求生者必自食其粮：这简单法则，于更高生命亦然。人若欲
在更高生命里行动生活，不能如婴儿般受人哺喂；他必须自己进食。

我愿将《道路上的光》部分内容，以较新或较浅的言语转述；却不敢
称此举为解释。面对聋哑者，就算将词句以各种语言翻译，并在他耳畔高
声念诵——这不会使真理更易明了。但对于耳聪目明之人，总有些语言比
别的更易领会；我正是为这些人而讲。

我深知此书第一则箴言，其内在意义对许多人仍是密封的，尽管他们
对本书宗旨略知一二。

神秘主义的入口，立著四条经过验证的真理。多道「黄金之门」挡在
门槛；但也有人穿越这些门，见到了崇高无垠的彼岸。遥远的时间尽头，
所有人都将穿门而过。但我但愿时间——这伟大的欺瞒者——莫要如此专
横。对于识它爱它的人，我无话可说；但对其他人（这类人并不如常人所



想那样少），时间的流逝如同巨锤重击，而所感知的空间犹如铁笼栅栏；
因此我愿反复转译，直至他们澈底领悟。

写在《道路上的光》首页的那四条真理，指向欲成神秘主义者的启蒙
试炼。未经此关，他甚至触不到知识之门的门闩。知识是人类最伟大的遗
产；那么，他岂不应尝试一切可能的途径去获取？实验室并非唯一能作实
验的场所；须知「科学」一词源于「知晓」，其起源与「辨识」相似。因
此科学并非只关乎物质，亦非仅处理其最精微幽隐的形态。这想法不过是
这时代怠惰精神的产物。「科学」一词涵盖一切知识形式。化学家发现物
质密度中，存在著通往更精微形态的路径，这固然有趣；但此外尚有其他
种类的知识，且并非人人皆将求知欲（渴望严格的科学性）仅限于透过物
质感官检验的实验。

但凡不是愚钝之徒，或未因某种重大恶习而神智昏乱者，多少都已猜
到，甚至可能略有所觉：在身体感官之中，存在更精微的感知。这并无反
常之处；若能将大自然召至证人席，便会发现，寻常视觉所见之物，往往
隐藏著比表象更重要的东西；显微镜为我们打开了一个世界，但在镜中所
见的范围里，仍藏著任何机器都无法探测的奥秘。

整个世界，下至最物质的形体，皆被其内在的一个世界所激活、照
亮。这内在世界有人称之为「星光界」，用其他词汇亦可，尽管它仅指那
「如星光」的世界；但正如洛克所言，星星本是自体发光之物。这性质正
是物质内在之光的特征；因见它者，无需灯盏便能看见。再者，「星星」
一词源于盎格鲁-撒克逊语的「stir-an」，意为引导、激发、推动。无可否
认，内在生命才是外在生命的主宰，犹如大脑指挥唇舌的动作。故此，
「星光性」一词虽不尽完美，于我眼前目的，已足敷使用。

《道路上的光》全书以星光界密语写就，非藉心智之眼无从解读。其
教诲专为孕育、开展人的星光界生命而设。若不先踏出这一步，便无从获
取那「迅捷的觉知」——亦称「明晰的直觉」。唯有这般笃定而精准的直



觉，才能在人意识的奋进疆域内，疾速运转，抵达真正崇高的境地。对渴
望实证之人，依实验的求知太过迂缓；凭直觉掌握知识者，则能以意志强
力运作，迅疾驾驭诸般知识形态，如坚毅工匠紧握手中工具，浑然不顾其
重量或眼前阻碍。他不逐一试探，只取那最称手的。

书中一切法则，并非为所有弟子而写，而是给予那些「求索知识」之
人。故而对其余众生，这些规则既无用处，亦乏兴味。

对所有心向神秘学的人，我只说：先求知识。已有者，将被赋予更
多。等待无益。时间的子宫将在你面前阖上，往后岁月，你仍是不曾诞
生、毫无力量的存在。是以，渴求知识者，当留心这些法则。

这些非我杜撰或发明，仅仅是超然法则的表述，使其疆域内的绝对真
理化为言语，一如统御大地与大气运行的那些律则。

这四句所指的感官，乃是星光体的、内在的感官。

人常因痛苦、哀伤与绝望，而离开凡俗生活；这也才有机会看见那照
亮无垠灵魂的光。他先耗尽了欢愉，继而耗尽了悲苦——直至最后，双眼
再也不会流泪。

这本是自明之理，我深知许多人将激烈否认，反映了他们内在生命的
思想。以星光体之眼去「看」，是一种我们难以即刻领会的运作。科学家
十分明白，新生儿初次驯服自己的视力、迫其服从大脑时，那是何等伟大
的奇迹。每一种感官皆是同等奇迹，视觉之所以居首位，正因它需最惊人
的努力。然而新生儿几乎下意识地完成此事，是习性强大遗传力量的结
果。无人察觉自己曾如何办到；正如我们无法忆起一年前登山时每个细微
动作。只因我们于物质中活动、生活、存在，此觉知已成直觉。

但对星光界的生活则情况迥异。漫长岁月里，人类甚少关注它，乃至
几乎废弃这些感官。诚然，在每一个文明中，当星辰升起，人类总会带著
或多或少的愚昧与困惑，承认自己知晓自身的存在。但大多数时候，则否



认这一点，并在成为唯物主义者后，化作一种奇异之物：一个看不见自身
光的存在，一个不会持续活著的生灵，一头拥有眼、耳、言语与力量的星
光体，却不去运用这些天赋。正因如此，我们已深植无知的习性，如今无
人能以内在视觉观看，除非痛苦令肉眼不仅看不见，更流不出泪——即生
命的水分。无法流泪，意味著面对并征服了纯粹的人性，所达致的平衡已
非个人情感所能动摇。这并非铁石心肠或冷漠。这亦非悲苦耗尽，仿佛饱
经折磨的灵魂再难承载更多痛楚；更非垂暮之人的死寂，其情感迟钝，只
因共振的心弦早已磨损。这些状态皆不适于求道者；若他身上存有任何一
种，在踏上这条路前，必须先予克服。铁石心肠属自私者、利己之徒，而
大门对他们永远紧闭。冷漠属愚者与伪哲人；冷漠的他们只是傀儡，无力
直面存在的诸般真实。当痛苦或哀伤已磨钝了痛的锋刃，结果便是一种近
乎暮年倦怠的状态，如常人往往经历的那般。如此之人不可能踏上道路，
因第一步挑战极巨，唯精神与身体皆强健饱满者，方得尝试。

诚如埃德加‧爱伦‧坡所言，眼睛是灵魂的窗，是灵魂所居幽宫的
窗。这大抵是对文义最贴近的浅白解释。倘若悲痛、沮丧、失望或欢愉撼
动了灵魂，令其无法专注于那启发它的宁静之灵，生命之水便会决堤，将
理智淹没于感官之中——届时万物模糊，窗牖俱黯，光也失了用处。事实
上，若有人立于悬崖之缘，因一时情绪溃散而胆怯，必将坠落。因此人须
保持身姿与平衡，不只在险境，即便平地上亦须如此；大自然亦藉万有引
力相助。灵魂亦然，灵魂是外在肉身与星光界灵性之间的连结；神圣火花
栖于那静止之处，任自然如何震荡，也摇不动那片空寂——永恒如此。但
灵魂可能失却对神圣火花的掌握，乃至忘却它的存在，尽管二者本属一
体；而往往正是情感与知觉，令这握持松脱。

不论快乐或痛苦，皆会激起鲜明的颤动，这颤动便是人所感知的生
命。然而当弟子开始修行，这份敏锐不曾消减，反而加剧。此乃对他力量
的第一重考验：他必须比常人更尖锐地受苦、享乐或忍耐，同时肩负他人



所无的责任——不让痛苦动摇坚定的志向。事实上，他第一步就得牢牢掌
握自己，下定决心；这事无人能代他为之。

《道路上的光》前四则格言，全然指向星光界层次的发展。此发展须
达至某种程度——必须彻底完成——本书后续方得真正领会，而非仅止智
性理解；惟有此时，它方可作为实践指南而非形上论文来阅读。

某个伟大的秘教兄弟会中，每年岁初举行四场仪式，实则正是阐明这
些箴言。仪式仅由初入门者参与，因其主旨是助他们跨过门槛。当人们得
知这些仪式关乎牺牲，便会明白成为弟子是何等严肃之事。首场仪式便是
我一直谈论的：最烈的欢愉、最深的苦楚、失落与绝望，全压在颤栗的灵
魂上；它尚未于黑暗中觅得光明，如盲者般无助。在它能承受这般冲击而
不失平衡之前，星光体感官必须保持封闭。这是仁慈的法则。某些「灵
媒」或「通灵者」未经准备便闯入心灵感应的世界，便是违逆此超自然法
则。违逆自然律者，往往损及身体健康；违逆内在生命律者，则往往丧失
心智健全。这些「灵媒」成了疯人、自毁者、道德沦丧的可怜虫；且往往
终成无信之徒，连亲眼所见亦加怀疑。唯有当弟子成为自己的主人，他才
敢踏上这险径，试图接触那些存活并作用于星光界的存在，乃至觐见我等
所谓的大师——因他们具备宏大的觉知，非但能驾驭自身，更能调御周遭
诸力。

当灵魂为感官而活，其状态是震颤摇摆的；唯有灵魂为知识而活时，
状态方归于安定。这是最接近实情的浅白表述，然它只对智性浅白，对直
觉则不然。人这部分的意识需以另一词汇描述。「安定」或可转译为「归
家」。感官中寻不著永恒的家，因为此等震颤正是「变易」。这是弟子必
须学得的第一个事实。为万花筒里已逝的图景驻足哭泣，毫无用处。

此事众所周知，而布尔沃‧李顿曾描摹过——初涉神秘主义的首度体
验，正是这份难以承受的悲伤。一种空虚感袭上他身，仿佛世界尽成荒
芜，生活不过徒劳。此后，他将首度认真凝思抽象事物。当他凝视——或



试图凝视——自己更高本性那不可言喻的奥秘时，亦引来了初次考验临
身。昔日快乐与痛苦间的摆荡止息了，或许仅有一瞬，但这一瞬已足以将
他从感官世界的紧缚中松解。他触及了更宏大的生命，无论多么短暂；于
是当他重返寻常生活，便被一种虚幻、空无、可怖的否定感沉沉压住。这
便是布尔沃‧李顿《扎诺尼》中初学者所遭的梦魇；就连扎诺尼本人，虽
已悟得伟大真理、获赋巨力，实则尚未真正跨过恐惧与希望、绝望与欢乐
的门槛——它们在这一刻似为绝对真实，下一刻却只成幻影之形。

这最初的试炼，往往是生命的赠礼。因为生命终究是伟大的导师。当
我们掌握了驾驭它的力量，才会回过头来仔细端详，正如化学大师在实验
室里学到的，总比他的学生更深刻。有些人天生离知识之门很近——生命
早已为他们铺好了路，无须惊动那守护入口的可怕守卫。这类人必是天生
敏锐而强韧，能领受最鲜活的欢愉；而后痛苦来临，填满其庞大的责任。
最强烈的痛苦，就落在这样的本质之上，直到意识从昏沈中醒来，凭借内
在的生命力跨过门槛，步入一个宁静之地。此后，生命的震颤便失了暴虐
之力。那敏感的天性依旧要受苦，灵魂却已挣脱出来，疏离地立在一旁，
引领生命趋向壮阔。

凡受时间支配的人，缓慢地走完所有周期，经历一连串漫长的感官生
活，不断承受苦乐的交织。他们不敢稳稳擒住自我之蛇、征服它、进而超
凡入圣；宁可在种种际遇里继续发愁，遭受对立力量的击打。

若这般受时间支配者决意走上神秘之路，这将是他的第一课。假使生
命不曾教导他，假使他尚未积蓄足够力量来自学，却有力气向大师求助，
那么可怕的考验就会临到他身上，像《札诺尼》里描绘的那样：生活的震
荡戛然而止；他必须直面那乍看彷若虚无的深渊，并承受由此引发的冲
击。直到他学会安居于这深渊，在其中寻得安宁，他的双眼方有可能不再
流泪。



评论II
「双耳须先失其敏锐，方能听见。」

《道路上的光》开篇四则规则，乍看奇特，却是全书至关重要的论
述，仅有一条例外。它们之所以核心，在于蕴含了生命法则——那属于星
光体的创造本质。后续诸般规则，唯有在星光体（自体发光）的意识中，
才鲜活起来。一旦掌握动用星光体感官之法，运用它们便成自然；其后的
规则，不过是指导如何运用罢了。我这样说的意思是，对仅在纸面上读到
此四则规则的人而言，这固然是耐人寻味的重要条文。然而，当它们铭刻
于心、践行于生活，这些规则便不再只是有趣或玄妙的形上陈述，而是生
命的真切事实，必须理解，必须亲历。

这四条规则，镌刻在每一处真正活跃的兄弟会大厅。无论此人是否会
如浮士德般将灵魂售予魔鬼，或如哈姆雷特般战败，抑或在辖区内逝去，
这些话都是为他说的。人可在美德与恶习间抉择，但唯有成年者能如此；
婴孩或野兽无法选择。因此，对弟子而言，须先成为弟子，尔后才见可选
之路。努力成为弟子，实为一场重生，且须在无师指引下独力完成。在学
会这四条规则前，任何老师于他皆无用处；这便是「大师」之名的由来。
未通过此四则，无论大师是光明慈爱的觉者，抑或黑暗的开悟者，皆无法
真正影响一人。

我曾说，眼泪可称为生命的水分。灵魂之眼欲见超凡世界，必先搁置
凡人情感，获致一种不为厄运所撼的平衡。

大师之声总在世上回荡；但欲听闻，双耳须不再接收那搅动个人生命
的声响。欢笑不再取悦内心，愤怒不再激恼它，温言软语也不再带来抚
慰。因为内在已是屹立不摇的平和之境，无人能扰；双耳不过是外在门
户。



正如眼睛是灵魂之窗，耳朵亦是灵魂之门。透过这些，人知晓世界的
纷乱。那些征服生命、超越弟子层次的伟人，能在人类的震荡与万花筒般
的变动中，保持宁静，不受干扰。他们内在怀有确凿的知识与圆满的平
和；因此，不为周遭人群变幻的声浪所煽动或亢奋，那些只是零碎而谬误
的信息。我所指的知识，是直觉的知识。这种确切的信息，永无法藉刻苦
钻研或实验获取；因这些方法仅适用于物质，而物质本身全然不稳，恒处
于变易之中。科学家所理解的自然与物质生命，其中最绝对、最普遍的定
律，也会在此宇宙寿终时湮灭，唯余其灵魂静默长存。那么，凭努力与观
察所得的自然法则知识，价值何在？望读者或评论家勿以为我意在贬低科
学所得之知识或研究。恰恰相反，我视科学家为现代思想的先驱。在古昔
文学与艺术盛时，诗人与雕塑家得见神圣之光，将其化入自身的伟大语
言。可惜，那辉煌岁月已葬于遥远往昔，与菲迪亚斯之前的雕塑家、荷马
之前的诗人一同沉寂。奥秘不再统御思想与美的疆域；成为主宰力量的是
人类生命本身，而非超乎其上的存在。但科学家前行之方向，非出己愿，
实为环境所迫，不断朝可释与不可释之物的边界推进。每一项新发现，都
推著他们向前一步。因此，我极推崇经研究与实验所得的知识。

但直觉的知识截然不同。它非以任何方式取得，而是灵魂本具之能。
我所指的，并非「动物之魂」，这在死后因欲望、喜好或恶行记忆而萦绕
人间；而是那活化一切个体存在的「神圣灵魂」。

这本是灵魂固有的能力。有意为弟子者，须凭强烈、坚决且不屈不挠
的意志，唤醒对直觉知识的觉知。我用「不屈不挠」一词，自有深意。唯
有那些不可驯服、不受支配，深知自己必须驾驭人性、乃至自身神性之外
一切的人，方能唤醒此能。「信则无所不能。」怀疑者讥笑信仰，且以心
中无信为傲。实则信仰是伟大的引擎，是巨力，确能成就一切。因它是人
的神性部分与小我之间的盟约。



欲得直觉知识，非用此引擎不可；若不信内在存有此知，又如何能宣
称拥有并运用它？

失此信念，人便比潮水中任意漂木残骸更无助。漂木随波逐流；人亦
可能被命运的机遇摆布。但这般冒险终究是外在且微末的。奴隶纵使身戴
锁链拖行于街，仍可保有哲人的宁静灵魂；伊比鸠鲁便是明证。人可能享
尽世间荣华，看似主宰自身命运；内心却无宁静，无确信，每一缕思绪的
浪涛都能动摇他。这些无常的浪潮不仅冲荡人身，如水面浮木——那倒不
算什么。可怕的是，它们会侵入灵魂之门，冲刷灵魂，使之盲目空洞，丧
失所有永恒的悟性，以致浮光掠影都能左右它。

容我举一例阐明。设想一位写作的作家、绘图的画家，或正聆听脑中
涌现旋律的作曲家；让他每日站在大窗前，望著繁忙街道度日。活跃的生
命力会蒙蔽他的视听，都市的熙攘车马不过是一场过眼云烟的盛会。但若
换作一个心智空洞、漫无目的之人，坐在同一扇窗前注视往来行人，他反
而会记住那些偶然令他愉悦或兴味的面孔。心智与永恒真理的关系，亦是
如此。若心智不再将波动、片断知识或不可靠的信息传递给灵魂，那么在
学会第一条规则后，于内在平和之处，真知之光便会迸发成火焰。于是耳
始能闻。起初极模糊。实相生命初萌的迹象，确是如此微弱轻柔，有时竟
被当作纯粹的幻想而忽略。

但在能超脱纯粹想像之前，他必须面对另一种虚无的深渊。唯有对一
切转瞬之声闭耳不闻，彻底的寂静才会降临；那寂静甚至比空间的无形空
虚更令人惊怖。我认为，我们对虚空唯一的心智概念，化约至思维最基本
元素，便只剩黑暗。对多数人而言，这是巨大的生理恐惧；若视之为永恒
不变的事实，对心智而言无异于湮灭。但这只是感知的泯灭；即使在最深
黑暗里，一句话语的声音也可能出现，带来慰藉。当弟子寻得通往这黑暗
可怖深渊的路，必须紧闭灵魂的每一扇门，不让慰藉者与敌人进入。正是
在这第二项努力中，他才体认痛苦与快乐原是同种感知，从前却未能察



觉。因为当灵魂抵达此寂静的孤独时，它会如此渴望、热切地追求一点可
依凭的感知，以致不论苦乐皆被热烈迎纳。达此意识时，勇者会把握并持
守，从而可能顷刻摧毁「敏感性」。当耳不再辨别愉悦或痛苦，便不再受
他人声音影响。届时，他方可安然开启灵魂之门。

「视觉」是第一项也是最易的努力，因它部分凭借智性完成。智性能
征服内心，在寻常生活中已是常识。故此初步步骤仍属物质支配的范畴。
但第二步不许有这类协助，亦不许任何物质性援手。我所谓物质性援手，
是指大脑、情感或人类之魂的运作。当强迫耳只聆听永恒寂静时，我们称
之为「人」的存在，便不再成其为人。只要稍微考察他人施加于我们的千
百影响，就会发现必然如此。弟子将履行成人一切职责；但他会依凭自身
的是非判断而行，而非任何个人或群体的观点。这是遵循知识信条的自然
结果，而非盲从任何教条。

弟子欲得必要的纯粹寂静，必须将心与情感、大脑与智性暂置一旁。
两者皆如机械，随人之寿尽而消亡。唯有超越它们的本质，才是驱动人的
力量，使人得以活著；而今，此刻此本质必须被唤醒，并采取行动。此刻
最是危险。在第一个考验中，人因恐惧而狂乱；布尔沃-莱顿所写的便是这
第一关。但未有小说家续写第二考验，虽有诗人触及。其微妙与巨险在
于：一个人的力量，决定了他跨过这关的机会。若他有足够力量唤醒那惯
常沉睡的部分——即最高本质，他便有力开启黄金之门，成为真正的炼金
术士，握有生命的灵药。

就在此经历的当下，神秘主义者与众人分道，走入属于他自己的生
活；他踏上个人成就之途，不再仅仅服从于主宰尘世的神灵。这将自我提
升为独立力量的过程，实则使他等同于生命中更高尚的力量，与之相融。
因为他已超越此世的力量与宇宙的定律。这正是人类在巨大努力中唯一的
成功希望：从当下立足之处，纵身跃向下一处，立即成为神圣力量的一部
分——如同他始终是智慧力量的一部分，也属于那伟大本性的一部分。他



总走在自己的前方，若你能理解这般矛盾。那些持守此立场的人，相信自
己，也相信整个种族与生俱来的进取之力，他们是兄长，是先驱。每个人
都须独自完成这惊险的一跃；然而，知道他人也曾走上此路，亦能成为暗
中的支持。他们或许已在深渊中迷失；无论如何，他们有勇气踏入深渊。
我说他们可能迷失，只因一个事实：已通过之人无从辨认，除非两者皆抵
达另一种全新的状态。此刻无需讨论那是何种状态。

只说一点：当人步入寂静的初期，他会失去对朋友、爱人以及所有亲
近之人的感知；也看不见他的老师与前行者。我解释这点，是因为罕有人
在通过时不发出痛苦的哀叹。若心智性先明白，完全的寂静是必经之路，
这哀叹便不会成为途中的障碍。你的老师或前辈或许会握紧你的手，给予
人心所能及的最深同情。但当寂静与黑暗降临，你便对他失去一切感知；
你孤身一人，他无法相助——并非他的力量消失，而是你唤醒了自己的大
敌。

我所指的大敌，正是你自己。倘若你有力量在黑暗与寂静中直面自己
的灵魂，你便能战胜那仅居于感官中的、肉体或动物的自我。

这话听来复杂，其实简单。当人类达致其圆满之境，且文明处于极盛
之时，他正伫立于两团烈火之间。若能继承那伟大的遗产，动物性的生活
重担自会轻易脱落。若不能，人类种族便会盛开，随后低垂、死亡、腐
朽、从地表消逝，无论那花曾开得多灿烂。这番艰巨努力留给个人完成：
拒绝被更高的本性吓退，也拒绝被更低等、更物质的自我拖累。每个达成
者，都是种族的救赎者。他或许不宣扬自己的作为，或许隐于秘密与寂
静；但事实上，他在人类与其神圣部分之间系起了连结；在已知与未知之
间；在市场的喧嚣与喜马拉雅雪山的静谧之间。他不必走入人群去建立这
连结；在星光界里，他就是那连结，而这事实使他成为与他人不同层次的
存在。即使在求知的最初阶段，当他才迈出第二步，便会感到脚步更稳，
意识到自己是被整体所认可的一部分。



这是生命里不断涌现的矛盾之一，也为小说家供给了素材。神秘主义
者发现，当他努力活自己选择的生活，这些矛盾愈发鲜明。当他退回内
在、能够自我依靠时，却更确切地成为明确思想与情感的洪流之一部分。
当他学会第一课、征服内心的渴求、拒绝依赖他人的爱时，反而更能够激
发爱。当他抛弃生命，生命却以新的形态与意义重新降临。对人而言，世
界始终是个充满矛盾的地方；当他成为弟子，便发现生命可被描述为一连
串悖论。这是自然中的事实，原因也不难理解。人的灵魂「如孤星独
居」，就连我们中最邪恶者也不例外；同时人的意识受振动法则与感官生
活支配。仅这一点，便足以造就性格的复杂——这正是小说家的素材；每
个人都是谜，对朋友、对敌人、对自己皆是如此。他的动机往往无从发
现，无法探测，无人明白他为何这样或那样做。弟子努力唤醒那星光体部
分的意识，他的力量与神性正沉睡其中。随著这意识苏醒，人内在的矛盾
会比以往更加显著；他们经历的悖论亦然。因为人当然创造自己的生活；
「敢冒险，才有历险」这句睿智的谚语，源自真实的事实，也涵盖了整个
人类的经验范畴。

施加于人神圣部分的压力，会反过来影响人的动物本性。随著寂静灵
魂的觉醒，它使人的寻常生活更有目的、更鲜活、更真实，也更负责任。
在前述的例子中，那些退回自身堡垒的神秘主义者找到了自己的力量；同
时立即觉察到随之而来的责任。他的力量并非来自个人权益，而是因为他
是整体的一部分；当他脱离生命的动荡、能够稳稳站立，外在世界便呼唤
他前去协助。内心也是如此。当它不再索求，反而被呼召去慷慨给予。

《道路上的光》被恰当地称为一本充满悖论的书；当它述及弟子切身
的个人经历时，又怎能不是如此？

若要获取星光体感官的视觉与听力——或者说，若要觉醒并敞开灵魂
所有门户，本是艰巨的工程，或许须耗费无数转世的光阴来交换。然而，



当意志足够强韧，奇迹也能在一瞬间完成。那时，弟子便不再是时间的奴
仆了。

前两个步骤属于退守；意即从当下的处境抽身，而非迈向另一种境
况。随后的两步则为进取，意味著朝另一种存在的状态前行。



评论III
「在声音能够于大师们面前发言之前。」

言语是沟通的力量，掌握它，便踏入积极的生命。

首先容我稍作解释，《道路上的光》里的规则如何编排。前七条编号
规则，是前两条未编号规则（已在先前两篇论文中讨论）的子则。这些编
号是我所加，为了阐明那些未编号的规则。至于第八至十五条编号规则，
则归于本篇即将介绍的未编号规则之下。

这些规则专为弟子而写，旁人不会感兴趣，想必也无人愿意费神深
读。前两条规则，所需投入的努力，需如外科医生的刀那般精准，必要时
我将细说。弟子须独自面对那条蛇——他的小我；他必须用自己的意志，
压制人性的欲望与情绪。唯有完成或部分完成这项任务，他才可请求大师
相助。否则，灵魂的门窗便会模糊、盲目、转暗，知识再也无法透入。这
本书页无意教人如何处理自己的灵魂；我只提供知识给弟子。之所以不写
给大众阅读，是因为受到超自然界不变法则的阻拦。

我写下的这四条规则，是给愿意研习的西方人；也如我所言，它们铭
刻于每个活跃兄弟会的前厅。甚至能说，它们刻在每个活跃的、已消逝
的，或尚未成形的教团前厅。当我说兄弟会或教团，并非指学者与知识分
子的随意组合；我指的是超自然界的实存事实，是通往绝对神或善的发展
阶段。在这过程中，弟子遭遇不同程度的和谐、纯粹知识与真理；当他踏
入这些不同阶段，便发现自己成为所谓人类意识层面的一部分。他遇见与
他同等的人，具备一样无私的品格，他与他们的连结变得永久而不可分
割，因为这建基于本性深层的相似。对他们而言，誓约无需以凡俗言辞或
形式表达。这便是我所知兄弟会的一面。



弟子征服第一条规则后，会发现自己立在门槛上。此时，若意志足够
坚定，他的言语力量便会浮现；这是一种双重力量。随著进展，他进入一
种开花状态，每个绽放的花蕾都散发出自己的光芒或花瓣。若要行使这新
天赋，他必须以其双重特性运用。他从内在发现了在大师面前发言的能
力；换言之，他有权要求与最神圣意识状态中的元素互动。但他也发现，
因其本质，他必须同时以两种方式行动。他无法将声音传送至诸神所居之
高处，除非先深入那没有光亮的深渊。他受铁律约束。若他要求成为入门
者，必须先成为仆人。然而，他的服务是崇高的，只因参与者的品格如
此。因为大师们也是仆人；他们提供服务，尔后获得回报。他们部分的服
务，是让知识触及弟子；而弟子首要的服务，是将所得知识分享给那些尚
未准备好立于他所在之地的人。这不是任何大师、教师或圣人的任意决
定；这是弟子所进入的生命法则。

因此，古埃及兄弟会聚所的内门上刻著：「劳动者应得其报酬。」

「求者必得。」听来似乎容易得难以置信。但除非弟子已获得助人的
能力，否则他尚不能「求」（此处指经文所用的神秘意义）。

为何如此？这句话听来太教条吗？

若说跳跃之前必须站稳脚步，这会太教条吗？这里的立场相同。若给
予了帮助、完成了工作，便能获得实质的回报；不是我们所谓的个人酬
劳，而是因具备共同性质而获得。这是神圣的付出；他们要求你在成为其
一员之前，也须付出。

弟子勤于发言，便能发觉此法则。言语是种礼物，只赐予有力有识的
弟子。通灵者纵能涉足「心灵感应-星光界」，若未即刻索求并持守，便寻
不著确切言语。若他耽于灵异现象，或仅是星光界的环境感兴趣，便无法
直抵思想之光线，唯在彼处浮沉自娱，犹如尘世生活。固然，在「心灵感
应-星光界」中，他仍可习得一二简单课程，正如物质与智性生活亦能授予



浅显教训。人必先学此课；若未习得这些早阶之功，便贸然踏入弟子之
道，必因无知而受苦。这些课程至关紧要，须以至要之法研习，反复历
练，直至浸透万物。

言归正传。入门者求取所谓发言之能时，须向伟大者呼告，求其指引
——此伟大者立于他所踏入的知识光辉最前沿。当他如此行，其声音会被
所接近的力量反弹，回响于人类无知之深渊。世间存在著教导人的知识和
有益力量；这讯息以某种混沌朦胧之姿，传予任何愿闻之人。弟子若欲跨
过门槛，必得传此讯息，并以某种方式将其镌刻留存。

弟子往往会对自身的粗陋与未准备好所惊；于是生出做好此事的渴
望，而这助人之愿，便催生了力量。这渴望纯粹降临其身；实现时无功无
名，亦无私己回报。故此，他得了实现之力。

纵观我们所能追溯的过去历史中，皆清晰昭示：入门者所受的第一项
使命，从无功勋、无荣耀、无报偿可言。神秘主义者总遭嗤笑，灵视者总
被怀疑，然这些具备额外智识之人，终为后世留下了文字纪录。在大多数
人眼中，这些记载无谓而虚妄，即便作者享有从遥远过去发声之利。而那
承担此任的弟子，若暗怀名望或成功之想，盼以师者与使徒之姿现身人
前，则他未起步便已落败；其隐藏的虚伪不仅毒害己魂，亦污损所触他人
之灵魂。他在暗处崇拜自己，这偶像崇拜之举，必招致自身的苦果。

弟子若拥有涉入之力，且强韧得足以穿透每一重障碍，当神圣讯息降
临其灵时，他将全然忘我，沉入全新的觉知。若这崇高接触真能唤醒他，
他便成为神圣之一员；他将渴望给予而非索取，愿助人而非受助，决意喂
养饥者而非自取天界琼浆。其本性已然转变，往日驱动人心的私欲，顷刻
离他而去。



评论IV
开悟者的隐居

「声音须先失却伤人的力道，方能在大师面前开口。」

多数对神秘学仅止皮毛的人，总追问同一件事：若世间真有开悟者，
为何从不现身示现神力？若说这群智者长居喜马拉雅幽僻之地，那正好证
实他们不过是稻草人偶。不然，为何偏要躲得那么远？

遗憾，这非关个人选择，而是大自然定下的安排。地球上有几处地
方，令人感觉不到「文明」的进程，连十九世纪的热潮也未能渗入。在这
些得天独厚的角落，具有丰足时间与机缘，得以体尝生命的实相；他们不
会被一个稚气、拜金、逐乐的社会所排挤。地球纵有开悟者，也必须为他
们保留隐居之所。这是自然界的常态，亦是超自然深层事实的外在显影。

初学者发出的声音若未褪尽伤人之力，其祈求便不被聆听。因为「神
圣‑星光界」的生命*，犹如自然界生命，皆受秩序统辖，自有中心与边
缘。无论哪一层面，愈近生命核心，知识愈是澄明，那儿全然由秩序统
治；混乱则令外圈昏暗而困惑。事实上，一切生命形式多少都类似某个哲
学流派——总有人不顾性命地献身求道，也总有浮浅之徒来来去去；对此
伊壁鸠鲁曾讽，教他们哲学犹如以叉食蛋奶酱，徒然困难。超星光界的生
命亦复如是；而开悟者在那里拥有更深邃的隐居。那隐居安稳而隐密，连
一丝不谐之音也传不入他耳中。但人立刻会问：若他真具如斯伟力，何需
如此隐藏？答案却显而易见。他为服务人类而存在，将自身等同于全世
界；他时刻准备为人类奉献——借由为人类而活，而非为之而死。为何他
不该为此赴死？正因他是整体的一部分，且是其中最珍贵的部分之一。正
因他活在自己不愿破坏的秩序法则之下。他的生命不属自己，而属于背后
运作的力量。他是人类的花朵，蕴藏神圣种子的蓓蕾。他本人即是共通的



瑰宝，受守护、被保全，只为让果实完熟。唯在世界历史的特定时刻，他
才被允许以救赎者之姿走入人群。但对那些有力量脱离群众的人而言，他
总是近在咫尺。对那些强韧得足以战胜人性恶习的人（如四条规则所
示），他总在身旁，清晰可辨，随时应答。

【*当然，凡神秘学读者，透过艾利冯斯·李维与其他作者皆明了，
「星光界」力量不均，混乱难免。但这不适用于「神圣星光界」，那里由
智慧与秩序主导。】

然而这般对自我的征服，意味著摧毁某些性质——多数人视其为坚不
可摧，甚至值得珍惜。所谓「伤害之力」，往往是为了保住一个人所珍视
的一切，不仅在己身，亦在他人。自卫与自保的本能属其中；那份自认为
拥有权利的念头亦属之——不论是身为公民、人类，或仅仅是一个「自
己」的权利；还包括对自尊与美德产生的愉悦意识。此言或许令许多人难
以承受，却真实不虚。因我此刻所写，以及过去对此主题的所有著述，无
一字出于己创。它们源于那伟大兄弟会的传统，那曾是埃及隐秘的辉煌。
铭刻于其前厅的律则，与今日各学派门前所悬并无二致。

自古以来，智者皆离群索居。即便偶为暂定之目的而涉世，他亦能如
旧时般，全然保有其隐居之静谧与安稳。这是他传承的一部分，是他职分
的一部分，无法推却；他不能如西敏公爵那般，声称自己「选择不当公
爵」。在世界诸大都邑，开悟者不时暂居，或仅是途经；但众人皆偶尔蒙
受其实质力量与存在的扶助。在伦敦、巴黎、圣彼得堡，皆有修为至高之
人。然其身为神秘主义者的身份，仅为那些有能力识别者所知——此能
力，正来自战胜自我之后。否则，他们如何能在都市的喧嚣与失序中，哪
怕存留一小时？那混乱造就了心智与心灵感应上污浊的氛围。若无护佑，
其自身成长必受扰乱，其使命亦遭妨碍。初学者或曾偶遇开悟者，甚至与
之同住一屋簷下，却无法认出他，亦无法使自己的声音抵达他耳中。因即
便空间、关系或日常的亲近，也无法破除那道隔绝开悟者的、不可抗拒的



法则。凡音声皆无法渗入其内在的聆听，除非它化为神圣之音——一种不
呼喊自我的声音。任何次等的祈求皆属徒劳，徒然耗费心力，犹如请语言
学教授来教孩童识字。除非一人于内在与灵性上成为弟子，否则对那拥有
多位弟子的师者而言，是视而不见。弟子唯有一途可臻此境：放下其个人
的人格。

欲令声音失却伤人之力，人须能将己身视为茫茫众生之一员，是被存
在之海的振动卷来拂去的一粒沙。据说海底每粒沙皆会轮流被冲上岸，在
阳光下躺卧片刻。人亦如是，被一股巨力驱至此处彼方，各自轮流领受照
临身上的光热。当人能如此将自己的生命视作整体之一部分时，他便不再
为一己之获取而奋斗。这便是舍弃个人的权利。凡夫所期盼的，并非与世
人拥有相等的财富，而是在其所关切的某些方面，比他人优越。但一名弟
子不抱此想。因此，纵然他如伊比鸠鲁所言是「被捆绑的奴隶」，他对此
亦默然不语。他知道，生命之轮不停转动。伯恩－琼斯在他那幅非凡的画
作中已揭示此理——轮子转动著，其上载著富人与穷人，大人物与小角色
——每个人皆有他的好运时刻，即当轮子将他带至顶端时——君王崛起又
倾颓，诗人被颂扬亦被遗忘，快乐的奴隶遭弃置。随著轮子转动，每个人
终将依次被碾过。弟子深知此点，尽管他的责任是尽力活出属其生命，但
他既不抱怨，不为之狂喜，亦不哀叹他人命运更佳。他清明地知晓，所有
人皆在学习一门功课；他微笑望著那些社会主义者与改革家，试图纯凭外
力重整环境，殊不知那环境正是人性自身力量所生。这无异以卵击石；是
白白耗损生命与心力。

意识到这一点，人便放下他幻想中的个人权利，无论那是何种权利。
这便拔除了常人皆有的那根尖刺。

当弟子充分认识到，个人权利的念头不过是己身有害性质的产物，是
自我之蛇的嘶嘶吐信，以毒刺荼毒自己与周遭生命时，他便准备好参与那
每年一度、为所有准备妥当的初学者开启的仪式。他舍弃一切防御与进攻



的武器；一切思想与内心的兵械，以及头脑与灵性的武装。他再也不会将
另一人视为可批评或谴责的对象；初学者再也不会为自卫或辩解而提高嗓
音。当他自那仪式重返世间，将如新生婴儿般无助且无蔽。的确，他正是
如此。他已开始在生命更高的层面重生，在那微风拂煦、光明粲然的高
原，从此双眼以全新的洞察，睿智地凝视世界。

前文曾述，弟子放下个人权利意识后，还须放下自尊心与对美德的感
觉。这听来或许像是可怖的教条，然而所有神秘主义者皆清楚知晓，这并
非教条，而是事实。凡是自觉比他人神圣者，凡是因自认无罪免愚而沾沾
自喜者，凡是觉得自己更有智慧、或在任何方面高于同胞者，皆无法成为
弟子。一个人必须变得如同小孩，方能进入天国。

美德与智慧诚然高贵；然若滋长傲心，令人自外于群，则无异于那自
我之蛇换了更精致的躯壳，重新缠绕上来。它随时可能现出粗蛮原形，狠
狠噬人——譬如煽动谋杀，为利为仇；或驱策政客，为己为党，不惜牺牲
众生。

实则，丧失伤人之力，方意味著那蛇不只被按住，更是被杀灭。若仅
令其昏沉，它总会醒转，诱使弟子挟知识力量行自私之事，终沦入众多黑
巫之门。毁灭之路何其宽阔平直，蒙眼亦能摸索前行。那确是毁灭之路：
人一旦开始独为己活，视野便日益缩小，直至那强烈的内缩之力，将他囚
入针尖般的隅隙。日常所见，正是如此：人一自私，便成孤岛，索然无
趣，亦不可亲。这景况著实可怖，众人终将远避极端自私者，如猎物惊
逃。试想，若在更高的生命层次上，加上知识的附加之力，再经累世轮
转，那又将是何等骇人。

故而，我劝你在门槛前驻足深思。因那未经全然净化的初学者，其呼
求无法抵达圣觉者的隐居之境，反倒可能唤醒蛰伏于人性暗处的可怖力
量。



* * *

「在灵魂能立于大师面前，双足必已浸沐于心血的洗礼。」

此处「灵魂」一词，指的是神圣灵魂，或称「如星之灵」。

「能立」即是「有信心」；有信心，意味弟子对己确然有把握，已然
舍弃情绪、自我，乃至人性；他不知恐惧，不觉痛苦，全副意识凝注于神
圣生命——那以「大师们」一词象征呈现者。他无眼、无耳、无言、无
力，唯存于至高感官所接引的神圣光明中。于是，他无所畏，无所痛，无
焦虑亦无沮丧；其灵魂巍然屹立，不退不延，沐于沛然神光，透彻全身。
至此，他方继承其业，得宣称与人类导师同源；他昂首直立，呼吸著与他
们一样的空气。

然在臻至此境之前，灵魂的双足，必须浸沐于心血的洗礼。

首要律则，在于牺牲或放下一个人的内心及其情感；所求的，是「臻
至一种不为个人情绪所动的平衡」。坚忍哲人亦如是行：他置身局外，平
等看待自己与他人的苦难。

同理，在神秘家的语汇里，「眼泪」一词表述的是情感之魂，而非其
物质表象；故而此处「血」所象征的，亦非肉身赖以存活的血液，而是人
性中那股活跃的创造性本源——它驱使人投身人世，遍尝苦乐悲欣。当他
已让这血自心中流尽，便能以纯净的灵性之姿立于大师之前，不再为情感
与经验而轮回。纵然其命运或仍需历经漫长时劫，于粗重物质中连续转
世，他却已无所渴慕，因为那粗糙的生存欲望已自他身上褪去。当他投身
肉体，只为践履神圣目标，完成「大师们」的工务，别无他图。他不求快
乐，不避痛苦；不索天堂，不畏地狱。他所进入的伟大遗业，并非对所舍
弃之物的补偿，而是一种境界——单纯抹去了对那些事物的记忆。如今，
他不再活于世间，而是与世共存：他的视野，已扩展至宇宙的宽度。

△




