


書名：道路上的光

作者：梅柏·柯林斯（Mabel Collins）

版本：中譯本第二版（神秘學講堂）

日期：2026/02/13

僅作學習參考用途，不得販售



目錄
規則 I.

II.

註記

評論 I

II

III

IV



第一章
這規則是為所有弟子寫下的，務請留意。

在眼睛能夠看到之前，須先無法流淚。雙耳須先失其敏銳，方能聽
見。聲音須先失卻傷人的力道，方能在大師面前開口。在靈魂能立於大師
面前，雙足必已浸沐於心血的洗禮。

1. 消除野心。
2. 消除貪生的慾念。
3. 消除渴求舒適的念頭。
4. 工作須如野心家那般勤奮，尊重生命須如貪生者那般虔敬，保持

快樂須如享樂者那般自然。

在心底搜尋邪惡的根源，並將其拔除。它既在虔誠弟子心中蔓延，也
在慾望之人心中滋長，唯有強者能將其根絕。弱者只能任其生長、結果、
枯亡。這株植物無分年歲，皆可存活蔓延。待一個人身上積聚無數它的形
跡，它便開花。欲踏上力量之途，必得將此物從心中撕離。心會因此流
血，生命彷彿徹底瓦解。這份磨難必須承受：它可能出現在生命階梯的第
一級險階，也可能直到最終一步才降臨。但弟子啊，請記住，你必須忍
耐，並將靈魂的能量傾注於此。莫活在當下或未來，要活在永恆裡。在那
裡，這巨大的雜草無處綻放；存在的瑕疵將在永恆之思中抹去。

5. 消除一切分離之感。

6. 消除渴求感知的慾望。

7. 消除渴望成長的念頭。

8. 然而，要獨立且孤絕地存在，因任何具象之物、任何意識到
分離的存在、任何非永恆的事物，皆無法助你。藉由感官學習並



觀察，唯此方能初識本體，從而踏上階梯的第一步。要如花朵般
生長，無意識地，卻急切地向空氣舒放它的靈魂。同樣，你必須
向前努力，向永恆舒放你的靈魂。但引發你力量與美麗的，須是
「永恆」本身，而非成長的慾望。前者令你在純淨中繁茂；後者
則因渴求個人位階而僵固。

9. 只渴望你內在已有的。

10. 只渴望超越你自身的。

11. 只渴望那不可企及的。

12. 因世界之光就在你內在，那是唯一能照亮道路的光。若你無
法在內在覺察它，別處尋覓亦是徒然。它超越你，因當你觸及它
時，你已失去了自己。它不可企及，因它永遠後退。你將步入那
光中，卻永不能觸及火焰。

13. 熱切渴望力量。

14. 熱切渴望平和。

15. 將對「靈性財產」的渴望置於一切之上。

16. 但這「靈性財產」，僅屬於純潔的靈魂，因此所有純潔的靈
魂皆平等擁有；唯有當他們合而為一時，才成為整體特有的財
產。渴求那純潔靈魂所能持有的財產吧；你能為生命一體之靈積
累財富，那正是你唯一的真實本體。你應渴望平和，那神聖無擾
的平和，靈魂在其中生長，宛如靜止湖面上的聖花。弟子應渴望
力量，是那使他在世人眼中，看似無足輕重的力量。

17. 去尋找道路。

18. 退入內在去尋找道路。

19. 向外勇敢前行去尋找出路。



20. 不要只局限於一條道路來尋之。對於不同稟性者，有各自理
想之途。然欲覓此途，並非只靠虔誠、宗教式的觀照，亦須憑熱
切的進取、自我犧牲的勞苦，乃至對生命的體察。只憑其中一兩
個，弟子便無從更進一步。所有台階皆必需。人之惡習，漸次克
服後，即成攀登之台階。人之美德確屬必要台階，斷不可廢。然
則，縱使營造了美善氛圍與幸福前景，若僅止於此，仍然毫無用
處。凡欲踏上此道者，必當善用自身整體本性。每人皆是自身之
道路、真理與生命。然須掌握自身個體性，藉著覺醒之靈性意
志，悟此個體性非其本身，而是由苦痛鑄成、供己驅遣之物。隨
著智識逐步開展，其目標在於抵達超乎個體性之生命。因而明
瞭，自身奧妙繁複而分離之存在，正是為了達到此目的；唯至此
時，方謂踏上此道路。欲尋此道，當深入己心最幽邃輝煌之秘密
處。藉由檢驗一切經歷、由感官了解個體之成長與意義，從而尋
得此道；亦須識得與你並肩奮鬥之其他神聖火花，兼具美與幽
微，正構成你所屬之族類。研究存在之法則、自然之法則、超自
然之法則以尋此道；更藉靈魂深處之敬仰，仰望內在燃著的那點
微小星星以尋之。你凝視且敬拜之際，其光必穩然漸亮。爾後你
便知，自己已尋得道路之起點。而當你覓見終點時，其光將驟化
為無限光明。

21. 去尋那寂靜中綻放之花，它唯在暴風雨後顯現。

它將生長、萌芽、抽枝展葉、結成蓓蕾，而風暴未歇、爭戰不休。然
唯有人的全部人格消融瓦解——唯有被那創造它的神聖火花所掌持，僅僅
視為一個用於深刻實驗與體驗的對象——待整個本性皆屈從於其本體之
後，花方盛開。爾後便有大雨初霽之寧靜，如熱帶國度所見，大自然運化
如此迅捷，我們得以親睹其動靜。如是寧靜將臨於紛擾之靈。在深深的寂
靜裡，將發生玄秘之事，證實道途已得。無論你以何名相稱，它是一種無



人發出聲音 ——是來臨的信使，無形無質；抑或是靈魂開出的花。它無法
以任何比喻描摹。然它可以被感知、被追尋、被渴望，哪怕在風暴肆虐之
中亦然。寂靜或存一瞬，或延千載。但它終將止息。然而，你將隨身攜其
力量。此戰必須一再進行，一再得勝。大自然僅能靜止一時。

以上為寫於學習之堂牆上的最初規則。尋者必得。渴讀者將讀。渴學
者將學。

願平和與你同在。

△



第二章
寂靜將迸發響亮的聲音。那聲音會說：這樣並不好，你已收穫，如今

必須播種。當你認出那聲音即是寂靜本身，便會服從。

你現為弟子，能站、能聽、能看、能言，已戰勝慾望，證得本體真
知；你見靈魂綻放，認識它，聽見寂靜之聲。前往學習之堂，讀那為你寫
就的篇章。(6)

1. 即將來臨的戰鬥，你須旁觀；縱使身在其中，莫成戰士。
2. 尋找那位勇士，讓他為你而戰。
3. 接受指令，遵從執行。
4. 服從他，並非視他為將領，而是看作你自己，並將他的話語當作

你隱密願望的吐露。因他即是你，卻比你無限智慧、無窮力量。
務必尋見他，否則戰火紛亂之際，極易錯失；他不認得你，除非
你先認得他。若你的呼喚抵達他耳際，他便在你之內戰鬥，填補
你內裡的空缺。如此，你便能從容經歷戰事，毫不疲倦，立於一
旁，讓他代你征戰。那時，你必不漏失任何一擊。若不尋他、錯
過他，便無保障。你的頭腦動搖，心思游移，戰場塵土飛揚間，
耳目失靈，再辨不清敵友。

他即是你，而你僅是有限且易錯的。他乃永恆，確定無疑。他是永恆
真理。一旦他進入你，成為你的戰士，便永不徹底離去；在宏大平和之
日，他將與你合而為一。

5. 傾聽生命之歌。(7)

6. 將聽見的旋律存於記憶。

7. 從中領受和諧的教誨。



8. 如今你能昂然挺立，動盪中穩若磐石，順從那勇士——他是
你，亦是你的君王。戰鬥中保持淡漠，不再掛心勝敗，只聽從他
的命令；因唯有一事重要：那戰士必勝，而你早知他永不敗北。
於是你就這樣站著，冷靜而清醒，凝神傾聽，那是痛苦磨礪出的
聽覺。當你尚為凡人，僅能聽見偉大樂章的碎片。但若聽見了，
就該忠實記誦，確保所傳授的無一遺漏，並竭力領悟環繞你的奧
秘真義。時候到了，你便不再需要老師。每個個體有其聲，其載
體亦有其聲。生命自有言語，從未沉默。其聲音並非你們聵耳所
聞的呼號，而是一首歌。從中領悟：你是和諧的一部分；從中學
習：遵循和諧的法則。

9. 凝神關注你四周的一切生命。

10. 學會洞察人心。(8)

11. 最認真地審視你自己的內心。

12. 因那道光唯經你心方能顯現，它照亮生命，令你眼目清明。

洞察人心，你才能理解所居的世界，並成為其中一部分。關注周遭流
轉變化的生命，因其皆由人心塑成；當你學會解讀它們的構成與意義，便
漸能讀懂生命更宏大的話語。

13. 言語唯隨知識而來。得著知識，便得著言語。(9)
14. 內在感知已然甦醒，戰勝外在感官的慾望，克服個體靈魂的渴

求。在獲得知識之後，弟子啊，如今須預備踏上真實道路。道路
已在眼前：準備邁進。

15. 叩問土、空氣與水，探取它們為你封存的秘密。你內在感官的開
展，將使你能夠做到。

16. 叩問土的聖者，探取他們為你封存的秘密。征服外在感官的慾
望，將賦予你這項權利。



17. 叩問內在最深處的「至一」，探取它長久以來為你保留的最終秘
密。

克服個體靈魂的慾望，是一場偉大而艱難的勝役，需漫長努力；因
此，未經多年積累，莫奢望報償。當學習第十七條法則的時刻來臨，人已
立於超越凡俗的門檻。

18. 此刻，你所擁有的知識唯你獨享，因你的靈魂已與一切純淨
靈魂、與那至深之靈合而為一。這是至高者託付於你的信任。倘
若背叛——濫用知識，或輕忽漠視——即便此刻，你仍可能從崇
高之位墜落。偉大之人，即使在門檻前也會卻步；他承受不住責
任之重，無法前行。故此，當懷敬畏戰兢之心等候那時刻，並為
戰鬥整裝備戰。

19. 已立於神性門檻上的人，無法給予法則或指引。然為了啟迪
弟子，那最後的奮鬥或可如此言說：

持守那無質無存之物。

20. 只聽那無聲之音。

21. 只見那內外感官都見不著的東西。

願平和與你同在。

△



註解

規則一註解：野心

野心是最初的詛咒，誘引那些欲超越同儕的人。這是追求回報最簡單
型態。擁有才智與力量者，不斷被它帶離更高的潛能。然而它仍是必要之
師。野心結出的果實，終在口中化為塵土與灰燼；正如死亡與別離，終將
讓人明白：自私行事，只會招致失望。

這第一條規則看似簡單，卻不可輕忽。凡人的惡習經過微妙轉化，會
以另一副面貌重回弟子心中。說「我不會有野心」很容易，但若能保證說
「上師窺見我心，必見全然澄淨」，就難得多。那些純粹因熱愛藝術而創
作的人，往往更穩健的走在正途，而非如某些人，自認已消除我執，實則
只是擴張經驗與欲望範圍，將興趣轉移至更廣生命的神秘主義。此理同樣
適用於另外兩條看似簡易的規則。

細細體味，莫讓內心輕易欺瞞自己。此時尚在門檻，過錯猶可修正；
若攜之同行，它便生根結果，屆時你要麼忍痛毀去，要麼承受其苦。

規則五註解：分離之妄

莫以為能置身於惡人或愚人之外。他們即是你自身，雖程度上不及你
的師友。若對任何邪惡的人事，內心萌生與之切割的念頭，你便造下業
力，將自己與該人事綑綁，直至靈魂領悟：萬物本不可孤立。

須知，世間的罪惡與恥辱，即是你的罪惡與恥辱——因你是其中一部
分；你的業力與大業力緊密交織。在獲取真知以前，你必須歷遍一切，污
穢或潔淨。因此謹記：那件你不敢觸碰的髒衣，昨日可能屬於你，明日亦
可能歸於你。若因恐懼轉身逃離，它反而更緊攫住你。



自以為義者，為自己鋪就泥濘之床。持戒只因持戒是對的；非為保持
自身潔淨。

規則十七註解：道路與真理

「去尋找道路」這五個字看似輕微，不足以獨立成則。弟子或問：我
不是已尋得道路？何必再思這些念頭？切莫匆匆掠過。停下來，想一想：
這真是你渴求的道路嗎？抑或你視野中只有模糊的遠景——待攀的高峰、
待完成的偉業？請留心：尋找道路，只應為了道路本身，而非為了踏上它
的雙足。

此規則與第二系列第十七條相呼應。弟子歷經漫長努力與多次勝利
後，贏得最終戰鬥，求得最後奧秘，才預備踏上更遠的路途。當這宏大教
誨的最終奧秘揭示時，其中便開啟一條新道路之玄機——它超越一切人類
經驗，全然超乎人類的感知與想像。

此處每一點都須駐足深思。每一點都須確信：選擇道路，只為道路自
身。道路與真理先行，生命隨後。

規則二十註解：經驗與光明

藉檢驗一切經驗以尋求光明；且記住，我此言並非鼓勵你屈從感官誘
惑以求知。在成為神秘主義者之前，或可為之，之後則不可。一旦選擇並
步入此道路，便不能無愧地屈服於那些誘惑。然而，你可無懼地經歷它
們；可度量、觀察、測試它們，懷著篤定的耐心，等待它們不再動搖你的
時刻。

莫責備那些屈服之人；應向他伸手，他身為同行朝聖者，雙足正陷於
泥濘而沉重。弟子啊，須知善人與罪人之間的鴻溝雖大，善人與得道者之
間的差距更大；而善人相較於立於神性門檻者，其距離更是無可估量。因
此謹慎，勿過早自認與眾不同。



當你找到道路起點，靈魂的星光便會顯現其輝；藉此光芒，你方知它
燃燒於何等巨大的黑暗之中。在贏得最初的大戰之前，心智、內心、頭腦
皆晦暗不明。莫為此景象驚懼；應將目光凝聚於那點微光，它將逐漸擴
展。且讓內心的黑暗助你理解——那些從未見過光明、靈魂深陷困頓之
人，是多麼無助。莫責備他們，莫迴避他們，應致力減輕世間沉重的業
力；幫助那少數強而有力的手，它們正阻擋黑暗勢力取得全勝。

你將進入一種喜悅的夥伴關係，這帶來駭人的艱辛與深沈的悲傷，也
帶來巨大且不斷增長的快樂。

規則二十一註解：覺醒與寂靜

花朵綻放，是感知覺醒的輝煌；它帶來信心、真知與篤定。靈魂休止
之時，驚嘆隨之而來，繼而滿足——那便是寂靜。

弟子當知，那些體會過寂靜、得其安寧且保有它力量的人，他們同樣
渴望你能經歷這一切。因此，當弟子有能力步入「學習之堂」，他總會在
那裡遇見他的大師。

求者必得。但世人雖不斷祈求，聲音卻未被聽聞。這是因為他只用心
智求索；心智之音，僅能在心智的界域迴盪。故此，唯有當一個人已走過
前二十一條路，這法則方為他顯現。

所謂閱讀，就奧義而言，是以靈性之眼觀看。所謂祈求，是感受內在
的饑渴，是朝向靈性的渴望。若人能以這種方式閱讀，意味著他已多少獲
得滿足這饑渴的能力。弟子準備好學習時，便會被接納、被承認、被認
可。必然如此，因為他已點亮自己的燈，再也無法隱藏。然而，在最初那
場偉大戰鬥勝利之前，這般學習是不可能的。心智或可識別真理，靈性卻
無法承接。一旦弟子穿過風暴，取得寧靜，他便永遠可以學習，即便仍會
動搖、遲疑、轉身。寂靜之聲仍在他內裡低語。縱使他日後完全離棄這道



路，有一天，那聲音終將迴響，將他低等的慾望與神聖潛能分隔開來。屆
時，他將歸來，伴隨小我被棄的痛苦與絕望的哭喊。

因此我說，願平和與你們同在。我將我的平和賜予你們；此言唯大師
能對他所愛的弟子說，那弟子如同他自己。這也可以對全然不解東方智慧
的人說，並日復一日，更完整地對他們言說。

△ 關注這三條真理。它們本是一體。

第二部分

(6) 能夠站立，即是有了信心；能夠聆聽，即是開啟了靈魂的門戶；能
夠看見，即是獲得了知覺；能夠言語，即是取得助人的力量；能夠戰勝慾
望，即是學會駕馭自我；達到本體覺知，即是退入內在堡壘，得以公正審
視人格；得見靈魂盛開，即是短暫瞥見內在轉為聖容，那將使你終究超脫
人性；能認知它，即是完成大業，因你能凝視熾烈光芒而不轉睛，不似見
了可怖幻影般驚懼退縮。後者確會發生於一些人身上，使他們失卻唾手可
得的勝利；去聆聽寂靜之聲，即是明白唯一真證的導引來自內在；步入
「學習之堂」，即是使自身進入可學的狀態。那時，將有許多為你寫就的
話語，以火熱的文字書寫，令你易於閱讀。因為弟子準備好時，大師也已
準備好。

(7) 第五條註：首先，在你自己的內心尋找它、傾聽它。起初你可能會
說它不存在，只尋到不和諧。那就看得更深些。若你仍失敗，停下來，再
看深一層。每個人心中都有一種天然的旋律，一處隱蔽的泉源。它或許被
掩藏，完全覆蓋，寂然無聲——但它確在那裡。在你本性最深之處，你會
發現信心、希望與愛。選擇邪惡的人，拒絶內觀，對自己內心的旋律闔上
耳朵，如同對他靈魂的光明視而不見。這是因為他發覺活在慾望中更為容
易。但在一切生命之下，是那無法遏制的強大洪流；大水確在那裡。找到
此，你就會發現萬物皆是其一部分，縱是最惡劣的生靈亦然；無論他們如



何對事實閉目，或為自己構築出何等恐怖的幻影形體。就此意義，我要告
訴你們：你所奮鬥的一切存在，皆是神聖的部分與火花。你活在一個如此
欺誑的幻象中，以至於難以猜測他人心中何處覓得那甜美之音。但須知，
它必在你自身之內。在那裡尋找，一旦聽聞，你便更容易在周遭辨認出
它。

(8) 第十條註：這須從絶對非個人的角度審視，否則你的視野將被染
色。因此，必須先領會何謂非個人性。

智性是公正的：無人是你敵人，無人是你朋友。他們全是你的教師。
你的敵人成為一個你必須解開的奧祕，縱使歷時長久：因為人必須被理
解。你的朋友成為你自身的一部分，是你自己的延伸；這是一個更難解讀
的謎。唯有一事更難知曉，那便是你自己的心。直到人格的束縛鬆開，你
方能開始窺見本體的深邃奧祕。除非你置身人格之外，它不會向你展現，
讓你覺知。也唯有那時，你才能掌握並引導它。然後，也唯有那時，你才
能運用它的全部力量，將其投向有價值的服務。

(9) 第十三條說明——在你自身獲得一定的篤定之前，你不可能幫助他
人。當你學會了最初的二十一條，進入學習之堂，發展了力量，解開了感
官的束縛，你會發現內在有道泉源，言語將從此湧出。

第十三條之後，我無需再添註解。我賜你我的平和。△

這些規則僅寫給那些我賜予平和的人；他們能以內外知覺，閱讀我所
寫下的文字。



評論I
「在眼睛能夠看到之前，須先無法流淚。」

凡讀此書者皆應記取：若只視之為尋常英語寫成，那麼內容就只是略
含哲理，意義微茫。許多人這般讀法，只覺味如濃鹽橄欖，並非魚子醬。
請務必留心，莫作此觀。

另有讀法，對許多作者而言，這甚至是唯一有效的途徑。即讀言外之
意，而非紙面文句。這其實是破譯一套深奧密碼的過程。所有煉金術典
籍，皆以我所謂的密碼寫就，歷代大哲與詩人皆曾運用。那些開悟者在生
命與知識中系統地使用它；他們給出了最深邃的智慧，卻將真正的奧秘藏
於建構的詞語之內。只能如此。因自然法則堅持：人須自行讀出奧秘，別
無他法可得。求生者必自食其糧：這簡單法則，於更高生命亦然。人若欲
在更高生命裡行動生活，不能如嬰兒般受人哺餵；他必須自己進食。

我願將《道路上的光》部分內容，以較新或較淺的言語轉述；卻不敢
稱此舉為解釋。面對聾啞者，就算將詞句以各種語言翻譯，並在他耳畔高
聲唸誦——這不會使真理更易明瞭。但對於耳聰目明之人，總有些語言比
別的更易領會；我正是為這些人而講。

我深知此書第一則箴言，其內在意義對許多人仍是密封的，儘管他們
對本書宗旨略知一二。

神祕主義的入口，立著四條經過驗證的真理。多道「黃金之門」擋在
門檻；但也有人穿越這些門，見到了崇高無垠的彼岸。遙遠的時間盡頭，
所有人都將穿門而過。但我但願時間——這偉大的欺瞞者——莫要如此專
橫。對於識它愛它的人，我無話可說；但對其他人（這類人並不如常人所



想那樣少），時間的流逝如同巨鎚重擊，而所感知的空間猶如鐵籠柵欄；
因此我願反覆轉譯，直至他們澈底領悟。

寫在《道路上的光》首頁的那四條真理，指向欲成神祕主義者的啟蒙
試煉。未經此關，他甚至觸不到知識之門的門閂。知識是人類最偉大的遺
產；那麼，他豈不應嘗試一切可能的途徑去獲取？實驗室並非唯一能作實
驗的場所；須知「科學」一詞源於「知曉」，其起源與「辨識」相似。因
此科學並非只關乎物質，亦非僅處理其最精微幽隱的形態。這想法不過是
這時代怠惰精神的產物。「科學」一詞涵蓋一切知識形式。化學家發現物
質密度中，存在著通往更精微形態的路徑，這固然有趣；但此外尚有其他
種類的知識，且並非人人皆將求知慾（渴望嚴格的科學性）僅限於透過物
質感官檢驗的實驗。

但凡不是愚鈍之徒，或未因某種重大惡習而神智昏亂者，多少都已猜
到，甚至可能略有所覺：在身體感官之中，存在更精微的感知。這並無反
常之處；若能將大自然召至證人席，便會發現，尋常視覺所見之物，往往
隱藏著比表象更重要的東西；顯微鏡為我們打開了一個世界，但在鏡中所
見的範圍裏，仍藏著任何機器都無法探測的奧秘。

整個世界，下至最物質的形體，皆被其內在的一個世界所激活、照
亮。這內在世界有人稱之為「星光界」，用其他詞彙亦可，儘管它僅指那
「如星光」的世界；但正如洛克所言，星星本是自體發光之物。這性質正
是物質內在之光的特徵；因見它者，無需燈盞便能看見。再者，「星星」
一詞源於盎格魯-撒克遜語的「stir-an」，意為引導、激發、推動。無可否
認，內在生命才是外在生命的主宰，猶如大腦指揮唇舌的動作。故此，
「星光性」一詞雖不盡完美，於我眼前目的，已足敷使用。

《道路上的光》全書以星光界密語寫就，非藉心智之眼無從解讀。其
教誨專為孕育、開展人的星光界生命而設。若不先踏出這一步，便無從獲
取那「迅捷的覺知」——亦稱「明晰的直覺」。唯有這般篤定而精準的直



覺，才能在人意識的奮進疆域內，疾速運轉，抵達真正崇高的境地。對渴
望實證之人，依實驗的求知太過迂緩；憑直覺掌握知識者，則能以意志強
力運作，迅疾駕馭諸般知識形態，如堅毅工匠緊握手中工具，渾然不顧其
重量或眼前阻礙。他不逐一試探，只取那最稱手的。

書中一切法則，並非為所有弟子而寫，而是給予那些「求索知識」之
人。故而對其餘眾生，這些規則既無用處，亦乏興味。

對所有心向神秘學的人，我只說：先求知識。已有者，將被賦予更
多。等待無益。時間的子宮將在你面前闔上，往後歲月，你仍是不曾誕
生、毫無力量的存在。是以，渴求知識者，當留心這些法則。

這些非我杜撰或發明，僅僅是超然法則的表述，使其疆域內的絕對真
理化為言語，一如統御大地與大氣運行的那些律則。

這四句所指的感官，乃是星光體的、內在的感官。

人常因痛苦、哀傷與絕望，而離開凡俗生活；這也才有機會看見那照
亮無垠靈魂的光。他先耗盡了歡愉，繼而耗盡了悲苦——直至最後，雙眼
再也不會流淚。

這本是自明之理，我深知許多人將激烈否認，反映了他們內在生命的
思想。以星光體之眼去「看」，是一種我們難以即刻領會的運作。科學家
十分明白，新生兒初次馴服自己的視力、迫其服從大腦時，那是何等偉大
的奇蹟。每一種感官皆是同等奇蹟，視覺之所以居首位，正因它需最驚人
的努力。然而新生兒幾乎下意識地完成此事，是習性強大遺傳力量的結
果。無人察覺自己曾如何辦到；正如我們無法憶起一年前登山時每個細微
動作。只因我們於物質中活動、生活、存在，此覺知已成直覺。

但對星光界的生活則情況迥異。漫長歲月裡，人類甚少關注它，乃至
幾乎廢棄這些感官。誠然，在每一個文明中，當星辰升起，人類總會帶著
或多或少的愚昧與困惑，承認自己知曉自身的存在。但大多數時候，則否



認這一點，並在成為唯物主義者後，化作一種奇異之物：一個看不見自身
光的存在，一個不會持續活著的生靈，一頭擁有眼、耳、言語與力量的星
光體，卻不去運用這些天賦。正因如此，我們已深植無知的習性，如今無
人能以內在視覺觀看，除非痛苦令肉眼不僅看不見，更流不出淚——即生
命的水分。無法流淚，意味著面對並征服了純粹的人性，所達致的平衡已
非個人情感所能動搖。這並非鐵石心腸或冷漠。這亦非悲苦耗盡，彷彿飽
經折磨的靈魂再難承載更多痛楚；更非垂暮之人的死寂，其情感遲鈍，只
因共振的心弦早已磨損。這些狀態皆不適於求道者；若他身上存有任何一
種，在踏上這條路前，必須先予克服。鐵石心腸屬自私者、利己之徒，而
大門對他們永遠緊閉。冷漠屬愚者與偽哲人；冷漠的他們只是傀儡，無力
直面存在的諸般真實。當痛苦或哀傷已磨鈍了痛的鋒刃，結果便是一種近
乎暮年倦怠的狀態，如常人往往經歷的那般。如此之人不可能踏上道路，
因第一步挑戰極巨，唯精神與身體皆強健飽滿者，方得嘗試。

誠如埃德加‧愛倫‧坡所言，眼睛是靈魂的窗，是靈魂所居幽宮的
窗。這大抵是對文義最貼近的淺白解釋。倘若悲痛、沮喪、失望或歡愉撼
動了靈魂，令其無法專注於那啟發它的寧靜之靈，生命之水便會決堤，將
理智淹沒於感官之中——屆時萬物模糊，窗牖俱黯，光也失了用處。事實
上，若有人立於懸崖之緣，因一時情緒潰散而膽怯，必將墜落。因此人須
保持身姿與平衡，不只在險境，即便平地上亦須如此；大自然亦藉萬有引
力相助。靈魂亦然，靈魂是外在肉身與星光界靈性之間的連結；神聖火花
棲於那靜止之處，任自然如何震盪，也搖不動那片空寂——永恆如此。但
靈魂可能失卻對神聖火花的掌握，乃至忘卻它的存在，儘管二者本屬一
體；而往往正是情感與知覺，令這握持鬆脫。

不論快樂或痛苦，皆會激起鮮明的顫動，這顫動便是人所感知的生
命。然而當弟子開始修行，這份敏銳不曾消減，反而加劇。此乃對他力量
的第一重考驗：他必須比常人更尖銳地受苦、享樂或忍耐，同時肩負他人



所無的責任——不讓痛苦動搖堅定的志向。事實上，他第一步就得牢牢掌
握自己，下定決心；這事無人能代他為之。

《道路上的光》前四則格言，全然指向星光界層次的發展。此發展須
達至某種程度——必須徹底完成——本書後續方得真正領會，而非僅止智
性理解；惟有此時，它方可作為實踐指南而非形上論文來閱讀。

某個偉大的秘教兄弟會中，每年歲初舉行四場儀式，實則正是闡明這
些箴言。儀式僅由初入門者參與，因其主旨是助他們跨過門檻。當人們得
知這些儀式關乎犧牲，便會明白成為弟子是何等嚴肅之事。首場儀式便是
我一直談論的：最烈的歡愉、最深的苦楚、失落與絶望，全壓在顫慄的靈
魂上；它尚未於黑暗中覓得光明，如盲者般無助。在它能承受這般衝擊而
不失平衡之前，星光體感官必須保持封閉。這是仁慈的法則。某些「靈
媒」或「通靈者」未經準備便闖入心靈感應的世界，便是違逆此超自然法
則。違逆自然律者，往往損及身體健康；違逆內在生命律者，則往往喪失
心智健全。這些「靈媒」成了瘋人、自毀者、道德淪喪的可憐蟲；且往往
終成無信之徒，連親眼所見亦加懷疑。唯有當弟子成為自己的主人，他才
敢踏上這險徑，試圖接觸那些存活並作用於星光界的存在，乃至覲見我等
所謂的大師——因他們具備宏大的覺知，非但能駕馭自身，更能調御週遭
諸力。

當靈魂為感官而活，其狀態是震顫搖擺的；唯有靈魂為知識而活時，
狀態方歸於安定。這是最接近實情的淺白表述，然它只對智性淺白，對直
覺則不然。人這部分的意識需以另一詞彙描述。「安定」或可轉譯為「歸
家」。感官中尋不著永恆的家，因為此等震顫正是「變易」。這是弟子必
須學得的第一個事實。為萬花筒裡已逝的圖景駐足哭泣，毫無用處。

此事眾所週知，而布爾沃‧李頓曾描摹過——初涉神秘主義的首度體
驗，正是這份難以承受的悲傷。一種空虛感襲上他身，彷彿世界盡成荒
蕪，生活不過徒勞。此後，他將首度認真凝思抽象事物。當他凝視——或



試圖凝視——自己更高本性那不可言喻的奧秘時，亦引來了初次考驗臨
身。昔日快樂與痛苦間的擺盪止息了，或許僅有一瞬，但這一瞬已足以將
他從感官世界的緊縛中鬆解。他觸及了更宏大的生命，無論多麼短暫；於
是當他重返尋常生活，便被一種虛幻、空無、可怖的否定感沉沉壓住。這
便是布爾沃‧李頓《扎諾尼》中初學者所遭的夢魘；就連扎諾尼本人，雖
已悟得偉大真理、獲賦巨力，實則尚未真正跨過恐懼與希望、絕望與歡樂
的門檻——它們在這一刻似為絶對真實，下一刻卻只成幻影之形。

這最初的試煉，往往是生命的贈禮。因為生命終究是偉大的導師。當
我們掌握了駕馭它的力量，才會回過頭來仔細端詳，正如化學大師在實驗
室裡學到的，總比他的學生更深刻。有些人天生離知識之門很近——生命
早已為他們鋪好了路，無須驚動那守護入口的可怕守衛。這類人必是天生
敏銳而強韌，能領受最鮮活的歡愉；而後痛苦來臨，填滿其龐大的責任。
最強烈的痛苦，就落在這樣的本質之上，直到意識從昏沈中醒來，憑借內
在的生命力跨過門檻，步入一個寧靜之地。此後，生命的震顫便失了暴虐
之力。那敏感的天性依舊要受苦，靈魂卻已掙脫出來，疏離地立在一旁，
引領生命趨向壯闊。

凡受時間支配的人，緩慢地走完所有周期，經歷一連串漫長的感官生
活，不斷承受苦樂的交織。他們不敢穩穩擒住自我之蛇、征服它、進而超
凡入聖；寧可在種種際遇裡繼續發愁，遭受對立力量的擊打。

若這般受時間支配者決意走上神秘之路，這將是他的第一課。假使生
命不曾教導他，假使他尚未積蓄足夠力量來自學，卻有力氣向大師求助，
那麽可怕的考驗就會臨到他身上，像《札諾尼》裡描繪的那樣：生活的震
蕩戛然而止；他必須直面那乍看彷若虛無的深淵，並承受由此引發的沖
擊。直到他學會安居於這深淵，在其中尋得安寧，他的雙眼方有可能不再
流淚。



評論II
「雙耳須先失其敏銳，方能聽見。」

《道路上的光》開篇四則規則，乍看奇特，卻是全書至關重要的論
述，僅有一條例外。它們之所以核心，在於蘊含了生命法則——那屬於星
光體的創造本質。後續諸般規則，唯有在星光體（自體發光）的意識中，
才鮮活起來。一旦掌握動用星光體感官之法，運用它們便成自然；其後的
規則，不過是指導如何運用罷了。我這樣說的意思是，對僅在紙面上讀到
此四則規則的人而言，這固然是耐人尋味的重要條文。然而，當它們銘刻
於心、踐行於生活，這些規則便不再只是有趣或玄妙的形上陳述，而是生
命的真切事實，必須理解，必須親歷。

這四條規則，鐫刻在每一處真正活躍的兄弟會大廳。無論此人是否會
如浮士德般將靈魂售予魔鬼，或如哈姆雷特般戰敗，抑或在轄區內逝去，
這些話都是為他說的。人可在美德與惡習間抉擇，但唯有成年者能如此；
嬰孩或野獸無法選擇。因此，對弟子而言，須先成為弟子，爾後才見可選
之路。努力成為弟子，實為一場重生，且須在無師指引下獨力完成。在學
會這四條規則前，任何老師於他皆無用處；這便是「大師」之名的由來。
未通過此四則，無論大師是光明慈愛的覺者，抑或黑暗的開悟者，皆無法
真正影響一人。

我曾說，眼淚可稱為生命的水分。靈魂之眼欲見超凡世界，必先擱置
凡人情感，獲致一種不為厄運所撼的平衡。

大師之聲總在世上迴盪；但欲聽聞，雙耳須不再接收那攪動個人生命
的聲響。歡笑不再取悅內心，憤怒不再激惱它，溫言軟語也不再帶來撫
慰。因為內在已是屹立不搖的平和之境，無人能擾；雙耳不過是外在門
戶。



正如眼睛是靈魂之窗，耳朵亦是靈魂之門。透過這些，人知曉世界的
紛亂。那些征服生命、超越弟子層次的偉人，能在人類的震盪與萬花筒般
的變動中，保持寧靜，不受干擾。他們內在懷有確鑿的知識與圓滿的平
和；因此，不為周遭人群變幻的聲浪所煽動或亢奮，那些只是零碎而謬誤
的信息。我所指的知識，是直覺的知識。這種確切的信息，永無法藉刻苦
鑽研或實驗獲取；因這些方法僅適用於物質，而物質本身全然不穩，恆處
於變易之中。科學家所理解的自然與物質生命，其中最絕對、最普遍的定
律，也會在此宇宙壽終時湮滅，唯餘其靈魂靜默長存。那麼，憑努力與觀
察所得的自然法則知識，價值何在？望讀者或評論家勿以為我意在貶低科
學所得之知識或研究。恰恰相反，我視科學家為現代思想的先驅。在古昔
文學與藝術盛時，詩人與雕塑家得見神聖之光，將其化入自身的偉大語
言。可惜，那輝煌歲月已葬於遙遠往昔，與菲迪亞斯之前的雕塑家、荷馬
之前的詩人一同沉寂。奧秘不再統御思想與美的疆域；成為主宰力量的是
人類生命本身，而非超乎其上的存在。但科學家前行之方向，非出己願，
實為環境所迫，不斷朝可釋與不可釋之物的邊界推進。每一項新發現，都
推著他們向前一步。因此，我極推崇經研究與實驗所得的知識。

但直覺的知識截然不同。它非以任何方式取得，而是靈魂本具之能。
我所指的，並非「動物之魂」，這在死後因慾望、喜好或惡行記憶而縈繞
人間；而是那活化一切個體存在的「神聖靈魂」。

這本是靈魂固有的能力。有意為弟子者，須憑強烈、堅決且不屈不撓
的意志，喚醒對直覺知識的覺知。我用「不屈不撓」一詞，自有深意。唯
有那些不可馴服、不受支配，深知自己必須駕馭人性、乃至自身神性之外
一切的人，方能喚醒此能。「信則無所不能。」懷疑者譏笑信仰，且以心
中無信為傲。實則信仰是偉大的引擎，是巨力，確能成就一切。因它是人
的神性部分與小我之間的盟約。



欲得直覺知識，非用此引擎不可；若不信內在存有此知，又如何能宣
稱擁有並運用它？

失此信念，人便比潮水中任意漂木殘骸更無助。漂木隨波逐流；人亦
可能被命運的機遇擺布。但這般冒險終究是外在且微末的。奴隸縱使身戴
鎖鏈拖行於街，仍可保有哲人的寧靜靈魂；伊比鳩魯便是明證。人可能享
盡世間榮華，看似主宰自身命運；內心卻無寧靜，無確信，每一縷思緒的
浪濤都能動搖他。這些無常的浪潮不僅沖盪人身，如水面浮木——那倒不
算什麼。可怕的是，它們會侵入靈魂之門，沖刷靈魂，使之盲目空洞，喪
失所有永恆的悟性，以致浮光掠影都能左右它。

容我舉一例闡明。設想一位寫作的作家、繪圖的畫家，或正聆聽腦中
湧現旋律的作曲家；讓他每日站在大窗前，望著繁忙街道度日。活躍的生
命力會蒙蔽他的視聽，都市的熙攘車馬不過是一場過眼雲煙的盛會。但若
換作一個心智空洞、漫無目的之人，坐在同一扇窗前注視往來行人，他反
而會記住那些偶然令他愉悅或興味的面孔。心智與永恆真理的關係，亦是
如此。若心智不再將波動、片斷知識或不可靠的信息傳遞給靈魂，那麼在
學會第一條規則後，於內在平和之處，真知之光便會迸發成火焰。於是耳
始能聞。起初極模糊。實相生命初萌的跡象，確是如此微弱輕柔，有時竟
被當作純粹的幻想而忽略。

但在能超脫純粹想像之前，他必須面對另一種虛無的深淵。唯有對一
切轉瞬之聲閉耳不聞，徹底的寂靜才會降臨；那寂靜甚至比空間的無形空
虛更令人驚怖。我認為，我們對虛空唯一的心智概念，化約至思維最基本
元素，便只剩黑暗。對多數人而言，這是巨大的生理恐懼；若視之為永恆
不變的事實，對心智而言無異於湮滅。但這只是感知的泯滅；即使在最深
黑暗裡，一句話語的聲音也可能出現，帶來慰藉。當弟子尋得通往這黑暗
可怖深淵的路，必須緊閉靈魂的每一扇門，不讓慰藉者與敵人進入。正是
在這第二項努力中，他才體認痛苦與快樂原是同種感知，從前卻未能察



覺。因為當靈魂抵達此寂靜的孤獨時，它會如此渴望、熱切地追求一點可
依憑的感知，以致不論苦樂皆被熱烈迎納。達此意識時，勇者會把握並持
守，從而可能頃刻摧毀「敏感性」。當耳不再辨別愉悅或痛苦，便不再受
他人聲音影響。屆時，他方可安然開啟靈魂之門。

「視覺」是第一項也是最易的努力，因它部分憑藉智性完成。智性能
征服內心，在尋常生活中已是常識。故此初步步驟仍屬物質支配的範疇。
但第二步不許有這類協助，亦不許任何物質性援手。我所謂物質性援手，
是指大腦、情感或人類之魂的運作。當強迫耳只聆聽永恆寂靜時，我們稱
之為「人」的存在，便不再成其為人。只要稍微考察他人施加於我們的千
百影響，就會發現必然如此。弟子將履行成人一切職責；但他會依憑自身
的是非判斷而行，而非任何個人或群體的觀點。這是遵循知識信條的自然
結果，而非盲從任何教條。

弟子欲得必要的純粹寂靜，必須將心與情感、大腦與智性暫置一旁。
兩者皆如機械，隨人之壽盡而消亡。唯有超越它們的本質，才是驅動人的
力量，使人得以活著；而今，此刻此本質必須被喚醒，並採取行動。此刻
最是危險。在第一個考驗中，人因恐懼而狂亂；布爾沃-萊頓所寫的便是這
第一關。但未有小說家續寫第二考驗，雖有詩人觸及。其微妙與巨險在
於：一個人的力量，決定了他跨過這關的機會。若他有足夠力量喚醒那慣
常沉睡的部分——即最高本質，他便有力開啟黃金之門，成為真正的煉金
術士，握有生命的靈藥。

就在此經歷的當下，神秘主義者與眾人分道，走入屬於他自己的生
活；他踏上個人成就之途，不再僅僅服從於主宰塵世的神靈。這將自我提
升為獨立力量的過程，實則使他等同於生命中更高尚的力量，與之相融。
因為他已超越此世的力量與宇宙的定律。這正是人類在巨大努力中唯一的
成功希望：從當下立足之處，縱身躍向下一處，立即成為神聖力量的一部
分——如同他始終是智慧力量的一部分，也屬於那偉大本性的一部分。他



總走在自己的前方，若你能理解這般矛盾。那些持守此立場的人，相信自
己，也相信整個種族與生俱來的進取之力，他們是兄長，是先驅。每個人
都須獨自完成這驚險的一躍；然而，知道他人也曾走上此路，亦能成為暗
中的支持。他們或許已在深淵中迷失；無論如何，他們有勇氣踏入深淵。
我說他們可能迷失，只因一個事實：已通過之人無從辨認，除非兩者皆抵
達另一種全新的狀態。此刻無需討論那是何種狀態。

只說一點：當人步入寂靜的初期，他會失去對朋友、愛人以及所有親
近之人的感知；也看不見他的老師與前行者。我解釋這點，是因為罕有人
在通過時不發出痛苦的哀嘆。若心智性先明白，完全的寂靜是必經之路，
這哀嘆便不會成為途中的障礙。你的老師或前輩或許會握緊你的手，給予
人心所能及的最深同情。但當寂靜與黑暗降臨，你便對他失去一切感知；
你孤身一人，他無法相助——並非他的力量消失，而是你喚醒了自己的大
敵。

我所指的大敵，正是你自己。倘若你有力量在黑暗與寂靜中直面自己
的靈魂，你便能戰勝那僅居於感官中的、肉體或動物的自我。

這話聽來複雜，其實簡單。當人類達致其圓滿之境，且文明處於極盛
之時，他正佇立於兩團烈火之間。若能繼承那偉大的遺產，動物性的生活
重擔自會輕易脫落。若不能，人類種族便會盛開，隨後低垂、死亡、腐
朽、從地表消逝，無論那花曾開得多燦爛。這番艱巨努力留給個人完成：
拒絕被更高的本性嚇退，也拒絕被更低等、更物質的自我拖累。每個達成
者，都是種族的救贖者。他或許不宣揚自己的作為，或許隱於秘密與寂
靜；但事實上，他在人類與其神聖部分之間繫起了連結；在已知與未知之
間；在市場的喧囂與喜馬拉雅雪山的靜謐之間。他不必走入人群去建立這
連結；在星光界裡，他就是那連結，而這事實使他成為與他人不同層次的
存在。即使在求知的最初階段，當他才邁出第二步，便會感到腳步更穩，
意識到自己是被整體所認可的一部分。



這是生命裡不斷湧現的矛盾之一，也為小說家供給了素材。神秘主義
者發現，當他努力活自己選擇的生活，這些矛盾愈發鮮明。當他退回內
在、能夠自我依靠時，卻更確切地成為明確思想與情感的洪流之一部分。
當他學會第一課、征服內心的渴求、拒絕依賴他人的愛時，反而更能夠激
發愛。當他拋棄生命，生命卻以新的形態與意義重新降臨。對人而言，世
界始終是個充滿矛盾的地方；當他成為弟子，便發現生命可被描述為一連
串悖論。這是自然中的事實，原因也不難理解。人的靈魂「如孤星獨
居」，就連我們中最邪惡者也不例外；同時人的意識受振動法則與感官生
活支配。僅這一點，便足以造就性格的複雜——這正是小說家的素材；每
個人都是謎，對朋友、對敵人、對自己皆是如此。他的動機往往無從發
現，無法探測，無人明白他為何這樣或那樣做。弟子努力喚醒那星光體部
分的意識，他的力量與神性正沉睡其中。隨著這意識甦醒，人內在的矛盾
會比以往更加顯著；他們經歷的悖論亦然。因為人當然創造自己的生活；
「敢冒險，才有歷險」這句睿智的諺語，源自真實的事實，也涵蓋了整個
人類的經驗範疇。

施加於人神聖部分的壓力，會反過來影響人的動物本性。隨著寂靜靈
魂的覺醒，它使人的尋常生活更有目的、更鮮活、更真實，也更負責任。
在前述的例子中，那些退回自身堡壘的神秘主義者找到了自己的力量；同
時立即覺察到隨之而來的責任。他的力量並非來自個人權益，而是因為他
是整體的一部分；當他脫離生命的動盪、能夠穩穩站立，外在世界便呼喚
他前去協助。內心也是如此。當它不再索求，反而被呼召去慷慨給予。

《道路上的光》被恰當地稱為一本充滿悖論的書；當它述及弟子切身
的個人經歷時，又怎能不是如此？

若要獲取星光體感官的視覺與聽力——或者說，若要覺醒並敞開靈魂
所有門戶，本是艱鉅的工程，或許須耗費無數轉世的光陰來交換。然而，



當意志足夠強韌，奇蹟也能在一瞬間完成。那時，弟子便不再是時間的奴
僕了。

前兩個步驟屬於退守；意即從當下的處境抽身，而非邁向另一種境
況。隨後的兩步則為進取，意味著朝另一種存在的狀態前行。



評論III
「在聲音能夠於大師們面前發言之前。」

言語是溝通的力量，掌握它，便踏入積極的生命。

首先容我稍作解釋，《道路上的光》裡的規則如何編排。前七條編號
規則，是前兩條未編號規則（已在先前兩篇論文中討論）的子則。這些編
號是我所加，為了闡明那些未編號的規則。至於第八至十五條編號規則，
則歸於本篇即將介紹的未編號規則之下。

這些規則專為弟子而寫，旁人不會感興趣，想必也無人願意費神深
讀。前兩條規則，所需投入的努力，需如外科醫生的刀那般精準，必要時
我將細說。弟子須獨自面對那條蛇——他的小我；他必須用自己的意志，
壓制人性的慾望與情緒。唯有完成或部分完成這項任務，他才可請求大師
相助。否則，靈魂的門窗便會模糊、盲目、轉暗，知識再也無法透入。這
本書頁無意教人如何處理自己的靈魂；我只提供知識給弟子。之所以不寫
給大眾閱讀，是因為受到超自然界不變法則的阻攔。

我寫下的這四條規則，是給願意研習的西方人；也如我所言，它們銘
刻於每個活躍兄弟會的前廳。甚至能說，它們刻在每個活躍的、已消逝
的，或尚未成形的教團前廳。當我說兄弟會或教團，並非指學者與知識分
子的隨意組合；我指的是超自然界的實存事實，是通往絕對神或善的發展
階段。在這過程中，弟子遭遇不同程度的和諧、純粹知識與真理；當他踏
入這些不同階段，便發現自己成為所謂人類意識層面的一部分。他遇見與
他同等的人，具備一樣無私的品格，他與他們的連結變得永久而不可分
割，因為這建基於本性深層的相似。對他們而言，誓約無需以凡俗言辭或
形式表達。這便是我所知兄弟會的一面。



弟子征服第一條規則後，會發現自己立在門檻上。此時，若意志足夠
堅定，他的言語力量便會浮現；這是一種雙重力量。隨著進展，他進入一
種開花狀態，每個綻放的花蕾都散發出自己的光芒或花瓣。若要行使這新
天賦，他必須以其雙重特性運用。他從內在發現了在大師面前發言的能
力；換言之，他有權要求與最神聖意識狀態中的元素互動。但他也發現，
因其本質，他必須同時以兩種方式行動。他無法將聲音傳送至諸神所居之
高處，除非先深入那沒有光亮的深淵。他受鐵律約束。若他要求成為入門
者，必須先成為僕人。然而，他的服務是崇高的，只因參與者的品格如
此。因為大師們也是僕人；他們提供服務，爾後獲得回報。他們部分的服
務，是讓知識觸及弟子；而弟子首要的服務，是將所得知識分享給那些尚
未準備好立於他所在之地的人。這不是任何大師、教師或聖人的任意決
定；這是弟子所進入的生命法則。

因此，古埃及兄弟會聚所的內門上刻著：「勞動者應得其報酬。」

「求者必得。」聽來似乎容易得難以置信。但除非弟子已獲得助人的
能力，否則他尚不能「求」（此處指經文所用的神秘意義）。

為何如此？這句話聽來太教條嗎？

若說跳躍之前必須站穩腳步，這會太教條嗎？這裡的立場相同。若給
予了幫助、完成了工作，便能獲得實質的回報；不是我們所謂的個人酬
勞，而是因具備共同性質而獲得。這是神聖的付出；他們要求你在成為其
一員之前，也須付出。

弟子勤於發言，便能發覺此法則。言語是種禮物，只賜予有力有識的
弟子。通靈者縱能涉足「心靈感應-星光界」，若未即刻索求並持守，便尋
不著確切言語。若他耽於靈異現象，或僅是星光界的環境感興趣，便無法
直抵思想之光線，唯在彼處浮沉自娛，猶如塵世生活。固然，在「心靈感
應-星光界」中，他仍可習得一二簡單課程，正如物質與智性生活亦能授予



淺顯教訓。人必先學此課；若未習得這些早階之功，便貿然踏入弟子之
道，必因無知而受苦。這些課程至關緊要，須以至要之法研習，反覆歷
練，直至浸透萬物。

言歸正傳。入門者求取所謂發言之能時，須向偉大者呼告，求其指引
——此偉大者立於他所踏入的知識光輝最前沿。當他如此行，其聲音會被
所接近的力量反彈，回響於人類無知之深淵。世間存在著教導人的知識和
有益力量；這訊息以某種混沌朦朧之姿，傳予任何願聞之人。弟子若欲跨
過門檻，必得傳此訊息，並以某種方式將其鐫刻留存。

弟子往往會對自身的粗陋與未準備好所驚；於是生出做好此事的渴
望，而這助人之願，便催生了力量。這渴望純粹降臨其身；實現時無功無
名，亦無私己回報。故此，他得了實現之力。

縱觀我們所能追溯的過去歷史中，皆清晰昭示：入門者所受的第一項
使命，從無功勳、無榮耀、無報償可言。神祕主義者總遭嗤笑，靈視者總
被懷疑，然這些具備額外智識之人，終為後世留下了文字紀錄。在大多數
人眼中，這些記載無謂而虛妄，即便作者享有從遙遠過去發聲之利。而那
承擔此任的弟子，若暗懷名望或成功之想，盼以師者與使徒之姿現身人
前，則他未起步便已落敗；其隱藏的虛偽不僅毒害己魂，亦污損所觸他人
之靈魂。他在暗處崇拜自己，這偶像崇拜之舉，必招致自身的苦果。

弟子若擁有涉入之力，且強韌得足以穿透每一重障礙，當神聖訊息降
臨其靈時，他將全然忘我，沉入全新的覺知。若這崇高接觸真能喚醒他，
他便成為神聖之一員；他將渴望給予而非索取，願助人而非受助，決意餵
養飢者而非自取天界瓊漿。其本性已然轉變，往日驅動人心的私慾，頃刻
離他而去。



評論IV
開悟者的隱居

「聲音須先失卻傷人的力道，方能在大師面前開口。」

多數對神秘學僅止皮毛的人，總追問同一件事：若世間真有開悟者，
為何從不現身示現神力？若說這群智者長居喜馬拉雅幽僻之地，那正好證
實他們不過是稻草人偶。不然，為何偏要躲得那麼遠？

遺憾，這非關個人選擇，而是大自然定下的安排。地球上有幾處地
方，令人感覺不到「文明」的進程，連十九世紀的熱潮也未能滲入。在這
些得天獨厚的角落，具有豐足時間與機緣，得以體嘗生命的實相；他們不
會被一個稚氣、拜金、逐樂的社會所排擠。地球縱有開悟者，也必須為他
們保留隱居之所。這是自然界的常態，亦是超自然深層事實的外在顯影。

初學者發出的聲音若未褪盡傷人之力，其祈求便不被聆聽。因為「神
聖‑星光界」的生命*，猶如自然界生命，皆受秩序統轄，自有中心與邊
緣。無論哪一層面，愈近生命核心，知識愈是澄明，那兒全然由秩序統
治；混亂則令外圈昏暗而困惑。事實上，一切生命形式多少都類似某個哲
學流派——總有人不顧性命地獻身求道，也總有浮淺之徒來來去去；對此
伊壁鳩魯曾諷，教他們哲學猶如以叉食蛋奶醬，徒然困難。超星光界的生
命亦復如是；而開悟者在那裏擁有更深邃的隱居。那隱居安穩而隱密，連
一絲不諧之音也傳不入他耳中。但人立刻會問：若他真具如斯偉力，何需
如此隱藏？答案卻顯而易見。他為服務人類而存在，將自身等同於全世
界；他時刻準備為人類奉獻——藉由為人類而活，而非為之而死。為何他
不該為此赴死？正因他是整體的一部分，且是其中最珍貴的部分之一。正
因他活在自己不願破壞的秩序法則之下。他的生命不屬自己，而屬於背後
運作的力量。他是人類的花朵，蘊藏神聖種子的蓓蕾。他本人即是共通的



瑰寶，受守護、被保全，只為讓果實完熟。唯在世界歷史的特定時刻，他
才被允許以救贖者之姿走入人群。但對那些有力量脫離群眾的人而言，他
總是近在咫尺。對那些強韌得足以戰勝人性惡習的人（如四條規則所
示），他總在身旁，清晰可辨，隨時應答。

【*當然，凡神秘學讀者，透過艾利馮斯·李維與其他作者皆明瞭，
「星光界」力量不均，混亂難免。但這不適用於「神聖星光界」，那裏由
智慧與秩序主導。】

然而這般對自我的征服，意味著摧毀某些性質——多數人視其為堅不
可摧，甚至值得珍惜。所謂「傷害之力」，往往是為了保住一個人所珍視
的一切，不僅在己身，亦在他人。自衛與自保的本能屬其中；那份自認為
擁有權利的念頭亦屬之——不論是身為公民、人類，或僅僅是一個「自
己」的權利；還包括對自尊與美德產生的愉悅意識。此言或許令許多人難
以承受，卻真實不虛。因我此刻所寫，以及過去對此主題的所有著述，無
一字出於己創。它們源於那偉大兄弟會的傳統，那曾是埃及隱秘的輝煌。
銘刻於其前廳的律則，與今日各學派門前所懸並無二致。

自古以來，智者皆離群索居。即便偶為暫定之目的而涉世，他亦能如
舊時般，全然保有其隱居之靜謐與安穩。這是他傳承的一部分，是他職分
的一部分，無法推卻；他不能如西敏公爵那般，聲稱自己「選擇不當公
爵」。在世界諸大都邑，開悟者不時暫居，或僅是途經；但眾人皆偶爾蒙
受其實質力量與存在的扶助。在倫敦、巴黎、聖彼得堡，皆有修為至高之
人。然其身為神秘主義者的身份，僅為那些有能力識別者所知——此能
力，正來自戰勝自我之後。否則，他們如何能在都市的喧囂與失序中，哪
怕存留一小時？那混亂造就了心智與心靈感應上汙濁的氛圍。若無護佑，
其自身成長必受擾亂，其使命亦遭妨礙。初學者或曾偶遇開悟者，甚至與
之同住一屋簷下，卻無法認出他，亦無法使自己的聲音抵達他耳中。因即
便空間、關係或日常的親近，也無法破除那道隔絕開悟者的、不可抗拒的



法則。凡音聲皆無法滲入其內在的聆聽，除非它化為神聖之音——一種不
呼喊自我的聲音。任何次等的祈求皆屬徒勞，徒然耗費心力，猶如請語言
學教授來教孩童識字。除非一人於內在與靈性上成為弟子，否則對那擁有
多位弟子的師者而言，是視而不見。弟子唯有一途可臻此境：放下其個人
的人格。

欲令聲音失卻傷人之力，人須能將己身視為茫茫眾生之一員，是被存
在之海的振動捲來拂去的一粒沙。據說海底每粒沙皆會輪流被沖上岸，在
陽光下躺臥片刻。人亦如是，被一股巨力驅至此處彼方，各自輪流領受照
臨身上的光熱。當人能如此將自己的生命視作整體之一部分時，他便不再
為一己之獲取而奮鬥。這便是捨棄個人的權利。凡夫所期盼的，並非與世
人擁有相等的財富，而是在其所關切的某些方面，比他人優越。但一名弟
子不抱此想。因此，縱然他如伊比鳩魯所言是「被綑綁的奴隸」，他對此
亦默然不語。他知道，生命之輪不停轉動。伯恩－瓊斯在他那幅非凡的畫
作中已揭示此理——輪子轉動著，其上載著富人與窮人，大人物與小角色
——每個人皆有他的好運時刻，即當輪子將他帶至頂端時——君王崛起又
傾頹，詩人被頌揚亦被遺忘，快樂的奴隸遭棄置。隨著輪子轉動，每個人
終將依次被碾過。弟子深知此點，儘管他的責任是盡力活出屬其生命，但
他既不抱怨，不為之狂喜，亦不哀嘆他人命運更佳。他清明地知曉，所有
人皆在學習一門功課；他微笑望著那些社會主義者與改革家，試圖純憑外
力重整環境，殊不知那環境正是人性自身力量所生。這無異以卵擊石；是
白白耗損生命與心力。

意識到這一點，人便放下他幻想中的個人權利，無論那是何種權利。
這便拔除了常人皆有的那根尖刺。

當弟子充分認識到，個人權利的念頭不過是己身有害性質的產物，是
自我之蛇的嘶嘶吐信，以毒刺荼毒自己與周遭生命時，他便準備好參與那
每年一度、為所有準備妥當的初學者開啟的儀式。他捨棄一切防禦與進攻



的武器；一切思想與內心的兵械，以及頭腦與靈性的武裝。他再也不會將
另一人視為可批評或譴責的對象；初學者再也不會為自衛或辯解而提高嗓
音。當他自那儀式重返世間，將如新生嬰兒般無助且無蔽。的確，他正是
如此。他已開始在生命更高的層面重生，在那微風拂煦、光明粲然的高
原，從此雙眼以全新的洞察，睿智地凝視世界。

前文曾述，弟子放下個人權利意識後，還須放下自尊心與對美德的感
覺。這聽來或許像是可怖的教條，然而所有神秘主義者皆清楚知曉，這並
非教條，而是事實。凡是自覺比他人神聖者，凡是因自認無罪免愚而沾沾
自喜者，凡是覺得自己更有智慧、或在任何方面高於同胞者，皆無法成為
弟子。一個人必須變得如同小孩，方能進入天國。

美德與智慧誠然高貴；然若滋長傲心，令人自外於群，則無異於那自
我之蛇換了更精緻的軀殼，重新纏繞上來。它隨時可能現出粗蠻原形，狠
狠噬人——譬如煽動謀殺，為利為仇；或驅策政客，為己為黨，不惜犧牲
眾生。

實則，喪失傷人之力，方意味著那蛇不只被按住，更是被殺滅。若僅
令其昏沉，它總會醒轉，誘使弟子挾知識力量行自私之事，終淪入眾多黑
巫之門。毀滅之路何其寬闊平直，蒙眼亦能摸索前行。那確是毀滅之路：
人一旦開始獨為己活，視野便日益縮小，直至那強烈的內縮之力，將他囚
入針尖般的隅隙。日常所見，正是如此：人一自私，便成孤島，索然無
趣，亦不可親。這景況著實可怖，眾人終將遠避極端自私者，如獵物驚
逃。試想，若在更高的生命層次上，加上知識的附加之力，再經累世輪
轉，那又將是何等駭人。

故而，我勸你在門檻前駐足深思。因那未經全然淨化的初學者，其呼
求無法抵達聖覺者的隱居之境，反倒可能喚醒蟄伏於人性暗處的可怖力
量。



* * *

「在靈魂能立於大師面前，雙足必已浸沐於心血的洗禮。」

此處「靈魂」一詞，指的是神聖靈魂，或稱「如星之靈」。

「能立」即是「有信心」；有信心，意味弟子對己確然有把握，已然
捨棄情緒、自我，乃至人性；他不知恐懼，不覺痛苦，全副意識凝注於神
聖生命——那以「大師們」一詞象徵呈現者。他無眼、無耳、無言、無
力，唯存於至高感官所接引的神聖光明中。於是，他無所畏，無所痛，無
焦慮亦無沮喪；其靈魂巍然屹立，不退不延，沐於沛然神光，透徹全身。
至此，他方繼承其業，得宣稱與人類導師同源；他昂首直立，呼吸著與他
們一樣的空氣。

然在臻至此境之前，靈魂的雙足，必須浸沐於心血的洗禮。

首要律則，在於犧牲或放下一個人的內心及其情感；所求的，是「臻
至一種不為個人情緒所動的平衡」。堅忍哲人亦如是行：他置身局外，平
等看待自己與他人的苦難。

同理，在神秘家的語彙裡，「眼淚」一詞表述的是情感之魂，而非其
物質表象；故而此處「血」所象徵的，亦非肉身賴以存活的血液，而是人
性中那股活躍的創造性本源——它驅使人投身人世，遍嘗苦樂悲欣。當他
已讓這血自心中流盡，便能以純淨的靈性之姿立於大師之前，不再為情感
與經驗而輪迴。縱然其命運或仍需歷經漫長時劫，於粗重物質中連續轉
世，他卻已無所渴慕，因為那粗糙的生存慾望已自他身上褪去。當他投身
肉體，只為踐履神聖目標，完成「大師們」的工務，別無他圖。他不求快
樂，不避痛苦；不索天堂，不畏地獄。他所進入的偉大遺業，並非對所捨
棄之物的補償，而是一種境界——單純抹去了對那些事物的記憶。如今，
他不再活於世間，而是與世共存：他的視野，已擴展至宇宙的寬度。

△




