






書名：歐涅斯的《啟⽰錄》及注釋


作者：E.V. 肯尼利博⼠（Dr E. V. Kenealy）


版本：中譯本第⼀版


⽇期：2025/09/15


僅作學習參考⽤途，不得販售 



以真理之神的名，  


光明之主——宇宙之主；  


祂創造了無數星球的宇宙，  


萬物之美皆源於祂；  


祂是造物主，是⾄⾼的統治者，  


是⽗親，也是審判者；  


祂是永恒之火，獨⾃居於諸環之球；  


祂⾸先賦予元素形態，  


創造了群星、蒼穹、閃耀的⾏星，  


太陽與彗星，疾馳於天際；  


閃電是祂迅捷的權杖；  


旋風與光輝蒼穹皆由祂⽽⽣；  


祂在無窮和聲中創造了諸世界，  


使之成為⽣命的居所；  


透過物質與非物質的本質能量，  


使神靈能在靈魂與⾁體中顯現。  


以祂的名——⾄⾼神之名，  


我將此書獻給塵世；  


願這成為亙古不變的⾒證，  


昭⽰⼈類的全部責任。  


這是光明之書；  


這是天之諸⼦的書；  


神以火焰銘刻於宇宙巍峨的柱⽯之上。  


靈魂不純者，勿近此書；  


⼼懷罪念者，勿觸之；  


勿質疑其⾔——  


此乃最古老的真理之⾔。  


唯有⼀神——  


此乃祂之書；  


唯有⼀天堂——  


此乃其律法。  


諸靈居於諸天諸地，  


⼈⼼萬千——  


皆將為其真實作證，  




即便⾯臨死亡與荒蕪。  


⼈類的⼦孫啊！須知——  


我今⼿持之書，  


真理之律已然開啟；  


天界之光已然顯現。  


此書包羅萬象，


如同美麗之主的永恒宇宙。  


此書記載著最初以及最末。 


 


神啊！將祢聖靈的光輝


賜予祢的諸⼦ ，  


使他們能讀、能知、能明。  


神啊！將祢智慧的啟迪


賜予祢的諸⼦，  


使他們信仰祢天界的教誨。  


神啊！護佑我們遠離⼀切邪惡，  


當我們默想祢聖⾔時，  


⼼智得以安寧⽽聖潔。




揭開⾯紗


以⾄聖者之名。


我的靈立於上帝寶座之前，  


在⾄⾼者前的光中移動；  


祂的眉宇隱沒於無垠之中，  


祂的雙⾜安息於太陽之上。  


諸天在祂⾯前如地毯鋪展；  


祂⾝披閃電之焰；  


⿊暗與神秘的寂靜  


在主⾯前環繞、籠罩著。  


祂獨⾃處於光中——  


獨⾃於遙遠的天域。  


獨⾃——獨⼀，


無受造物與⾄⾼者共享⿊暗的奧秘。  


所有的⼒量，所有的王⼦，


宇宙所有蒙福的靈，  


所有偉⼤的能量與靈質，  


皆立於上帝寶座之前。  


他們以群星的節奏向祂頌歌，  


在元素之球永動的光輝中，  


歡欣於祂本質的榮光，  


在主流溢的美麗中喜樂。  


此時聲⾳⾃寶座傳來，  


深沈如雷、如恒久旋律；  


明亮如閃電，柔美如長笛輕吹。  


那是上帝的聲⾳；  


我認得它——我靈在靈中認得它：  


那是⽗與王的永恆聲⾳，  


祂⼀開⼝，宇宙便靜⽌。  


聲⾳說道：「⼈⼦啊！」  


我回答道：「看哪，我在這裡。」  


聲⾳⼜道：「我是主，你的上帝，是我創造了你，  


並將我的火焰吹入你的胸膛。  


我差遣你到世上，向世⼈宣講  




真理、光明與智慧的話語；  


去復興古老的聖潔；  


去揭⽰我所顯明之事：


在晨曦榮耀⾏走之處，


我以太陽的閃電托舉你；  


在黃昏時分群星沈落之地，  


我以智天使的翅膀載你；  


我揭開奧秘的帷幕，  


向你的眼睛開啟諸多秘密；  


將我的雷霆置於你火焰之⼿，  


去擊碎迷信的神殿。  


如今，回答我，  


你是否已完成莊嚴的使命？  


你是否已從宇宙陰暗的結構中  


投下⼀塊⽯頭？」  


聲⾳⽌息，寂靜降臨；  


那沈默刺透我的靈魂；  


⼀種可怖的靜默籠罩我的靈；  


我惶恐、羞愧、低頭不敢仰視。  


不久，聲⾳再次響起；  


對我說：「⼈⼦啊！」  


我回答說：「看哪，我在這裡。」  


聲⾳說：「回答我。」  


我俯伏在寶座之前；  


死亡的寒意貫穿我全⾝；  


那神秘寂靜的威嚴  


凍結了我靈魂深處的靈。  


「⾄聖者啊，我比蟲還卑微；  


我是滿載罪孽的卑賤罪⼈；  


我曾迷失於⿊暗的雲霧中；  


我曾⾏走在虛妄與死亡之路；  


我偏離了應與祢同⾏的正道；  


我由塵⼟、雲霧與灰燼所造，  


追逐著塵⼟、灰燼與腐朽。  


主啊，塵世與塵世之物，  




使我的靈遠離了祢；  


上帝的聲⾳在我不安的靈魂中低語，


我卻充耳不聞。  


我將⼼思繫於必朽之物，  


繫於終將消逝的事物；  


卻鮮少將漂泊的思緒安放於


永恒不滅的王。  


然⽽如今，主啊，如今我將覺醒，  


如今我將訴說；  


愚昧啊，離開我吧！  


從今以後，我是⾄⾼者的僕⼈。」  


我說話時仍俯伏在地，  


因為上帝的奧秘如⼭壓在我⾝上；  


⼀種深沈、無可抗拒的敬畏；  


如死亡般昏厥之影。  


此時諸天界傳來樂⾳，  


柔和⽽神聖的和聲；  


遠處的⼒量  


以⾦⾊樂器甜美頌唱：  


⼀道如紫紅寶⽯的光芒，  


緩緩降臨在我頭頂；  


如同榮耀的冠冕將我覆蓋，  


宛如彩虹橫跨⼤海。  


當我伏地時，聽⾒號⾓響起，  


孤獨⽽狂野的爆響；  


使我的靈震顫，  


彷彿被雷霆劈為兩半。  


⼀道光的漩渦將我向上卷起；  


是⼀道閃耀、顫動的火焰旋渦；  


宇宙間所有的光輝  


以斑斕⾊彩將我環繞。  


上帝是無限、全能者，  


將我升⾄群星的火焰基質之中；  


我⾒到了太陽的壯麗；  


⾏星合唱團環繞著舞蹈。  




多彩美麗的晨曦  


照亮⾦⾊的拱⾨；  


天界七條純凈的河流  


在陽光下流淌閃耀。  


⾃然的創造者映入眼簾，  


那神聖輝煌的天界之神；  


其臨在如春夏般溫暖；  


是樂園中⽣長的⽣命之樹。  


如同⽉亮著伴隨旅⼈，  


在午夜孤⾏之時；  


她以柔光安慰他，  


彷彿在他⾝旁美麗地滑⾏：  


然⽽她依舊靜⽌遙遠，  


⾼坐於蒼穹深處；  


上帝也如此引領我，  


向上，進入廣闊的天界。  


我未⾒祂，卻知祂在；  


我未⾒祂威嚴的形象：  


祂遠在⾃⼰的領域；  


是神聖臨在的中⼼榮光。  


其⾯容不斷展現新輝，  


如同天際變幻的美麗；  


紫⾊、⽩⾊、玫瑰⾊、銀⾊；  


以及夜空星火的深邃濃烈；  


上帝永恆閃耀的⾯容也是如此，  


在我眼前⼀掠⽽過；  


卻如轉瞬即逝的夢境，  


祂在其中閃耀，卻⼜⾃隱其⾝。  


我被火焰托舉前⾏，  


⾒到⼀位太陽的輝煌天使；  


他⾼聲宣告，  


主旨如下：  


「向你致敬，你是持斧羅摩，  


在美麗的⾦⾊原野中；  


是閃電與真理所揀選的孩⼦；  




我久已盼望你的到來。  


向你致敬，你是伊瑪⽬·⾺赫迪，  


被天⾔烈焰所環繞：  


我久⾃群⼭遙望，  


只為⾒證你降臨的陽光。  


如今你升⾄上帝⽀撐宇宙的柱⽯，  


包裹在⿊暗閃電中，  


在烈焰迅疾翻滾的雷霆中。  


這些⾼聳柱⽯


從寂靜之⽔的深淵中升起  ；  


⿊暗籠罩其可怖的胸膛；  


無數偉⼤的靈引導其廣闊的⼒量；


進入⼭岳，  


深處湧出這些海洋之⽔；    


進入風的懷抱中安息，


比陽光中的塵埃還要渺⼩。  


進入那靜⽌⽽莊嚴的旋風，


其微弱的氣息誕⽣這些風；  


旋風遠在彼⽅，  


安居於全能上帝的懷抱。  


這些柱⽯被稱為真實；  


這些⽔被稱為古老；  


這些⼭被稱為堅強；  


這些風被稱為永恒；  


在其中，你將成為真理的⾒證，  


⾒證神聖之光——上帝的氣息；  


在你狂喜的⽬光前


將揭開宇宙的奧秘  。」  


隨即閃電劃破長空，  


雷聲回應了閃電；  


太陽的天使離去；  


我繼續前⾏⾶翔。


看到世上無⼈能⾒的群星，  


在⾦⾊光域中閃耀；  




美麗且迅疾舞動；  


不可思議，唯有思想可比擬。  


⿊暗環⾏的廣闊，  


超越⼈類⼀切想象；  


太陽光的七芒星球亦在其中，  


唯有上帝能丈量其偉⼤軌跡。  


蒼穹在遠⽅延展，  


如同⾦與綠柱⽯築成的墻；  


在最深的夜、火焰與星辰的掩蓋中，  


我⾒到上帝榮耀的永恒寶座。  


天界的諸靈被光芒包裹，  


美如陽光下安歇的花朵；  


那裡沒有晝夜的更替，  


唯有上帝恒久的榮耀照耀⼀切。  


「聽我說吧，美麗的星球，  


傾聽我，天堂的孩⼦們；  


還有你，時間，永恒者的象徵，  


你，地球，側耳傾聽；  


因為無垠的威嚴向我開啟，  


展現宇宙浩瀚的本質；  


諸天與恒轉太陽的熾烈光輝，  


廣闊的⼤地與無數的海洋星球。  


在光中——在火中——在霧中——在焰中，  


我如乘⽇光漂浮，  


屏息於熾天使的狂喜中；  


晨曦的駿⾺載我前⾏。  


那是什麼光芒——什麼榮耀在遠⽅綻放？


是何輝煌在太陽中閃耀？


她起⾝——她微笑——她站立無遮——我看著——我看到了⼀切。




詞彙定義


啟⽰錄——意為「啟⽰」，將那分隔著不可⾒與可⾒世界的⾯紗揭開。


⽅⾈——代指聖靈的神秘名稱。這種象徵性的船形器⽫或聖杯，在希臘、埃及、

印度、猶太等地的神聖密儀中，以不同名稱出現。密儀中的船形「聖盂」象徵表達的

是聖靈——這位天后、萬物之⺟。教堂和古代神廟中的「中殿」也源⾃於此，是聖殿

中最神聖的部分。因此，聖靈被視為「⽣命之⾈」，承載著⼀切存在物的種⼦，駕乘

於無垠的宇宙之海，⽽上帝則是主宰的⼒量。⽉亮的新⽉或船形也成為聖靈的象徵之

⼀。伊斯蘭教徒佩戴的新⽉標志、以及整個印度斯坦使⽤的相同符號，指代聖靈——

這是真正阿拉伯信仰中不可或缺的⼀部分，由穆罕默德所宣揚，儘管其後繼者已完全

忽視了這⼀點。偉⼤先知在《古蘭經》許多章節前，加了神秘詞語「ALM」，⾄今無

注釋者能解釋，實則代指她——⾄⾼天的無瑕聖女（Alm）。它也代表「AL」，即上

帝，以及「M」，是600，暗指⼀個極為重要的秘密周期，讀者將在本書中找到解

釋。洛克⾥亞的提邁歐（Timæs the Locrian）稱聖靈的神秘名稱「阿爾卡」

（Arka）為「最美善之本原」。「奧秘」（arcane）⼀詞即源於此，並隱含其象徵意

義。《拿撒勒法典》稱：「奧秘只向⾄⼤⾄⾼者展⽰，唯有祂知曉並洞察⼀切。」在

《啟⽰錄》中，上帝與聖靈被稱為「AO」。在神秘上，柱⼦與圓環「IO」也指此意，

並構成「10」這⼀完美數字。天⽗和愛之女神也代表智慧。整個指代天界的神聖之

靈。


化⾝——「救世主-天使」在預定周期中的降臨，有時被誤稱為「神顯」。


美——美麗；⼀切存在物應當追求的完美境界。


出⽣——靈魂在⽣命輪迴中以某種新形態再現。死亡則是消失，並在冥界或不可

⾒世界經歷⼀段間隔後，轉⽣到另⼀個循環。


⾎——象徵真理、真正的宗教。


⾝體——某些存在階層因本質受限於物質領域，⽽需物質性外殼或顯現⽅式。天

使與神靈是由靈與魂兩部分組成；⼈類由靈、魂、⾝體三部分組成；低等存在僅有魂

與⾝體。⼈因有⾝體⽽低於天使與神靈，但⼜⾼於⼀切無靈之物。




智天使——意為「⽜」，即天界存在，閃耀著太陽般的光輝；如太陽般明亮的存

在。《啟⽰錄》中提及三等智天使：最⾼者有八翼，其次六翼，最低者四翼。他們在

《創世記》第三章第24節中也被提到，伴隨著⾃轉的火焰，這才是真實的版本。


審判⽇——死亡之後，⽣命原則進入全新存在狀態的時期。


死亡——從⼀種存在狀態轉變為另⼀種狀態，與出⽣無異。當⽣命原則在⼀種顯

現模式中「死亡」，會在另⼀種「重⽣」。靈與魂⾃亙古存在，每⼀次新⽣只是⽣命

原則的新顯現，早已運作數百萬年、經歷無數⽣命形態。當⽣命原則離開某形態時，

會進入與其本性最為契合的另⼀種形態。因此，⼈能永遠為⼈，不會更好也不會更

壞。


靈質——事物中活躍且不朽的能量，有別於可⾒或物質部分。


永恒——從未有過開始，也永遠不會有結束。這是神獨有的狀態，特別指⾄⾼

者。


永存——有始無終，是聖靈及⼀切靈性存在的屬性。


最後之⽇———劫的結束，指的是地球等天體在這段時間內，不發⽣變化或變

⾰。


上帝——全能⾄⾼的⽗，有時也⽤於指聖靈，但這並不準確，因為聖靈只是祂的

攝政或代表；有時在較低層次上指神性存在，如⼀位神靈。


諸神——所有存在於上帝和聖靈之下的神性存在。


天界——上帝在此處向居住其中的靈顯現。


地獄——⼀切無法真實⾒到上帝的地⽅。因此，這個世界實際上就是地獄，因為

上帝並未在此顯現；若無太陽和光明——即上帝臨在的影⼦——照耀，這裡將會是絕

對的苦難之地。上帝以不同程度的光輝顯現其臨在，取決於祂所照耀的領域；每個領

域的知識和美德，也決定祂的光芒。非理性和極度⿊暗構成了最低層的地獄：是個混

亂、瘋狂的存在狀態，從未被⼀絲光明所照耀。




永⽣——是靈魂的屬性，正如健康與活⼒是⾝體的屬性⼀樣；這是可⾒於萬物中

的持久⽣命原則。


無限——無限之於空間，如同永恒之於時間。永恒沒有開始也沒有終結，無限也

沒有界限。因此，上帝可以被真正地定義為「永恒—無限者」。


墮落——指⾼等靈性存在墮入同性質的低等存在狀態，例如天界存在墮落為次天

界存在。


提升——則與之相反，比如天界存在提升為超天界存在。


邏各斯——這個詞有三重含義。第⼀，指聖靈，即上帝所發出的第⼀個「話

語」，因此也是祂創造的第⼀個靈質。第⼆，指宇宙，即上帝隨後創造的萬物。第

三，指上帝派遣給⼈類的信使，宣揚天界之⾔或啟⽰。


救世主——上帝的信使；⼀位被神差遣、向凡⼈宣講真理的靈。被稱為救世主，

因為他帶來救贖的消息，並指引通往光明之路。在世時，他在各⽅⾯都是⼈類，不免

於犯錯，但其教導絕無謬誤。


變體轉⽣——指靈魂從⼀個⾝體遷移到另⼀個⾝體。例如，⼀個殺⼈者的本性轉

化為鬣狗，或⼤象的本性升華為⼈。


輪回轉⽣——指靈性存在遷移到其欲望所趨的較低⽣命形態，然後與魂相結合。


奧秘——神聖但不可⾔說的真理，應在⼼中默想，⽽非⽤⾔語傳達。


神話——以寓⾔、象徵或比喻的形式表現神聖真理。


再⽣——重⽣或新⽣；在另⼀種⽣命形態出現時的初始狀態。此詞同樣適⽤於變

體轉⽣和輪回轉⽣。


潘（PAN）——「萬有」，在古代神話中泛指上帝與無處不在的聖靈。潘作為森

林之神時，象徵救世主或神的信使。此詞由三個字⺟組成，具有神秘的寓意。




樂園——天界的花園，天界之靈⾃塵世升起後，⾸先到達之地。婆羅⾨神學中如

此描述樂園：⼭周圍有七座梯⼦，可登上⼀片廣闊的平原，中央有⼀⼝銀鐘和⼀張四

⽅桌，由九顆⾊彩斑斕的寶⽯所環繞。桌上放著⼀朵名為塔瑪拉・普亞的銀玫瑰，有

兩位如珍珠般明亮美麗的女性形象；但這兩位其實為⼀體，只因所觀之媒介——天界

或塵世——⽽顯現為⼆。其⼀稱為「⼝之女主」；另⼀稱為「舌之女主」，或「舌之

靈」。在這銀玫瑰的中⼼，是上帝永恒的居所。


啟⽰——「救世主-天使」從上帝獲得的啟⽰教義，以傳達給⼈類。


撒旦——邪惡的象徵性名稱，這是將道德上的惡進⾏寓⾔性的⼈格化。不是實

體，⽽是象徵。


熾天使——「熾熱有翼的蛇」，即最為榮耀的⼤天使，光輝如火焰，威嚴無比，

常侍於永恒之蛇——上帝——的⾯前。智天使⼀詞也意為「蛇」，是由「圓圈」和

「蛇」組成的複合詞，意為「圓中之蛇」。


神臨——⼀個神秘的詞，常被象徵為玫瑰、花環、蓮花、蛋或任何橢圓形的徽

記、鴿⼦、船隻、海洋、⽉亮、處女、輪⼦、光環、⾦冠等。當上帝沈思神聖之美

時，被稱為「⼀」；⽽當祂創造時，則為「⼆合⼀」。敘利亞⼈⽤「太陽－⽗」的形

象來象徵這種交流：「太陽－⽗」將燦爛的光芒射向⼤地，⽽⼤地則向上發出光輝與

光束，與之相遇並交融。這個詞與印度的「女陰」有相似之處。卡利是印度教中對聖

靈的稱呼。在墨⻄哥語中，此詞意為「上帝的居所」或「帳幕」。


⼈⼦——⽤以稱呼神聖信使或化⾝，若他不經凡⼈⽽⽣，就無法在塵世間⽣存或

⾏動。他也被稱為「⼈類之王」。


魂 —— ⼀種活躍的本質，涵蓋⼈類到⽣命最低等存在。它與「靈」本質相同，

但層次較低，因為「靈」實際上是上帝之火的⼀部分。靈永不滅；但魂若長期與⾁體

結合，最終可能會縮減為⽣命中的⼀個微點。為防⽌這種情況，上帝賦予魂⼀種不斷

向上的能量，使其不斷從塵⼟中提升，回歸其本初的火之源泉。


天體——像地球⼀樣有⽣命居住的星球。




靈—— ⼀種不朽的本質與能量，涵蓋⼈類以上直到⾄⾼存在的多重層級。其最

低層次是在⼈類之中。在七個⾼階存在中，靈獨立存在⽽無魂；在三個最低階存在

中，靈與魂共存。


超天界——上帝與聖靈的居所。天界——靈的永久居所，位於其下⼀級。次天界

——天使的領域。塵世界——物質的領域。


聖靈——宇宙中第⼆偉⼤存在：偉⼤的⺟親，⾃然；亦稱天意、⾄⾼阿特曼、世

界之魂、天后。


世界——即宇宙；⼜因其美麗與秩序稱為「有序宇宙」。


三位⼀體——構成⼀切存在的三種本質：本質上為⼀，發展為無數。上帝如同⼀

棵樹，從同⼀樹液孕育出宇宙中所有的果實與花朵。祂在萬物之中，萬物亦在祂之

中。


美德——是⼀種存在狀態，將全部時間⽤於獲取知識和廣播善⾏，純粹因能從中

獲得樂趣。


美酒——象徵真理與真正的宗教。




摘要

1. 神聖異象的序⾔ 

2. 上帝救世主的輝煌象徵，上帝的光芒在天界信使中閃耀 

3. 先知的啟蒙  

4. 四活物的異象  

5. 先知被升⾄上帝的榮耀之中

6. 天⾨開啟，顯現出寶座和⼆⼗四位古聖者

7. 天書由羔⽺開啟  

8. 上帝的聖靈與紅龍  

9. 勝利的聖歌  

10. 紅龍的闡釋  

11. ⼈類的四⼤種族  

12. 歐涅斯，上帝的第⼀位使者，公元前4800年  

13. 以諾，上帝的第⼆位使者，公元前4200年  

14. 伏羲，上帝的第三位使者，公元前3600年  

15. 亞特蘭蒂斯沈沒的預兆  

16. 布⾥古，上帝的第四位使者，公元前3000年  

17. 普世教會的異象，隨此化⾝⽽⽣  

18. ⾶鐮的異象  

19. 蛇崇拜的興起、發展與譴責  

20. 瑣羅亞斯德，上帝的第五位使者，公元前2400年  

21. ⼤天使米迦勒的異象  

22. 托特，上帝的第六位使者，公元前1800年  

23. 偉⼤信使教義的象徵性異象  

24. 雅赫摩斯，上帝的第七位使者，公元前1200年  

25. 隨之⽽來的榮耀異象  

26. 地球最早的四⼤帝國：印度-埃塞俄比亞、斯基泰、印度、中國  

27. 瑪代-波斯帝國和希臘-⾺其頓帝國  

28. 老⼦與耶穌，上帝的第八與第九位使者，公元前600年與⻄元元年  

29. 這兩位使者在天界的加冕  

30. 他們的教義與前⼈⼀致  

31. 穆罕默德，第⼗位使者，⻄元600年  

32. 天界的⼀神論讚美詩  

33. 成吉思汗，上帝的第⼗⼀位使者，⻄元1200年  



34. 七位吹號天使  

35. 法蘭⻄帝國與拿破侖  

36. 最後七災天使  

37. 世界⼤權⾸都及其命運預⾔  

38. 惡⼈哀嘆其覆滅  

39. 毀滅天使的挽歌  

40. ⼤英帝國的象徵性異象  

41. 美利堅帝國的象徵性異象  

42. ⼀神論之⼒最終推翻了⼀切邪惡的統治  

43. 上帝的第⼗⼆位使者，⻄元1800年  

44. 其追隨者的異象  

45. 天上之聲宣告其顯現  

46. 榮耀的信眾集會  

47. 第⼗⼆位信使之後的天使異象  

48. 第六位吹號天使領受命令  

49. 第七號⾓的吹響  

50. 劫盡序幕  

51. 第⼗⼆位信使之後的其他天使異象  

52. 第五印的開啟  

53. 向七位天使下達的命令  

54. 七位天使將碗倒出  

55. 第六印的開啟  

56. 為真理殉道者的異象  

57. 第七印的開啟與劫盡終結  

58. 主上帝的威嚴顯現  

59. ⼤審判之⽇  

60. 眾⽣輪回之⽇  

61. 煥然⼀新的美麗  

62. 聖靈的異象  

63. 信使向上帝認領其信眾  

64. 聖靈對善⼈的應許  

65. 新天堂的異象  

66. 異象續述  

67. ⽣命之河與⽣命之樹  

68. 聖城的榮耀  



69. ⽢露之⽔與天界之樹  

70. 最終偉⼤的誡命 



歐涅斯的《啟⽰錄》—上帝之⾔


以諾的銘⽂


聖靈中是話語，話語與上帝同在，話語是⼀個神靈。這最初與上帝同在。萬物皆

由祂⽽造，沒有祂，就沒有任何被造之物。在祂之中是⽣命，這⽣命就是⼈的光。光

照在⿊暗裡，⿊暗卻不理解這光。有⼀⼈，是上帝所差來的，名叫歐涅斯。他來就是

為光作⾒證，使眾⼈借著他⽽相信。他不是那光，乃是要為那光作⾒證。那光是真

光，照亮⼀切⽣在世上的⼈。他在世上，世界因他⽽得光，但世界卻不認識他。他到

⾃⼰的地⽅來，⾃⼰的⼈倒不接納他。凡接納他的，他就賜與權柄，成為上帝的兒

女；這等⼈不是由⾎⽣的，非⾁體所願，也非由⼈的意願所⽣，乃是由上帝⽣的。話

語成了⾁⾝，居於我們之間，充滿恩典和真理。阿⾨。


注釋：


以諾在《啟⽰錄》前加的這段銘⽂是必要的，因為在那遙遠的時代，⼈們對第⼀

位信使表現出近乎偶像崇拜般的敬仰。這種敬仰⾄今在整個東⽅世界依然存在，正如

我在第⼀、⼆部分中已充分論證。因此，以諾借此機會宣稱：萬物皆由上帝所造，唯

有祂⾃⾝包含了宇宙中最偉⼤的兩個奇跡——光與⽣命。光是聖靈，作為美麗的彩虹

之弧，發展⾃天界的聖靈，是⾄⾼者的⾸⽣發散物；⽣命是⼀切存在，無論是神靈還

是有形之物，換句話說，就是「萬有」。聖靈產⽣邏各斯、宇宙或話語，她本⾝是⽗

的⾸位邏各斯；天界靈質為第⼆邏各斯；可⾒的宇宙為第三邏各斯或散發物；⽽信使

則為第四，完成了神秘的四⽅形，儘管實際上他已包含於第⼆之中。這就是中⼼帶有

⼗字的神秘四⽅形，在純正佛教或諾斯替主義中皆可⾒其蹤影。這隱晦地指向《啟⽰

錄》第66節中提及的「聖城」、「城是四⽅的」等等。中國⼈使⽤此形狀的⼩瓷護符，

在愛爾蘭各地發掘出來的許多已有數千年歷史，（參⾒蓋蒂《在愛爾蘭發現的中國印

章記略》，都柏林，1850年）。桑科尼亞松提到，克羅諾斯（上帝，作為時間）與祂

的女兒雅典娜（聖靈）周遊⼈世，暗⽰了早期時代《啟⽰錄》及其象徵的普遍傳播。

所有關於邏各斯的觀念，都在題詞的第⼀句話中表達出來：「聖靈中是話語，話語與

上帝同在，話語是⼀個神靈」，即具有神性。但第⼆位信使的啟⽰明確否定這些是⾃

有或⾃⽣的：他接著宣告，沒有祂，就沒有任何被造之物。這是針對半無神論哲學的

反，即使在遠古時代，也有⼈主張物質宇宙本⾝是永恒的，因此不是被造的，⽽是與

上帝同時並存。以諾此處權威性地否定了這種異端。須注意，第⼆位信使因重編了



《啟⽰錄》，常被稱為其作者，因⽽有⼀個非常古老的傳說，講述的是弗裡吉亞（太

陽之地）的南納庫斯（以諾），據說他預⾒了洪⽔，因此將其⼈⺠聚集在⼀個神聖的

避難所中，以拯救他們。這實際上暗指「七雷的第⼀個」，預⾔了此重⼤事件（⾒第

⼀部分第613⾴），⽽古⼈誤將其歸於以諾，其實他只是編輯了這部預⾔書。精通希

臘⽂者應知，若「阿爾卡」（Archa）僅指「起初」，則應⽤εκ πρωτος或εν 

πρωτοις等詞（⾒第⼀部分第287⾴）。


關於「邏各斯」⼀詞常被聖經讀者誤解，我引⽤了⼀些評論，其中包含部分真

相。這與我上述對邏各斯的定義基本⼀致。赫德說：『正如⼈的⾔語表達了內⼼的決

斷，聖經中的「邏各斯」或「話語」也可表⽰神意的決斷、命令、旨意。全能者「說

有就有，命立就立」，無⼈會將此處的「說」理解為字⾯意義上的發聲。只要上帝意

願，萬物即成。祂不變，祂的旨意⾃亙古常存。然⽽，此旨意的表達便是履⾏的過

程。上帝創造世界的旨意⾃永恒不變，但只有在完成創造後，此旨意才得以表達。創

造⾏為的⼒量等同於旨意的表達，因此比喻為「說話」，類似於⼈以聲⾳表達意圖。

⼈的⾔語是⽤⾔語表達意圖，⽽上帝的⾔語是⾏動。⼈需借助⾝體各器官來實現意

圖，⼈的四肢是意志的⼯具；⽽對上帝⽽⾔，意志本⾝就是實現其旨意的⼒量。⼈的

⼼智直接作⽤於⾃⾝器官，上帝的⼼智或意志則直接作⽤於宇宙萬有，無論是物質或

非物質。對上帝⽽⾔，⼼智或意志與其決斷不可分；如同⼈的⾔語等同於⼈⼼智的決

斷。上帝的「話語」不僅等同於祂的決斷，更等同於祂的⼼智本⾝。因此，上帝的⼼

智可被恰當地稱為「邏各斯」，即上帝的話語……上帝⼼智的意志、決斷或命令是祂

⾏動的⼒量，因此其決斷有時被稱為「邏各斯」，從其運作的本質來看，此⼼智或邏

各斯必然就是他處稱為聖靈的相同⼒量。』


第⼆位信使接著說明，歐涅斯或阿迪姆事實上是⼀個⼈，或具有類⼈形態的靈，

由上帝特別派遣或允許來到世上，為聖靈作⾒證。這聖靈是最初的光，照亮每⼀個來

到世上的⼈。這位天⼈將神聖治理的知識帶給了塵世，使其獲得了前所未有的光明，

儘管在他所處的時代，世⼈未普遍承認他是⼀位天界的老師。以諾宣稱，歐涅斯或喬

達摩是聖靈⾃⾝的可⾒顯現，以「話語」的⾝份降臨，彷彿她——上帝的「話語」與

「居所」——成了⾁⾝，降世與⼈同住，教化⼈類以升⾄更⾼境界。這正呼應了「披

⽇之女所⽣之⼦」的意象。隨著我們閱讀《啟⽰錄》，會發現這與我在第⼀部分揭⽰

的真理⾼度⼀致：婦⼈⽣下男孩，惡者加以迫害，⽽他正是在每個那羅周期中注定的

化⾝。


此處建議讀者，在閱讀每⼀節《啟⽰錄》注釋前，務必先閱讀原⽂，否則難以真

正有收獲。




1.

這是關於伊撒（ISSA）和受膏者的啟⽰，由上帝所賜下，向祂的僕⼈們顯明將要

發⽣之事；祂差遣信使——祂的僕⼈歐涅斯——將這些事指⽰出來。歐涅斯宣講了上

帝的話語，並⾒證了伊撒和受膏者的顯現。知曉這些的⼈有福了——聽⾒此預⾔並遵

守所寫之事的⼈，也有福了。


注釋：


神聖異象的序⾔


第⼀位信使開篇宣稱，他的書是伊撒——即上帝之靈——的直接啟⽰或受感神

諭，也宣告了「受膏者」或「天界信使」的降臨：這是⼈類所知最重要的真理。這個

伊撒（ISSA或ISA），就是埃及⼈的伊⻄斯女王，其蒙⾯雕像曾立於賽斯（Saïs），

⽽賽斯正是其名字的變位詞。


紅種⼈（即亞特蘭蒂斯⼈）常常將聖靈⼈格化，次數甚⾄多於上帝本⾝；印加⼈

將她奉為彩虹和⽉亮——太陽的姐妹與配偶、以及宇宙之⺟。他們在太陽神廟旁為她

建造巨⼤的帳篷，向她頂禮膜拜。在這些帳篷中，將她描繪於巨⼤的銀盤上，聖⺟⾯

容極其美麗。⼈們在苦難之時，更傾向於在她溫柔與⺟愛中尋求憐憫，⽽非在⾄⾼⽗

神無情的公正中尋求庇護。


在斯提倫牧師的《猶太教⽂獻》中，有⼀幅奇特的卷⾸插圖，為本書所揭⽰的

《啟⽰錄》奧秘提供了⼀線端倪。該畫中，聖靈以美麗女性的形象坐於雲端。其頭頂

上⽅太陽光芒四射，遍照其⾝；額頭迸發出炫⽬的火焰；胸前則是上帝在埃及的象徵

——由太陽火焰環繞的明亮之眼，此眼也象徵著信使（參⾒《啟⽰錄》第28節）。她

右⼿持卷軸，左⼿握著埃及神聖叉鈴，上⾯銘刻著「Hinc Jubar」（榮耀由此⽽

⽣），中央刻有A和Ω兩個字⺟。⼀位強⼤的天使（第⼗⼆位信使）正掀開她的⾯紗。

她周圍環繞著鷹、⽜、獅⼦和獨⾓獸，象徵太陽；⼀隻巨⼤的鯨⿂象徵⽔之靈。在光

輝燦爛的雲中，還混雜著⼀顆⼈頭。遠處下⽅有四位拉比，⼿持聖書和書寫⼯具，圍

繞著⼀座祭壇，祭壇側⾯雕刻著⼀座⼭和⼀隻公雞——分別象徵須彌⼭和太陽。若斯

提倫是⼀位學識淵博的猶太拉比，或最⾼等級的共濟會成員，此圖最為清楚地闡釋神



學與厄琉⻄斯的某些奧秘，也明顯暗⽰出我在這本《上帝之書》中所揭⽰的深奧知

識。須知，叉鈴，象徵著完美的貞潔（⾒因曼《古代信仰》第108、159⾴）。


蒙福孔在其《補編》第⼀部分第9版畫中，繪有⼀幅奇特的聖靈圖像：是⼀個美

麗女性的形象，頭戴燦爛的太陽冠冕，群星環繞其⾸，長髮如瀑，端坐於⼭巔。其雙

腿之間托舉著宇宙，正以乳汁哺育萬物，⾯容露出難以⾔喻的溫柔。其⾝旁是化⾝，

是⼀位有翼的青年，⼿持⼸（象徵語⾔）、箭袋（象徵征服）和橄欖枝（象徵和

平）。他頭上是⼀輪圓滿的太陽，表明其源⾃太陽。蒙福孔稱這尊古像為「刻瑞斯與

丘比特」；但「丘比特」其實是救世主的別名，代表向⼈類傳遞愛的信使，因此⼜稱

「⼈－厄洛斯」；⽽正如我們所知，刻瑞斯象徵著聖靈。


2.

歐涅斯致亞洲的七個教會：願恩典與你們同在，願平和從祂⽽來，也從祂寶座前

的七靈⽽來，祂是那位今在、昔在、以及將來者。阿⾨！看哪，他駕雲降臨，眾⽬都

要看⾒祂。阿⾨！主上帝說：「我是AO，我是今在、昔在、將在的全能者。」我，歐

涅斯，你們的弟兄，在主的⽇⼦裡被聖靈感動；忽然，我聽到⼀個如號⾓般巨⼤的聲

⾳，在我⾝後說：「我是AO，⾸先的，也是最後的。你所看⾒的，要寫在書上，寄給

那七個教會。」我轉⾝去看那對我說話的聲⾳，轉過去時，我看⾒了七個⾦燈台。在

七個燈台中間，有⼀位像⼈⼦的，穿著長袍，直垂到腳，⽤⾦帶束胸。其頭與髮皆

⽩，如⽩⽺⽑，如雪⼀般；眼睛如火焰；雙腳如同在爐中鍛煉的明耀精銅；聲⾳如眾

⽔之聲。他右⼿持七星，⼝吐⼀把雙刃利劍，⾯如烈⽇放光。我⼀⾒著便仆倒在他腳

前，如死了般。他⽤右⼿按著我說：「不要怕！我是⾸先的，也是最後的。我經歷過

⽣與死，然⽽我是萬古⽣命，並且掌握死亡和冥界的鑰匙。你要把所看⾒的事、現在

的事、將要發⽣的事都寫下來，也紀錄我右⼿七星和七個⾦燈台的奧秘。七星就是七

教會的信使，七燈台就是七個教會。」


注釋：


上帝救世主的輝煌象徵，上帝的光芒在天界信使中閃耀


在本節中，進⼀步論述那受膏者——即救世主，他⾃覺到神聖使命，便向七間教

會宣告⾃⼰⾝份。經⽂說：「看哪，他（即那被認可的信使，上帝借其⾦⼝親⾃宣講

律法）駕雲⽽來，眾⽬都要看⾒他。」神聖的信息彷彿由⾄尊者親⼝莊嚴的說出：

「我是AO。」這是在某⼀天賜下的啟⽰——指的是⼀段特定的時間，並不⼀定是⼆⼗



四⼩時。這是天⽗特意為此神聖啟⽰⽽安排的，就如在「蓋德爾之夜」之時，先知的

魂與靈彷彿融入上帝的靈中，成為天上⽣命樹的說話枝條。


⾸先喚起注意的是號⾓聲。古代祭司為紀念此事，以號⾓開啟宗教儀式；在宣禮

塔上，宣禮員⾼聲呼喚信徒禱告，彌撒也以鐘聲開始。後來的號⾓是⽤銀製，但最初

是公⽺⾓，接著是公⽜⾓，象徵上帝的聲⾳（公⽺與公⽜為其象徵）召喚信徒虔誠敬

拜。他⼜聽⾒⼀個聲⾳，⾃稱為AO，這是最古老且神秘的神名之⼀。


先知隨後收到命令，將所⾒所聞記錄下來，並揭⽰給七教會，這啟⽰之後傳播到

了全世界，如我們所知。他接著看⾒七個⾦燈台，這不僅象徵七個⾼等世界、七世界

的七靈，也象徵他被指⽰要寫信給的七間教會，這些教會將在⼈間傳播《啟⽰錄》的

天光。在耀眼的光輝中，他看⾒⼀個⼈的形象，象徵上帝的⼗⼆位救世主。古老⽽神

秘的傳統由此產⽣，令所有批評者困惑不已：神若無⼈的協助，永遠無法征服塵世。

帕烏薩尼阿斯曾在⼤⾺⼠⾰⾒到⼀尊名為「火燈」的雕像，他誤以為是⼈的雕像，實

際上只是象徵性的雕像，與本節相關，代表⼗⼆位救世主。所有救世主的共同⽬標，

此處以⼀個⼈的形象象徵，正如著名阿拉伯學者哈肯·本·哈希姆所⾔：「上帝賜給亞

當的光芒，已傳給後繼的每⼀位先知。」這正是光輝中央的「⼀個⼈」所象徵的意

義。另外，黃⾦象徵純潔與不朽，因為它無法被毀滅，正如真理，是永恒且不可分割

的光輝，因⽽屢在象徵性語⾔中提及。這段描述了諸化⾝的象徵，令⼈肅然起敬。


此象徵性的信使還佩戴著黃⾦腰帶——這是國王與⼤祭司的標志，如披肩般從頸

部垂下，交叉於胸前（⼗字為神聖符號），再繞腰三四圈，最後垂⾄⾜下。腰帶上飾

有蛇與圓環的符號，可⾒於古代壁畫中。袍⼦露出⼤腿，所有⼤腿上都刺有⼗字標

記，⼩腿則有王冠，⼿臂上也刺有⼗字。長袍斑點暗指豹⽪，或星辰點綴的宇宙——

上帝的包裹之衣。⼤腿上的⼗字象徵《啟⽰錄》第33節。在亞述浮雕中，國王與祭司

的袍服上密布薔薇花飾，象徵披戴聖靈、或沐浴在星空的光輝中；薔薇花既象徵聖

靈，也象徵星空光輝。


第⼀位信使此時所⾒的⼈⼦，是宗教智慧的化⾝，⽽⽺⽑正是東⽅智慧的象徵；

英國議會上議院的「⽺⽑袋」，也被稱為「智慧之座」；⽽祭司的頭帶也總是⽤上等

⽺⽑製成。秘魯印加王頭上也戴著上等⽺⽑制成的頭帶，覆蓋額頭與太陽穴，顏⾊鮮

紅，象徵熾熱或天界本性；也表⽰他是神聖戰⼠的統帥。這位光輝者雙眼明亮、銳

利、洞察⼀切，彷彿萬物在他⾯前都如光般清晰，能夠洞悉⼈⼼；他腳步和⾏為純潔

與堅定，以最精煉的銅作為象徵。凡⾒過銅⾦屬熔化狀態的，便能想像出⽂中所描述

的輝煌形象，有著耀眼、幾乎令⼈無法直視的光輝。美麗的雙⾜象徵著救世主。其聲



⾳象徵他的教義將⽤多種語⾔傳播——「眾⽔之聲」，此處的「⽔」在神秘學中有特

殊含義，正如希伯來⽂中所說：「看哪，上帝的榮耀（即信使）從東⽅⽽來，他的聲

⾳如眾⽔之聲，⼤地因其光輝⽽明亮。」（《以⻄結書》43:2）


他右⼿中握有七顆星辰的光輝，這在《約伯記》（38：7）中也有提及：「諸晨

星（諸信使）⼀同歌唱（建立統⼀的宗教），神的眾⼦（真正的信徒）都歡呼。」他

的劍是雙刃的，⼀刃代表真理，⼀刃代表征服，歷代救世主與卡比⾥化⾝必要時便會

使⽤。此即為「活的烈火之劍」，據說曾在天界受洗（《以賽亞書》34:5）。這既是

雅赫摩斯、穆罕默德、成吉思汗的世俗之劍，也是托特、老⼦和耶穌的靈性之劍。他

如太陽般驅散⼀切⿊暗，正如希伯來詩⼈所說：「他必如晨光照耀，如無雲的清

晨。」他也如太陽般閃耀，因為他就是太陽的化⾝。他⾃稱為「⾸先的，也是最後

的」，不斷更新，雖具凡⾝卻是不朽的化⾝。從神秘⾓度看，這也指上帝、宇宙及其

每⼀個部分，⽽信使是宇宙中如此獨特的⼀部分，永恒地⽣、死、變化、更新。


在異象中，這位神聖的象徵性之⼈⼿中握有死亡與冥界（陰間、不可⾒世界、活

靈之界）的鑰匙，所有⼈在諸界逝世後，靈魂歸⾄冥界；地獄或死亡則是徹底迷失者

之界。此⼈握有兩界的鑰匙，遵循其旨意⽣活的⼈將得以⽣存，不遵循者則將滅亡。

這些鑰匙⼀直是救世主的象徵。波美在《神話學》中談到，伊阿努斯⾝為化⾝，被稱

為「鑰匙持有者」，因為他如同⼀扇⾨，使⼈類的祈禱得以通達諸神。


這把神秘的鑰匙，在所有古老神學中都扮演著極為重要的⾓⾊。安卡⼗字便是此

鑰匙。值得注意的是，古代的鏡⼦也是這種形狀；正如先前所⾔，鏡⼦是聖靈的象

徵，很可能也是上帝的象徵——宇宙在祂之中映現。因此，⼿持安卡⼗字的信使，還

攜帶著上帝的鏡⼦或書卷，唯有在其中，才能⾒到⾄⾼者的真實形象。那不可⾒的冥

界之鑰，也指《啟⽰錄》中的鑰匙，這對世⼈⼀直是隱秘的，只為極少數被選中之⼈

所知。然⽽，此象徵性的信使握有鑰匙。直到現在，在此循環完成前，從未有任何天

降的信使公開過這把鑰匙，只會將其神秘知識傳授給直接追隨者，正如我現在向世⼈

傳達⼀樣。請注意，《啟⽰錄》中提到地獄時，稱之為「深淵」；在第35節中，墮落

的星辰為了邪惡⽬的，⽽持有這把鑰匙；第⼗⼆位信使則為善良⽬的持有它。然⽽，

各⾃掌握的鑰匙其實是同⼀把——智⼒之鑰，⼒量之鑰。⼀個⽤以作惡，另⼀個只⽤

以⾏善。接著，異象中的光輝命令先知將所⾒寫下來，並在動筆前向他解釋，諸多啟

⽰內容都是象徵性的；七星代表派往亞細亞諸教會的信使，七燈台則是這些教會本

⾝。




這七盞燈或燈台，也可⾒於印度的濕婆崇拜中。德拉克羅茲提到，在神的陽物象

徵前總有⼀盞常明燈；當婆羅⾨舉⾏莊嚴的宗教儀式、並獻上供品時（通常為鮮

花），則點燃七盞燈。關於傳教⼠認為陽物象徵「不潔」的說法，有必要稍加回應：

在整個東⽅，所有奉獻於林伽的⼈，都發誓要保持絕對的貞潔。（瓦蘭⻄，《⽂集》

第六卷第188⾴）請注意，古代獻花有兩層含義：1. 貢獻⼤地所產最完美、最美麗之

物作為祭品；2. 為了紀念梅努，即伊薩之花。⽇本的神祇中，有⼀位具狗頭形象，騎

著⼀匹七頭⾺，此七頭象徵本節所提及的七靈，如陽光明亮的環繞寶座；他⾝著的長

袍鑲以最珍貴寶⽯，象徵彩虹和繁星點綴的蒼穹；⼿中持有⼀枚⾦環，貼在嘴邊，彷

彿在為其注入⽣命，同時⽰意莊嚴的沈默與神秘。這個⾦環象徵著聖靈AO、宇宙、以

及《啟⽰錄》，這三者都是天界⽣命永恒的源泉與歸宿。


3.  

我⾒⼀隻⼿向我伸來，⼿持⼀卷書，在我⾯前展開，書上寫著過去的事；也寫著

哀號、悲傷和災禍。他對我說：「⼈⼦啊，站起來，我要與你說話；你要吃下這書

卷。」於是此靈來到我⾝上，使我振奮，將我扶起，讓我站立，我聽⾒他對我說話，

他打開我的⼝，讓我吃下那卷書，⼜對我說：「⼈⼦啊，吃下這書卷，讓你的肚腹充

滿我所賜予你的書卷。」我便吃了，⼝中覺得⽢甜如蜜。


注釋：


先知的啟蒙 


 


此時將《啟⽰錄》的象徵展⽰給先知，並命其吃下此書，使之成為⾃⾝的⼀部

分。


4. 

我⾒到⼀股旋風從北⽅刮來；旋風中是⼀⼤片雲；雲中環繞耀眼的光輝；以及火

焰閃爍的閃電。火焰的中⼼貌如鑽⽯，處於烈火之中，光芒刺眼。中央火焰顯現出四

個活物的形象，主要外貌與⼈雷同，各⾃都有四張臉，四隻翅膀；腿是直的，由翅膀

覆蓋；他們閃耀如發光的銅，發出閃電般的光芒；⽻翼輕盈如空氣；翅膀下有⼈的

⼿，四邊各⼀隻⼿。四個活物在⾏動時臉都不轉向，⽽是各⾃直⾏。四者右邊是⼈的

臉和獅⼦的臉，左邊是⽜犢的臉，也有鷹的臉。翅膀在四者之上展開，每個活物以兩



隻翅膀彼此相連，另外兩隻翅膀則遮蓋⾝體。他們各⾃直⾏，由聖靈指引去往何處，

並且⾏動時不轉向。


在這些活物光輝的中⼼，我看⾒如燃燒的火炭，⼜像快速旋轉的燈火；火焰明耀

並發出閃電。我看⾒了，瞧！地上有⼀個輪⼦，源⾃四活物；輪⼦的外觀如綠柱⽯般

明亮，四活物有同樣的光輝。輪⼦的形狀和結構是：輪中有輪；當他們移動時，是按

照四個⽅向移動的；他們⾏進時不轉向。輪⼦崇⾼⽽偉⼤；我觀察它們，其⾝體周圍

滿是眼睛，環繞著四活物。當這些活物移動時，輪⼦也隨之移動；當活物從地上升起

時，輪⼦也隨之升起。凡雲彩所在之處，靈便引導他們前往；輪⼦也隨之⽽去，輪⼦

也隨他們⼀同升起，因為輪⼦中有活的靈。


活物頭上的形象，如同星辰穹蒼閃耀，⼜如⽔晶光輝，⾃天⽽降，拱覆其飄動的

翅膀之上。在星空之下，其翅膀展開著，輕輕拍動，互相靠近；但各⾃⽤兩隻翅膀遮

蓋著⾃⼰的⾝體。我聽⾒其翅膀的聲⾳，如同許多⽔的深沉聲⾳；他們休息時，就收

攏翅膀。


注釋：


四活物的異象


⾸次揭⽰此宏偉與美麗之物。許多作者認為，此段所展現的種種奇異景象，並非

真實發⽣在天界，⽽只是作者的想象，⽤以象徵他所預⾔的內容；但事實並非如此。

古聖者、活物、羔⽺以及其他⼀切，都是切切實實天界所⾒描繪出來的，是由上帝安

置於此，作為接下來崇⾼異象劇中的關鍵⾓⾊。此時，天使的⽬光轉向北⽅，因為那

是⼈類和亞當的誕⽣地。神的⾸次顯現也恰如其分地在此北⽅展現。當婆羅⾨禱告

時，⾸先⾯向東⽅，因為這是太陽的所在，亦即上帝的寶座；也會⾯向北⽅，因為這

是⼈類的發源地；但從不⾯向南⽅或⻄⽅。先知在此區域看⾒了佛教所稱的「火之

城」，即隨著旋風⽽來的純⾦⾊火焰之光，象徵混沌；⼈的靈若被上帝提升⾄其領

域，便可看⾒這火焰之光中，顯現出的天界事物。楊布⾥科斯說，眾神顯現時，會散

發出極其微妙的光芒，⾁眼無法承受，就如同⿂兒從渾濁的⽔中，被拉出⾄稀薄透明

的空氣。凡⾒到神聖之火的⼈，感知的當下幾乎無法呼吸，且靈被包裹在火中。

（《論奧秘》，第50⾴）這火焰從雲中⽽出，⽽我們知道，雲是聖靈的象徵。她是宇

宙與萬有的中⼼之火或光。此處提到的「火之城」是⼀個神秘詞匯，由多個詞根組

成，蘊含多重意義，讀過前幾卷的讀者⾃能領會。這是佛教信仰中的重要特徵。古⼈

為紀念此事，常在最神聖的廟宇中點燃長明燈。普魯塔克記載，在阿蒙神廟中有⼀盞



長明燈。每個活物都有四張臉，如同印度的梵天，被視為化⾝的象徵，頭頂⾦⾊光

環，⼀⼿持書（即此《啟⽰錄》），⾯向地的四⽅，象徵他被差遣來教導世⼈。古斯

堪的納維亞⼈也將托爾（象徵卡比⾥化⾝）描繪為頭戴鷹、胸前有獅⾯之⽜的⼈，將

這四種⽣物合為⼀體，如本⽂所述。這證明了偉⼤古代宗教本源的⼀體性。⼈的臉象

徵智慧；獅⼦的臉象徵無畏勇氣；⽜犢的臉象徵耐⼼、⼒量與勞動中的毅⼒；鷹臉象

徵敏銳的洞察⼒、崇⾼領悟天界事物，並隨時準備⾶向偉⼤崇⾼的境界。埃及的⿊⾊

斯芬克斯也是⼈獅合體，亞歷⼭⼤的克萊⾨斯說，這是為了表明神或其代表（救世

主）應當既被愛⼜被敬畏：他對純潔之⼈慈愛寬厚，應當被愛；對邪惡之⼈公正嚴

厲，應當畏懼。之所以是⿊⾊，是因為最初的⼈類膚⾊如此，或因為這是神秘的存在

——阿蒙，包裹在⿊暗。後來，公⽜成為太陽的象徵，坐在⽜上的女⼈象徵上帝的聖

靈；⽽騎⽜或獅⼦的⼈則象徵上帝的化⾝。


此處提到的公⽜後來成為黃道⼗⼆宮的象徵之⼀。在四千五百年前，太陽在春分

進入⾦⽜座。有些⼈不知此符號的真正起源（《啟⽰錄》中有所提及），便崇拜⾦⽜

座（公⽜），視之為上帝或太陽。但最初，⼈們並非被教導去崇拜動物本⾝，⽽是崇

拜其所代表的神聖存在；崇拜動物是後來的事。公⽜的⾓成為宗教性象徵，因為⽜的

⼒量在於其⾓。⼀隻⾓象徵男性⽣殖⼒與創造⼒；兩隻⾓從正⾯看呈新⽉形，象徵女

性原則；但當⽜⾓置於女⼈圖像或任何女性象徵上時，這⼜回到公⽜、太陽與上帝的

原本含義，旨在表現宇宙中陰陽兩極的神秘結合，神聖的產⽣萬物。


這些活物的火焰本質被反覆強調，並提到燈盞、活物、以及上帝聖靈密不可分。

保薩尼亞斯記載，卡利⾺庫斯為雅典娜女神的雕像制作了⼀盞⾦燈，注滿油後可晝夜

燃燒⼀年。這盞長明燈獻是給此智慧女神，因為真理本⾝就是光，與智慧關係密切；

感官所⾒之光比任何有形之物更適合象徵智慧。須知，這些獻給女神的火燈，正是為

了紀念本《啟⽰錄》中的七盞火燈，以及環繞活物的旋轉之燈。


在本⽂中，我將那些⽣物稱為「活物」或「光輝者」，是為了語⾔和諧的美感，

並未拘泥於字⾯意義。然⽽，他們⾏走時，不僅有⾃⾝的光輝，頭頂上還如⼀片最為

璀璨的星空。這些神聖存在的翅膀如同先前，被比作眾⽔之聲，意指他們的教義將傳

播到全世界，如同⽔般均勻流布。其教導是為全⼈類⽽設，無分彼此；這原則符合上

帝的旨意，任何與之相反的做法都，都與神意背道⽽馳。


在查爾斯·湯恩利博物館的⼀枚寶⽯上，繪有希臘牧神潘，其頭與公⽺的頭相

連，置於⼀隻公雞的⾝體上。公雞頭頂上有太陽的星號，⾝體下⽅則連接著⼀隻⽔⿃

的頭。公雞象徵太陽，⽔⿃象徵⽔，因此，這種看似奇特的組合，實際上代表著宇宙



處於兩⼤⽣殖元素間：⼀為主動的起因，⼀為被動的起因，亦即上帝與聖靈。佩恩·奈

特說：「我相信印度的梵天與希臘的潘神是同⼀存在，即神的創造之靈滲透於物質之

中，並作⽤於四⼤元素，由四個頭所代表。印度⼈確實承認第五元素，希臘⼈亦然；

但從未將之與其他事物歸為⼀類，因為這更空靈且更崇⾼，特別屬於神。普魯塔克

說，有⼈稱之為天，有⼈稱之為光，有⼈稱之為以太。現代印度⼈稱之為純粹的以太

之光或火。」正如我所⾔，這位潘神有時也是信使的象徵。他的上半⾝（靈性）類似

於⼈或神性，下半⾝則為動物。因此，代表著信使既非全然神性，也非全然塵世性：

他的⾓是太陽與⽉亮的光芒，在兩者結合（那羅週期）之時誕⽣；⾯部的紅⾊是天火

的光輝；⾝上斑點⽪膚象徵著潘神和星辰點綴的蒼穹；⼿中的七管牧笛象徵著寶座前

的七靈，也代表著七⼤⾏星、及畢達哥拉斯之天體運⾏樂⾳，⼈類因被⾁欲蒙蔽⽽無

法聽⾒此樂⾳。他⾝邊環繞著美麗的仙女（處女靈），如同印度的克⾥希那，為她們

奏響悅耳的樂曲。


這些「活物光輝者」各⾃在地上都有⼀個輪⼦，象徵化⾝的⼀部分，指的是宣講

的啟⽰和創立的信仰，兩者皆在塵世上。之所以比作輪⼦，因為圓形象徵著完美，所

啟⽰的福⾳與教會本應如此完美；同時，福⾳是賜予所有塵世之⼈。在中國的繪畫

中，描繪這些神聖導師⾏走在輪⼦之上，輪⼦由火焰環繞。儘管這些化⾝表⾯上各不

相同，本質上實則同為⼀體，宣講著同⼀神聖真理，到來是為了確立和更新同⼀神聖

宗教。因此，耶穌說：「我來不是要廢棄，⽽是要更新。」這神秘地暗⽰了他曾以卡

比⾥雅赫摩斯的⾝份出現。輪中有輪象徵著世界和太陽系的真實運⾏⽅式——太陽位

於中⼼，吸引著⾏星環繞——此學說在極為久遠的時代已為⼈知，後來被完全遺忘，

直到近代才被重新發現並證實為真理。值得⼀提的是，本書所使⽤的希臘⽂時代，此

教義受嘲笑與輕蔑，無可辯駁地證明了本書的久遠古老。我常常想到，中國極為精巧

的象牙套球——⼀層層球體套在⼀起——很可能與這⼀天⽂學秘密有關，此發明可以

追溯到中國藝術和科學的起源。


5. 

看哪，有聲⾳⾃上⽅傳來；來⾃拱覆頭頂的星空穹蒼之上；我⾒到如藍寶⽯般的

光輝，上⽅有⼀個寶座幻影：在此皇家寶座的幻影上，有個天降的⼈形幻影。聖靈將

我⾼⾼舉起；我聽⾒⾝後巨⼤響聲如急流奔騰；主的榮耀從其居所發出祝福。我聽⾒

活物翅膀聲，彼此交錯、扇動、振翅；⼜有輪⼦聲從它們發出，以及如⼤軍奔騰聲。

聖靈將我舉起；看哪，腰部以上的光輝如鑽⽯般，腰以下則如烈火，中央是耀眼光

芒。光輝恒久，如⽩⽇下雨時雲中的彩虹；耀眼的光芒從中⼼迸發。這就是主榮耀形

象的顯現。我看⾒便俯伏在地；我聽⾒那說話者的聲⾳；他伸出⼀隻幻影般的⼿，抓



住我頭髮⼀縷，聖靈將我⾼舉在天地之間；帶我進入上帝的異象之中，來到主上帝榮

耀的⾯前。


注釋：


先知被升⾄上帝的榮耀之中


此刻，先知被帶入⼀個全新的景象中，他看⾒群星如蒼穹般⾼懸，拱成⼀座遼闊

透明的圓頂，這象徵著天界——宇宙之主的獨特居所，也是祂建立寶座、統治萬有的

地⽅。先知⾒到⼀個⼈形的存在。此異象恰如其分地描繪了聖靈，洞察萬物並引導⼀

切。此形象端坐在寶座之上，象徵天意主宰萬物，⽽祂⾃⾝卻無需移動。克拉克博⼠

曾說，純正的東⽅藍寶⽯是⼈們所能想象最美麗、最耀眼的藍⾊。我有時⾒過天空呈

現這種輝煌的⾊澤。在異象中，整個天穹都呈現出深邃的藍寶⽯⾊，聖靈閃現其中，

如⼀顆閃閃發光的鑽⽯，腰部以上發出耀眼光芒，以下則是⼀片炫⽬的火焰。這是先

知⾸次隱約瞥⾒神聖寶座——即上帝的蓮花座，讓他準備好迎接即將展現、更完整的

神聖威嚴。


上帝的榮耀，即天界的聖靈，被猶太拉比稱為「神臨」，意指神所揀選的居所；

是⼀朵神聖玫瑰與光之花，比千萬個太陽還要明亮，無瑕、不可接近、浩瀚、熾烈⽽

壯麗，彷彿以千萬層⾯紗環繞著上帝。這朵象徵性的玫瑰，常⾒於東⽅古代廣闊的神

廟與宮殿中，也可⾒於中美洲巨⼤的遺跡中。阿普列烏斯在食⽤玫瑰後，由獸變為

⼈；這意味著，與聖靈——上帝之玫瑰——結合，從⽽舍棄動物性。從本質上說，聖

靈如同千⾊鑽⽯，比思想還要迅捷，比太陽還要明亮。讀者在此應注意，鑽⽯、火焰

和彩虹的意象在異象中交融，其性別與本質並未明⾔，彷彿暗⽰了聖靈的耀眼與超凡

純凈；未明⾔其顯現，⽽是默認為已然出現，並將歐涅斯提升⾄上帝⾯前。這幅畫⾯

或許是⼈類⼿筆所能描繪的最輝煌場景。荷⾺最著名的篇章與之相比，也顯得黯然失

⾊。


在這陣旋風聲響中，歐涅斯感知到了主的榮耀；活物在星空下於其間流動，如太

陽照耀⽔晶，使⼈⽬眩，是純淨之靈獨有之光芒。其輪⼦閃爍著光芒，⽽在上⽅，則

是融合了鑽⽯與火焰壯麗的榮耀異象；⾊彩斑斕，如同⽩⽇的彩虹——在這宏偉⽽神

聖的顯現中，先知單純的⼈性已無法承受：他俯伏在地，陷入恍惚，對周圍的榮耀、

火焰與光輝感到敬畏、驚懼。神聖聲⾳在他耳邊響起，被提起⼀縷頭髮，進入天界更

為寧靜與純凈的境界，《啟⽰錄》的真正戲劇由此開始；此前的⼀切不過是序幕，讓

⼼智準備好，以接受無與倫比的奇跡。須知，這聲⾳來⾃寶座，⽽寶座上的那位，僅



在耀眼流星中隱約可⾒，顯現為聲⾳、「⾙爾-阿達」（Bel-Ada）、以及幻象；並非

真實活躍的本體。先知的本性尚未被充分凈化，無法直⾒神本體，因此神只以幻影般

的形態顯現。


6. 

此後，我看⾒天界有⼀道⾨開了；我最初聽⾒的聲⾳，⼜如號⾓般對我說道：

「沿著這條路上去，我將展⽰未來的時光和事物。」瞬間，我來到了上帝之靈⾯前，

看哪，天上設立了⼀個寶座。有⼀位坐在寶座上，容貌如鑽⽯和火紅的紅⽟般美麗。

寶座的上⽅與周圍有⼀道彩虹，如同翡翠。寶座周圍有⼆⼗四個座位，坐著⼆⼗四位

古聖者，⾝穿潔⽩發光的長袍，頭戴⾦冠。寶座中發出閃電、雷聲和深沉的聲⾳；寶

座前點著七盞火燈，這就是上帝的七靈。在寶座前有⼀片玻璃海，明亮清澈如純⽔

晶。寶座和其周圍有四個活物，前後都滿是眼睛。第⼀個活物像獅⼦，第⼆個像⽜

犢，第三個有⼈的臉，第四個像⾶翔的鷹。這四個活物各有六個翅膀，周⾝內外都滿

是眼睛；他們晝夜不息地說：「聖哉！聖哉！聖哉！主上帝，全能者！聖哉！聖哉！

聖哉！昔在、今在、以後永在的主！」永恆存在者坐在寶座上，每當活物發出讚美、

榮耀與感謝時，那⼆⼗四位古聖者就俯伏在寶座者⾯前，崇拜那永世長存的⽣命；並

將他們的冠冕放在寶座前，說：「主啊，祢當受尊榮、榮耀和權柄，因祢創造了萬

物，萬物因祢的旨意⽽存在並被創造。」


注釋：


天⾨開啟，顯現出寶座和⼆⼗四位古聖者


先知此時已完全準備好，被升⾄比以往更⾼的境界。他曾只短暫⼀瞥天界，如今

上升⽽能親臨其境。可以注意到，先前上帝的異象或夢境，不同於此時上帝顯現的榮

耀，此榮耀便是天界聖靈，以彩虹為象徵（上帝本尊要到很久以後才在他⾯前顯

現）。秘魯⼈也是以此種形式崇拜偉⼤的宇宙之⺟；他們的印加王（教皇-國王）的

徽章是彩虹和兩條蛇，象徵著偉⼤⺟親、永恒之蛇與⽣命之蛇——三者神聖地合⽽為

⼀。據說，墨⻄哥⼈將他們⾄⾼神的容貌，繪以三道天藍⾊的線條，象徵三位⼀體的

⼀切，以及彩虹——神不可分割的⼀部分。先知並未說明坐在寶座上的那位，是否不

同於彩虹所象徵的聖靈；他反⽽暗⽰了⼆者的神秘融合。其崇⾼的意象讓我們屏息前

⾏。此前，他只⾒到幻影；⽽今，他⾒到了寶座和聖靈本⾝。那鑽⽯與火紅瑪瑙的熾

熱形象再次出現：兩者皆展現出無與倫比的光輝——鑽⽯為多⾊寶⽯，⽩、紫、海

綠、火光交融，瑪瑙則為火焰般的紅⾊，兩者合⼀，象徵著最強烈、最閃耀的光芒。



由聖靈發出的天界光環，被比為世間最美的景象，以彩虹之光環繞寶座。塵世上的彩

虹，彷彿將天堂與⼤地結合在⼀起，如婚姻般，象徵⾄⾼純潔之靈對⼈類的影響。當

烏雲散去、暴風雨聲⾳平息時，彩虹象徵太陽光輝般的和平、寧靜和美麗。在所有古

代神話中，都提及這位坐在寶座上或寶座旁的存在。《啟⽰錄》中頻繁提及聖靈，產

⽣了⼆元論或對「⼆者」（男性與女性）的崇拜，這⼀點如今已無可置疑。這也是為

何在《以諾書》及其他天界信使的著作中，在提及這個偉⼤⼒量時，都極為隱晦、簡

短且含糊的真正原因。


先前提過，根據費伯的說法，孔雀因⽻⽑似彩虹⽽被視為聖靈的聖⿃。同理，聖

甲蟲與鮭⿂也被奉獻給她，象徵著救世主和重⽣的靈魂。我已指出，孔雀象徵信使；

按東⽅觀念，當時的君主是太陽與⽉亮的化⾝，即上帝與聖靈之⼦。在《亞洲研究》

中，有⼀幅神坐象上的圖像，左腳遮住⼤腿上的聖印；⼀棵巨樹（聖靈）⾃其頭頂⽣

出，如密涅瓦般，樹枝上有四隻孔雀，分別象徵四位信使，歐涅斯、以諾、伏羲、與

布⾥古，布⾥古與印度密切相關。


接著，先知⾒到了古聖者——即早於歐涅斯的⼆⼗四位上帝宣講者，因此被稱為

「古聖者」；他們是印度教神學中的⼆⼗四位佛。印度教聖典《奉主者傳》中有如下

記載：「哈⾥（聖靈）在先前世代中，化現為⼆⼗四種主要形態。」（《亞洲研

究》，第⼗六卷，第27⾴）⼆⼗四位耆那教使徒也是同樣寓意。中國⼈稱他們為「天

皇」，他們依據江河⼭川，將⼤地分為三部分，聚集⼈類成群，劃定疆界，分配居

所，發明百藝，曾對⼈類⼦孫說了以下的話⽽備受頌讚：


來吧，讓我們為上帝建造⼀座美麗的神殿，


讓我們摒棄祖先的習俗，


他們向⽯頭與泥⼟的神明致敬。


讓我們將⼼靈獻給永恒者，


祂是⽗親，祂是統治者，


遍⼀者，守護者，永存者。


我已指出，這些古聖者或佛是最早的真理導師，早於第⼀位信使。他們穿著閃耀

⽩袍與⾦⾊冠冕，後來在秘儀中仿效。隨後，先知⾒到上帝的七靈。這七靈即印度教

的七位聖賢，是波斯神學中的七位⼤天使。在希伯來傳統中，他們分別是：1. 烏列爾

（神之火）；2. 加百列（神之⼒，亦為太陽王的代⾔）；3. 阿⼘迪爾（神之僕）；

4. 米迦勒（神之像）；5. 阿瑪列爾（神之喜）；6. 阿拉基爾（神之元帥）；7. 拉米



爾（神之⼸⼿）。這七位光輝存在常被刻於古代寶⽯和獎章上，是圍繞著戴安娜（聖

靈）半⾝像的星星。這些不可與第⼆節中所⾒的七星混淆。


在這些幸福存在⾯前，流淌著⼀片透明、寧靜、清澈的玻璃海，象徵所處的平和

天界。這片燦爛的玻璃海如同寶座前的地⾯。因⽽東⽅宮殿和豪華宅邸的地⾯，常⽤

昂貴華麗的材料建造。此處意象是，地⾯皆由珍貴透明的寶⽯構成，⾏走其上，宛如

踏在海⽔之上，也如無數閃耀且液化的鑽⽯。


在寶座中央，有四個活物的光輝存在，如同前述巴比倫的伊英格斯，滿⾝布滿眼

睛。他們是否就是最初歐涅斯所⾒的那四位，與他⼀同升天，改變了外貌，從四翼變

為六翼？普羅克洛斯說，在所有啟蒙與秘儀中（這些儀式與《啟⽰錄》相關），神祇

會以多種形態顯現，常常變換形象，有時為光輝體（燈或星），無固定形狀，有時為

⼈形，有時為其他⽣物形態。（柏拉圖《政治篇》第380⾴）這不正是指⽂中的四活

物嗎？德拉蒙德說，約翰提到上帝寶座周圍有四個滿⾝布滿眼睛的獸；如同獅⼦、⼩

⽜、⼈和鷹，各有六翼。顯然，這正是以⻄結所描述的智天使。這些活物環繞神的寶

座，因為在太陽與世界的無數體系中，從春分到秋分，從夏⾄到冬⾄，上帝無處不

在，上帝的居所是宇宙，寶座即諸天。所有受造之物都在歌頌讚美祂，天界眾靈也向

造物主致敬。（《猶太斯芬克斯》）這些存在滿⾝眼睛，象徵著警覺、知識、與對萬

物的細⼼關注。阿耳⼽斯也被稱為百眼之⼈。阿耳⼽斯意為「⽅⾈之⼦」，⽅⾈是聖

靈的神秘名稱。四個頭的含義已解釋過。六翼象徵六百年的那羅周期。這些活物位於

寶座中央作為⽀撐，如同在世間，他們通過教導和教會來⽀撐寶座—即神的統治與律

法。


先知沈浸於神聖的狂喜中，聆聽這些活物所奏的不息樂⾳。古⼈稱這些天籟為

「天體之樂」，受⾄⾼者啟發，並以神話加以美化，如潘神（萬有）彈奏豎琴或長

笛、愛慕著回聲女神（聖靈，美的鏡像），彷彿上帝以⼀種無聲的旋律，讓宇宙的⼀

切在度量和比例中舞動；同時，⾃⾝⼜被超凡和諧的回響所陶醉和迷住。朱諾作為聖

靈，有時被稱為⺟⽺，被描繪為頭戴⼭⽺⾓、⾝披⽺⽪。但這隻⼭⽺事實上是潘神或

上帝，即⽣產⼒——寓意是她被太陽所披覆，與上帝合⼀。歐涅斯聽到他們重覆三次

「聖哉」，其中所蘊含的神秘意義，讀者此刻應已領會，並⾒於古老⺠族的傳統中。

此旋律是普世性的，沒有任何限制，洋溢著最崇⾼的泛神論精神。無神論者⽪爾森牧

師否認上帝存在；⽽泛神論者則認可此原始真理，視為⼀切真理的總和與本質，或者

說是宇宙中唯⼀偉⼤的真理。無神論者無處尋神，泛神論者則處處⾒神。這個奇妙壯

麗的世界中，處處充滿智能，無神論者卻將⼀切歸結為純粹的機械⼒量，否認⾃然神

無所不在的能量。泛神論者則在⽇⽉星辰中⾒神，在⽥野花草中⾒神，在風聲⽔聲、



林間⿃鳴、與⼈類靈魂的深情中，聽⾒神的聲⾳。無神論者仰望明亮的天空，環視斑

斕⼤地，冷靜地說：這是⾃然，沒有神。泛神論者則指著天地間⼀切壯麗形象，帶著

近乎狂熱的激情呼喊：這裡有神。對此⼈⽽⾔，神確實是唯⼀真實的存在。


7. 

我⾒寶座者的右⼿中有⼀本書，裡外都寫著字，⽤七印封住。我⼜看⾒⼀位⼤⼒

天使，⼤聲宣告說：「誰配打開這書，揭開其上的印呢？」在天上、地上、地底下，

沒有⼀⼈能打開那書，甚⾄不能觀看。我於是⼤哭，因為無⼈配得打開或觀看那書。

⼀位古聖者對我說：「不要哭！看哪，猶⼤⽀派中的獅⼦，他已經得勝，能打開那

書，揭開七印。」  


我看⾒在寶座、四活物、與眾古聖者中間，有⼀隻羔⽺，長著⼗⼆隻⾓和⼗⼆隻

眼，代表著將被派遣到全世的⼗⼆位。那⽺前來，從寶座者的右⼿中取書。去完書

後，四活物和⼆⼗四位古聖者俯伏在⽺⾯前，各⾃持著豎琴和⾦碗，裝滿了甜美⽽神

聖的香⽔。他們唱著新歌道：「你配拿書，揭開七印，因為你將被犧牲，⽤⾃⼰的⾎

贖回各族、各⽅⾔、各⺠族、各國的世⼈，使之歸於上帝；使他們成為上帝的君王和

祭司，統治全地。」  


我看⾒並聽⾒許多天使的聲⾳，在寶座、活物、古聖者四周，其數千千萬萬，⼤

聲說：「羔⽺配得權能、豐富、智慧、能⼒、尊貴、榮耀、頌讚！」  


我⼜聽⾒在天上、地上、地底下、海裡、和其中⼀切所有被造之物，同聲道：

「祝福、尊榮歸於寶座者；讚美、尊榮、榮耀和權能歸於羔⽺，直到永永遠遠。阿

們！阿們！」  


四活物回應道：「阿們！阿們！」眾古聖者也俯伏敬拜那位永⽣不朽者。


我聽⾒天使歌唱道：  


「在伊撒的樹幹上，必長出⼀樹枝，其根⽣出⼀朵花，神的靈必住在他⾝上，這

是智慧與覺悟之靈、謀略與能⼒之靈、知識與聖潔之靈，敬畏上帝的靈必充滿他。他

不會根據虛妄的意⾒來判斷，也不會依據閒話來執⾏正義，⽽是以公正來審判卑微的

⼈，並公平對待地上的謙卑者。他必以⼝中氣息擊打世界，以唇間氣息殺戮惡⼈。公

義是其腰間的束帶，信實是胯下的帶⼦。  


豺狼將與⽺羔同食，豹⼦與⼭⽺同臥，⽜犢、公⽜與獅⼦將⼀同牧草，並受⼩孩

牽引。⺟⽜與⺟熊同食，其幼崽也同群，獅⼦將吃草如⽜。吃奶的嬰孩在毒蛇洞⼝玩

耍，斷奶的孩⼦將⼿置於蛇穴上，也不會受傷。在我的聖⼭上，不會有任何事物進⾏

破壞，因為對於主的認知將充滿遍地，如同⽔充滿海洋般。  


到了那⽇，伊撒的花必興起，治理萬邦，萬國將寄望於他，他的安息將是榮耀

的。




注釋：


天書由羔⽺開啟


先知此刻⾒到了⼀本書，內外皆有⽂字，代表書有雙重含義：⼀為密傳者所⽤，

⼀為外傳（廣⼤世⼈）所⽤。此乃《神之書》，共有⼗⼆章，本《啟⽰錄》為第⼀

章。此書以七印封緘。先知接著看到米迦勒起⾝，發出宣告。注意在整個《啟⽰錄》

中，上帝本⼈從未直接現⾝或發聲，⼀切皆由信使或上帝的聖靈完成。此概念遠比希

伯來傳統更為崇⾼，後者認為上帝親⾃參與⼀切事務（哪怕最微不⾜道的事）。儘管

宣告已發出，但無⼈立即回應。唯有上帝⾃願的信使才配開啟此書。最終，來⾃「伊

德」或「猶⼤」⽀派的獅⼦現⾝——此名源⾃印度的「伊達弗拉塔」與斯堪的納維亞

的「伊達」。「猶」意為「獨⼀」或「獨⽣者」，是佛（智慧、上帝之靈）的稱號。

這位「猶⼤之獅」隨即以幼羔⽺的形象出現，與獅⼦相反；正如聖⺟有時以蛇象徵，

有時⼜以鴿⼦象徵。此象徵性的形象，同時展現信使的兩⼤特質，獅與羔⽺合⽽為

⼀：獅⼦象徵卡比⾥信使，羔⽺則代表救世主或密涅瓦信使。這種象徵極為美妙。如

獅般的羔⽺也象徵⼗⼆信使各⾃兼具⼒量與溫柔。你⾒他為獅時，具羔⽺之溫順；視

之為羔⽺時，⼜有獅⼦之威嚴。這是救世主最古老的象徵之⼀。德拉蒙德爵⼠提到，

波斯最著名的象徵之⼀，是蜜蜂進入獅⼝，寓意雙重：⼀、蜜蜂（神）進入獅⼝，以

啟迪信使之舌；⼆、象徵反轉：蜜蜂（信使）被太陽（上帝，由獅⼦象徵）吸收——

如薩圖恩吞噬其⼦。古⼈為紀念「羔⽺—獅⼦」，將⽩羔⽺獻祭給神之諸⼦。天界眾

⽣立刻認知到他將開啟神聖之書；他是神聖鑰匙持有者，將開啟此書為⼈類揭⽰崇⾼

科學。奧菲斯在《阿波羅（信使）頌》中，提到此化⾝對於這些印所擁有的權能：

「因為你擁有能影響全世界的印。」此印即為該書（《啟⽰錄》）之印，⾃從啟⽰給

第⼀位信使後，便對⼈類命運產⽣深遠影響。在古埃及，印章和戒指上最常⾒的圖案

是聖甲蟲——即《啟⽰錄》的信使，是揭印者的徽記。東⽅對「印」的象徵有獨特的

美感。此書實際上是化⾝受天啟的著作，因此是他的書，也以其印封緘。


赫德提到，在這⼀幕中，整個天界集會的壯觀景象展現眼前，包括寶座、以及寶

座上的⾄尊，更確切的說，只是⾄尊的代表，因為使徒避免將上帝描述為⾃⼰所⾒。

寶座上⽅有道彩虹，前有七盞燈和玻璃海；寶座四周是⼆⼗四位古聖者，中間有四活

物，⿑唱新歌。外圈無數天使崇敬著羔⽺，天、地、地底、海中⼀切⽣靈，都讚美寶

座上的那位和羔⽺；四活物回應「阿⾨」，⼆⼗四古聖者也俯伏敬拜。這幅畫⾯呈現

出美妙景象，描繪了永恆真理元素的運作。在萬物集會的讚美歌聲中，羔⽺（勇⼠）

⼿持天書，揭開其封印。此開啟過程與每⼀印所引發的異象，構成了這部神秘劇的後



續內容；⼀位友善解說者在期間陪伴使徒，偶爾發出合唱介紹；此使徒是唯⼀獲準⽬

睹此景的凡⼈，但正如他⾃⼰所⾔，他被指⽰記錄下這些非凡場景，因⽽有此特權。

然⽽他並非唯⼀關注此景的⾒證者，前述龐⼤會眾也是無數的觀眾。有時部分天軍也

參與其中，但無論是否直接參與，所有會眾、古聖者與活物都滿懷期待，熱切關注每

⼀幕的展開。


勇⼠羔⽺出現後，理所當然地令天界歡欣不已。四活物、⼆⼗四古聖者俯伏在他

⾯前，⿑唱新歌。「新歌」⼀詞孕育了此古代神話：宙斯驅逐薩圖恩——即新信使推

翻前任墮落的宗教，⽽後，披紫袍、戴⽉桂的阿波羅在天界彈琴⾼歌，慶祝勝利。但

此讚歌仍不⾜以表達如此偉⼤的⾃我犧牲。宇宙萬物皆起⾝，加入凱旋的感恩之歌。

宇宙萬物，即⼀切⽣命、⼀切有⽣命者，共同合唱；此教義在⼈類最早期便存在。這

正是純正的印度信仰。科爾布魯克提到，印度教徒認為上帝顯現在太陽、閃電、以

太、空氣、火、⽔、鏡中、空間各域、陰影及靈魂中，因⽽加以崇拜。此處還要注

意，在極其壯麗的描繪⼿法中，⼗⼆位信使實實在在地出現在這神聖場景中；先知以

近乎神啟的⼤膽，將此場景也納入了信使無數追隨者的靈魂，彷彿已預先參與此讚美

之歌，儘管皆尚未誕⽣。請注意，這⾸歌包容萬有，甚⾄包括海中的⽣靈。這不僅指

⿂類，還指眾多⽔域世界中，具有⼈性、展現神多種能⼒的智能⽣命。對火域的居⺠

⽽⾔，⼈類就像⿂，⽣活在⽔中，周遭空氣其實就是⾼度稀薄的⽔，若升⾄更純凈的

空氣中便會窒息，如同⿂離⽔上岸。宇宙萬界皆充滿⽣命——即具⼈格的⽣命。泛神

論的反對者說，這否認來世的⼈格或個體性，因⽽是無神論。事實上並非如此。塵世

的⼈、天界的天使、⾼等層⾯的⼤天使，都有各⾃獨立的⼈格，正如⼀棵樹上有千朵

花，但仍是樹的⼀部分。這才是真正的泛神論；但祭司們⼀如既往地曲解，誣稱死後

靈魂將湮滅。這⾸天界讚歌也體現了上帝信使應有的形象。全宇宙合唱此歌，因為啟

⽰是為眾⽣⽽降；無數⽣命種類共同參與讚美。博學的奧利根是泛神論者，主張靈魂

輪回，星辰中充滿⽣命，因⽽福提烏斯說他的著作「滿是褻瀆與荒謬」。第八信使的

追隨者也宣稱，萬物無論活躍或不活躍，⼭川、巖⽯、海洋、河流、樹⽊、草本等——

都以各⾃⽅式永恒地侍奉並崇拜上帝。在《詩篇》第148篇中，明確提及此壯麗合

唱，⾜以證明泛神論：「你們要讚美主，從天界讚美主，在⾼處讚美祂。所有的天使

都要讚美祂；其萬軍也要讚美祂。⽇⽉要讚美祂，光明星辰要讚美祂。諸天之天要讚

美祂；天上之⽔也要讚美祂。願這些都讚美主，因為祂⼀命令，他們就形成了，祂立

定這些，直到永永遠遠：定了不可更改的律例。從地上讚美主吧，龍與深淵中的⼀

切：火與冰雹，雪與霧氣，暴風隨祂命令⾏事，群⼭與丘陵，結果實的樹和香柏樹，

野獸和牲畜，昆蟲和⾶⿃，世上的君王和萬⺠，王⼦和世上⼀切審判官，少年和處

女，老⼈與孩童，都要讚美主的名，因為唯獨祂的名被尊崇，其榮耀在天地之上。」

這⾸輝煌的《詩篇》，本質上是印度教⽽非猶太教的，⾜以說服泛神論（上帝的普遍



性）的反對者、或嘲笑上帝為眾⽣之⽗的⼈——如果他們願意聽勸的話。在壯麗的描

繪中，萬物陷於深沈的敬拜中，等待⾄⾼者的神秘卷冊開啟，以及隨後的偉⼤發展。

阿普列烏斯在呼喚伊⻄斯女王（聖靈）時，其激昂⾔語與此相仿：「⼤天使敬畏汝，

幽冥眾⽣也關注汝之旨意。汝使天穹圍繞穩定的極點旋轉，汝照亮太陽，主宰世界，

踏⾜⿊域（塵世）。群星順從汝之命令，聖者因汝之神性⽽喜悅，時辰與四季遵循汝

之安排，諸元素敬仰汝之法則。」


某部印度《往世書》描述了蓮眼信使的顯現，即塵世守護者：「在他誕⽣之⽇，

地平線四⽅都充滿喜悅，彷彿⽉光灑滿了整個世界。善者感受到新的喜悅，勁風⽌

息，江河靜靜流淌。⼤海和諧的低吟奏樂，天界之靈與仙女起舞⾼歌；諸神⾏於天

際，向⼤地灑下鮮花，聖火溫柔地燃燒。午夜時分，⽀撐萬物者即將誕⽣，雲層發出

低沈悅耳之聲，降下花雨。」（《毗濕奴往世書》，502。亦⾒維吉爾《牧歌》四及

奧維德對黃⾦時代的描述。）


讀者想必注意到本節結尾的意象：應許的救世主被稱為「伊薩之花」。後來花便

⽤於象徵信使，正是源於此處，包含百合、蓮花、尼⾥奧花、樹枝、蘋果花、玫瑰

等；奧菲斯派因熟悉《啟⽰錄》，稱酒神巴克斯為「神聖之花」。有趣的是，德魯伊

教稱聖靈為「由花朵組成之女」，彷彿其主要使命就是孕育救世主之花。⾒戴維斯

《神話學》第263⾴。這位備受尊敬的作者認為她是彩虹的神靈。因此，在所有神聖

儀式中，花朵必不可少，東⽅⾃古便是如此；⽽唱聖歌的⼈被稱為「持花之歌者」。


8. 

天界顯現了⼀個⼤異象：有⼀位婦⼈，⾝披太陽，腳踏⽉亮，頭戴⼗⼆星的冠

冕。她懷了孕，疼痛、哀號，正在⽣產中。⼜有另⼀個異象顯現：看哪，有⼀條⼤紅

火龍，有七個頭、⼗隻⾓，七個頭上戴著七個冠冕，尾巴拖拉著天上第三個星辰，扔

到地上。那龍立於即將⽣產的婦⼈⾯前，想在產後將孩⼦吞掉。她⽣了⼀個男孩，將

如牧⽺⼈般統治萬國，且⼿中握著鐵杖：孩⼦被接到上帝那裡，來到祂寶座前。那女

⼦被帶到⿊⾨⼭，是⾄⾼者為她預備的地⽅，有⼈給予⼀千⼆百六⼗天的照顧。


天界爆發了戰爭：米迦勒協同天使與龍爭戰，龍也帶著⾃⼰的信使應戰，最後不

敵，天界再也沒有他們容⾝之處。那⼤龍被驅逐，被稱為古蛇，⼜稱為控告者和撒

但，在整個宇宙中徘徊，如今被擲到地上，其信使也⼀同被驅逐。




龍⾒⾃⼰被擲到地上，就逼迫那⽣下男孩的婦⼈。但婦⼈得到兩個⼤鷹翅膀，⾶

到了⿊⾨⼭的專屬之地，在那裡過活⼀段時間、兩段時間、和半段時間，遠離那蛇。

蛇從⼝中吐出⽔來，如洪⽔般追趕那婦⼈，要將她沖走；但⼤地卻幫助了那婦⼈，開

⼝吞下了龍吐出的洪⽔。龍⼤發雷霆的離開，與婦⼈其餘的後裔爭戰，這些後裔是遵

守上帝命令、並⾒證伊撒的⼈。


注釋：


上帝的聖靈與紅龍


此時，先知⾸次⾒到了最輝煌的景象——上帝的貞潔聖靈。在希伯來⽂中為 

Almah，意為「處女」，即從未被男⼈⾒過的女⼦。她在預定的時刻差遣化⾝：她⾝

披太陽；太陽與⽉亮分別象徵男性與女性原則，這在每個宗教中都是⼀個鮮明的標

誌。《古蘭經》每⼀章的開頭都冠以她的名字「ALM」：此字⺟也代表 AL（上帝）

和 M（上帝先知的⾸字⺟），⽽ M 在詞尾時也表⽰數字 600。⻄比勒象徵聖靈，其

頭上的塔樓代表堅不可摧的貞潔；此塔也象徵第 66 節中提到的四⽅「上帝之城」。

因⽽在古代，榆樹、橡樹、⽩蠟樹、葡萄藤和無花果樹都是聖靈的象徵。值得注意的

是，無花果的果實形狀類似處女的⼦宮，很可能是此象徵的起源。她腳下的⽉亮也很

典型。⽉亮呈現出船形或新⽉形，所象徵的如同鴿⼦、偉⼤神⺟等。在印度，她被稱

為「天蓮」。東⽅的花園通常⽤籬笆或圍墻圍住，以防外⼈闖入。如此圍住的泉⽔代

表私有財產，比喻貞潔如⼀座不可接近的泉源。在古代神話中，聖靈常被比作花園和

純凈⽔泉；⽽《啟⽰錄》的另⼀個名字就是「靈感之⽔」。


印度聖者宏偉地描述了聖靈的初始散發物，⾜以讓歐洲⼈羞愧於其卑微習慣與貧

乏觀念。以下摘⾃《室建陀往世書》。室建陀對阿迦斯提亞說：「你所問的問題極其

深奧，但我會為你解釋，如昔⽇濕婆傳授給宇宙之⺟帕爾瓦蒂。當⼀切可動和不可動

的事物被湮滅時，宇宙籠罩在⿊暗中；沒有太陽、⽉亮、星辰、⾏星；沒有晝夜、以

太、火、風、⽔和⼤地。⾃然無⽣氣，天空無光輝，視覺、聽覺、嗅覺、味覺和觸覺

皆失效。在這連針尖都無法穿透的⿊暗中，梵——唯⼀存在的本體，無形、不可描

述、無限、不朽——安然⾃處。梵不受⾏為或慾望影響、無屬性、無始無終、無所不

能、變得不安。梵⾃覺孤獨，⽣出⼆元之念，雖無形體，卻以遊戲之⼼想象出⼀個形

體。從祂⾃⾝本質中，立刻產⽣⼀個擁有全部神性的存在：此乃宇宙之形、宇宙之

因，純潔且光輝美麗，是祭祀與崇拜的普遍對象。隨後，梵再次隱形。親愛的，這個

形體就是我，被智者稱為先與後之主；是原質、⾃然、幻象，是三屬性的⾄⾼擁有

者，是宇宙之⺟，萬變之因。」




在這偉⼤聖靈的額頭上，可以看到⼗⼆位信使的象徵：此安排極為恰當，因為他

們誕⽣於神之智慧，並執⾏智慧的⼯作。這⼗⼆位信使即是印度的⼗位化⾝——其中

兩位曾出現兩次（第七與第九為⼀體，第⼗⼀與第⼗⼆也為⼀體），「雙六」便得以

圓滿。


第⼀位信使此時看⾒了惡的具象化——龍，隨時準備毀滅化⾝。火紅的顏⾊象徵

其兇殘所流的⾎；頭與⾓象徵其巨⼤⼒量，龍形代表其毀滅本性。根據東⽅神秘學，

這⼀象徵還有更深刻、哲學性的解讀，遠勝於現代庸俗的「魔⿁」觀念。此龍即是提

豐或⼤天神，象徵「時間」的毀滅性，因為時間削弱美的⼒量，腐蝕真理與智慧，因

此本質上是惡的。時間有時以⽅尖碑和圓柱為象徵，其影⼦隨著時間推移⽽變短，標

志著時間在荒蕪中的進程，⽽其陽物形態和裝飾，則象徵永恒的再⽣。可以看出來，

這兩種解釋其實是⼀體兩⾯。這條龍向聖靈宣戰，⽽聖靈在動盪之夜中如⽉亮般平靜

美麗，在戰爭中依然安詳地閃耀。有趣的是，最古老的⺠族中依然流傳此神話傳統。

當他們看到⽉食時，便認為是龍試圖吞噬⽉亮，於是發出各種可怕的聲⾳來驅趕它。

恐怕沒有迷信比這更廣泛、更原始的了——這必源於某些重要的宗教真理，雖然其含

義被隱藏了起來。結合我所述的諸多事實，⾜以說服多疑的⼈相信《啟⽰錄》的古老

與真實性。


接下來是天界之靈墮落的最初事件，詳⾒本書第⼀部分第40⾴。此男孩即化⾝。


隨後聖靈被帶走。在埃及原始神話中，這⼀情節的象徵是伊⻄斯（聖靈）在逃離

提豐（龍）時，丟下麥穗（信使），提豐將麥穗撒遍天空，繼續追趕她；也就是說，

惡⼈的⼀切努⼒，最終只會促進和加強真理。男孩將以鐵杖治理萬邦，即以上帝的律

法治理，如鐵般不可動搖。為了使此女性遠離危險，她被帶⾄⿊⾨⼭。這是⼀座⾼

⼭，即「主之⼭」，輝煌的聖靈逃離惡者的陰謀，聖靈神秘地被稱為「隱藏者」或

「和諧」。這個詞神秘地指⽉亮、赫爾墨斯和⽯榴，這些都與聖靈有關；德魯伊在選

擇最神聖的秘儀場所時，稱之為「莫納」，以紀念《啟⽰錄》中的名字。⿊⾨⼭作為

天界信使的搖籃，便產⽣「和諧」⼀詞；⼈們認為，此詞適於代表真理和美的天籟之

⾳，信使保存此⾳樂，並傳播到凡⼈的靈魂中。


注意⽂中說道「她獲得鷹的翅膀」，這意味著上帝親⾃引導這位摯愛者⾶⾏。天

⽗在此被稱為「天之⼤鷹」，宙斯作為上帝的象徵，後來的形象也是此鷹。既然天⽗

與信使為⼀體，鷹也能象徵信使。達卡維爾曾展⽰過⼀枚在阿卑德拉鑄造的獎章。⼀

⾯刻有宙斯形象，右⼿持著象徵信使的鷹或朱鷺，左⼿持王權權杖。此神呈T形或⼗



字形。另⼀⾯則是聖靈的頭像，置於⽅框內，銘⽂為「貞女救世主」；還有「女兒與

太陽」。


聖靈離去並戰勝惡者，立即引發了天界戰爭。米迦勒率眾天使擊打巨龍。


在穆爾的《印度諸神譜》第10圖中，描繪毗濕奴（化⾝）與吉祥天女（聖靈）乘

坐神⿃迦樓羅⾶往⿊⾨⼭。蛇⽤洪⽔追趕她。此⽔象徵了預⾔裡的⺠眾——崇拜偶

像、作惡、侍奉蛇的⼈，總是反對聖靈，並迫害其兒⼦信使，但最終被⼤地吞沒，即

終歸毀滅和墳墓。純凈的⽔象徵真理之靈；⽽惡者⼝中吐出的⽔，假裝是真理，實則

是毒⽔。然⽽，⼤地幫助了那婦女，也就是說，上帝展⽰的真理在⼈間取得了成功。

印度教教導說，上帝任命因陀羅及其後裔為普世王者（化⾝），惡者對此極為不滿，

遂與之開戰，將他們逐出天界；但三界之⺟杜爾迦（聖靈）降臨⼈間，恢復了和平與

美麗。化⾝受到巨龍之⼝（⾔語、喧囂）攻擊的同時，也同樣得到⼈類之⾔（⼤地之

⼝）的⽀持。巨龍被擊敗後離去，仍與善者持續作戰：象徵惡之⼦永遠是上帝之⼦的

敵⼈。讀者會注意到，這⼀切是如何啟發了《創世紀》中的插篇內容。蛇，無論有翼

還是無翼，通常象徵天界性質。從⼀開始，蛇就是上帝和聖靈的象徵，不僅因為蛇蛻

⽪後彷彿獲得新⽣（如靈魂離體），還因為被切斷的部分能長時間保持活⼒：正如上

帝的散發物（其諸靈）因不純淨⽽被視為從祂分離，但仍保有⽣命⼒。沒有比這更美

妙的象徵了。


9.  

我聽⾒天上洪量聲⾳說道：「神的國度來臨了；受膏者的救恩、⼒量和統治都將

到來。那曾在上帝⾯前⽇夜試探與誘惑我們同胞的，已被趕出。憑著羔⽺和殉道的智

慧得以戰勝；⾄死不貪愛⾃⼰的⽣命。諸天哪，要歡喜！凡住在天界的也要歡喜！但

住在地上和海上的有禍了，因為控訴者已降臨你們之中；他怒氣沖天，因為知道⾃⼰

的時⽇不多了。」  


⼜有聲⾳在曠野呼喊：「預備主的道路，修直上帝的路：⼀切深淵都要填滿，所

有⾼⼭和⼩⼭都要降低：彎曲的道路將變直，崎嶇的地⽅將變平。主的榮耀必然顯

現，凡⾁⾝都必看⾒上帝所差來的救主，因為這是主親⼝所說。」  


看哪，主必如烈火⽽來，其戰⾞如旋風⾶馳；以堅定的意志伸張正義，其責備如

烈火：在主的火焰中，憑藉其烈焰之劍，所有⼈和⼤地都將被審判。


注釋：




勝利的聖歌


  


在這⾸聖歌中，暗⽰了化⾝的溫和美德，但也警告那些圖謀作惡的「龍之⼦

孫」，信使擁有可怕的⼒量，上帝允許他以嚴格的正義，對抗反對真理的可憎異教

徒，因邪惡⽽墮落，⽽非源於無知。上帝有三位信使持正義之劍，⽽⼤多數只是持審

判者和教師的權杖。⼈⼈都認為上帝必懲罰惡⼈；但當指出雅赫摩斯、穆罕默德、和

成吉思汗是上帝特別允許的正義信使時，淺薄之⼈卻表⽰懷疑，說上帝不會懲罰⼈。  


「凡獻祭給主以外其他神明者，必將徹底毀滅。」（《出埃及記》22:20）


10.

有聲⾳說：那七個龍頭就是七座⼭，也是七位君王；你所看⾒的⼗個⾓是⼗位

王，他們還未得到王國，卻與龍同享⼀時之權⼒。這些⼈⼼意相通，將⼒量和權柄交

給那龍；他們將與羔⽺爭戰，羔⽺必得勝，因為他是萬主之主、萬王之王，和他同在

的⼈，就是蒙召、受選、忠⼼之⼈。


注釋：


紅龍的闡釋


本節如前⼀節後半部分⼀樣，預⾔了惡⼈與羔⽺之間永恒的敵對；此羔⽺即所有

信使，如先前提到，以「獅⼦-羔⽺」代表。實際上只有⼗位化⾝，紅龍象徵虛假宗

教，共有⼗個⾓，代表褻瀆⼗位化⾝信仰之⼈，龍透過他們引誘世⼈相信無神論教

義。最後兩三⾏明顯暗⽰卡比⾥；第⼗位信使的追隨者⾄今仍⾃稱為「受選且忠

⼼」，也確實如此。這⼀整段可以說是不⾔⾃明。


11.

我轉⾝抬頭⼀看，兩座⼭之間出現四輛戰⾞，那些是銅⼭。第⼀輛⾞套著⿊⾺，

第⼆輛⾞套著火紅的⾺，第三輛⾞套著⽩⾺，第四輛⾞套著斑駁栗⾊⾺。我向在我內

⼼說話的天使問道：「我主，這是什麼？」在我⼼中說話的天使回答道：「這是天界

的四個靈，在主⾯前侍立，出發遍⾏全地。」⿊⾺向北⽅去，火紅的⾺跟隨前往南



⽅，⽩⾺往東⽅，斑駁栗⾊⾺往⻄⽅。上帝說：「前往⾏遍全地；要繁衍增多，充滿

這片⼤地。」於是他們前去⾏遍全地。


注釋：


⼈類的四⼤種族


本節揭⽰了⼈類種族的起源。信使看到四輛由不同顏⾊的⾺所拉的戰⾞：戰⾞象

徵⾝體，⾺則代表⽣命的原則。這象徵⼈類的四⼤種族，集體上稱為「四靈」，因為

每個⼈都是⼀個靈，源⾃這四⼤種族之⼀。⼤約⼀萬年前，地球上⾸次出現了⼈類；

⼜過了幾百年，才開始向外遷徙，建立殖⺠地。這些最初是獵⼈，隨著時間推移，逐

漸轉變為遊牧或牧⽺⺠族。他們在「⼆⼗四古聖者」時代達到鼎盛。東⽅⼈稱他們為

「亞當之前的蘇丹」。希⾦斯認為，巴厘語、普拉克裡特語、波斯語、迦勒底語、腓

尼基語、阿拉伯語、希伯來語、科普特語、埃塞俄比亞語、希臘語、拉丁語、伊特魯

裡亞語和凱爾特語，很可能本是同⼀種語⾔；它們擁有相同的字⺟系統，共16個字

⺟，具有相同的記號功能，證明其同源性。實際上，這些原本是同個⺠族，信仰同⼀

種宗教——佛教；最初的膚⾊為⿊⾊，⽽⽂字使⽤也僅限於祭司階層。國王或最⾼統

治者總是祭司，即祭司階層的⾸領。希⾦斯所謂的「蘇丹」便是此意。讀者會注意

到，⽂中提到了⼈類早期種族的發源地是在群⼭之中。⼤地是為這些靈⽽造，也就是

說，是為⼈類⽽造。⼈類從天界⽽來，因為只有墮落的靈才會在地球上。


這四⼤種族（或者說三⼤種族，因為居維葉和普⾥查德都認為「斑點種族」只是

⼀個分⽀）分別是：


(1) 蒙古和中國⼈，最早出現在中亞和北亞；⽂中稱其為「⿊⾊」，是因為其膚

⾊較深，但並非絕對的⿊⾊。其分⽀包括韃靼⼈、⽇本⼈、朝鮮⼈、⻄伯利亞⼈等。

祭司發明了⼀種習俗，產⽣了最低等的⿊⼈，此習俗⾄今仍存在於非洲，即⽤⽯頭綁

在嬰兒頭頂，壓低頭骨，從⽽阻⽌⼤腦⾼級部位發育，⽽增加動物本能。這種習俗持

續了⼤約⼀千年，最終產⽣了低等的⿊⼈。這些⽣理上的變化和特徵，使⼈們誤以為

純⿊⼈是⼀個獨立的種族，其實並非如此；他們只是深⾊⼈種的後裔，被長期壓制和

退化了。


(2) 紅種⼈，曾遍布整個美洲⼤陸，其非凡的智⼒體現在中部古城遺跡，以及我

們所知的墨⻄哥、秘魯、印加等⽂明中。




(3) ⾼加索⼈是隨後出現的種族。其分⽀為佩拉斯吉⼈，希臘⼈、羅⾺⼈及⼤部

分歐洲⺠族皆源於此。他們遷徙⾄敘利亞、迦勒底、埃及、印度、斯基泰韃靼等地；

在⼩韃靼地區則與蒙古種族融合。


(4) ⾺來⼈，包括⾺來半島、⾺六甲、蘇⾨答臘、印度群島、太平洋、婆羅洲、

新荷蘭（澳⼤利亞）等地的族群，是其他種族的混合體，因此被稱為「斑點種族」；

⽽愛斯基摩⼈則是蒙古⼈與紅種⼈的混⾎，因此⽂中稱其為「棕⾊」。以上是充滿地

球的主要⼈類家族。


12. 

當羔⽺揭開七印中的第⼀個印時，我看⾒並聽⾒四活物之⼀⽤雷鳴般的聲⾳說：

「來，看！」我看⾒⼀匹⿊⾺；騎⾺者⼿裡拿著⼸，被賜與⼀頂王冠；不斷征服。


注釋：


歐涅斯，神的第⼀位信使，公元前4800年 


此時，四活物之⼀向先知說話。此為獅⼦，正好宣告第⼀位信使——即「猶⼤之

獅」——的到來；獅⼦是其最顯著的象徵之⼀。他向先知展⽰了⼀匹⿊⾺，⾺上的⼈

⼿持⼸；換句話說，先知看⾒了⾃⼰的形象，並⽤三⾏⽂字描述。有些⼈說這是書中

的⼀幅畫；也有⼈說這只是作者想象出的象徵。其實都不是；當印被揭開時，宏偉的

異象以鮮活的光輝閃現出來，魔法般的幻影充滿了天際，給觀者留下深刻印象，⽽後

⼜如流動畫卷般消逝。


所持的⼸象徵語⾔，通常還代表繁衍和征服。在埃洛拉的雕刻中，信使站在低矮

的戰⾞上，⾝體優雅地前傾，拉⼸射箭。王冠象徵著王者般的使命。在埃洛拉和埃及

的古代錢幣上，這位救世主被描繪為阿波羅，⼿持⼸箭，象徵太陽將光芒射向世界各

地，即天界的信使。阿波羅頭像光芒環繞也有同樣的象徵意義。


布萊恩特在第四卷第129⾴中說：「在第⼀年（即那羅周期的第⼀年），有⼀隻

具理性的⽣物，出現在巴比倫的附近紅海沿岸，被稱為歐涅斯。據阿波羅多羅斯記

載，這⽣物全⾝像⿂，在⿂頭下還有⼀個頭，且⿂尾下⽅類似⼈類雙⾜。其聲⾳和語

⾔清晰，且具⼈類特徵，在⾙羅斯時代還有其形象流傳。這位⽣物⽩天與⼈類交談，

但那時不進食；他向⼈類傳授⽂字、科學和各種技藝，教導建造房屋、建立神廟、制



定法律，並解釋幾何知識的原理。他教導⼈們分辨⼟地的種⼦，如何採集果實；簡⽽

⾔之，他教導⼈類⼀切能改善風俗、使⼈類⽂明進步的知識。其指導極為全⾯，⾃那

時起幾乎沒有什麼需再改進的。⽇落時，此⽣物便會再次潛入⼤海，整夜居於深處

（也就是說，隨著周期的結束，讓位給繼任者）。他在不同地⽅有不同的形象，但總

是⼈形與⿂⾝的結合（類似約拿）。有時他獨⾃出現，有時與另外三位與之相似的⼈

物（即⾨徒）⼀同出現，他將知識傳授給⾨徒，⾨徒再傳播到世界各地。這裡所說的

第⼀年是指時間上的第⼀年，即世界更新之年（那羅之年）。」


13.

當羔⽺揭開第⼆印時，我聽⾒第⼆位活物說：「來！看！」於是另⼀匹火紅的⾺

出來；騎在⾺上之⼈奪走地球的和平，並被賜予⼀把威⼒強⼤的劍。那時正是⿊夜，

此⼈騎著火紅⾺立於幽暗群⼭之間。在他之後，還有其他火紅的⾺，以及有斑點的、

栗⾊的和⽩⾊的⾺。我便問道：「我主啊，這些是什麼？」那位在我內⼼說話的天使

回答道：「我會展現此為何物。」那立於群⼭中間的是主之信使，他對我說：「這些

是主差遣⾏遍全地者。」 ⼀眾回應道：「我們已⾏遍全地，看哪，全地都安息且平

和。」


注釋：


以諾，上帝的第⼆位信使。公元前4200年。


接下來，先知受第⼆位活物呼喚。此為公⽜，如同獅⼦後來成為太陽的象徵，也

象徵救世主。他宣告第⼆位信使的到來。此時的世界，比六百年前獅⼦出現時更加⽂

明。獅⼦屬於狩獵時代，公⽜則屬於遊牧或牧⽺時代。現在出現的這位，是以諾，上

帝的第⼆位信使，以火為象徵；他是偌⼤亞特蘭蒂斯⼤陸的⾸席⼤祭司。他也被稱為

烏爾-阿努斯，意為「⼼智之火」——⼼智即聖靈、上帝的邏各斯。他出現在公元前

4200 年。以諾意為「啟蒙者」，他創立了第⼀套祭司宗教，並開創了神秘學。在該

時代，⾸次爆發宗教戰爭：傳統迷信的祭司對抗歐涅斯和以諾的祭司。此段落的描述

⼀般是形容征服者；但耶穌⾃⼰也說過，他來到地球是要奪去和平。在此段落中，先

知⼜看⾒了其他火紅的⾺，是指祭司：⾺是神聖的象徵。他們率領部族和殖⺠者，建

立了普世的教會。




14.  

當羔⽺揭開第三印時，我聽⾒第三位活物說：「來，看！」我看⾒⼀匹⽩⾺；騎

⾺者⼿裡拿著天平。我聽⾒四活物之中說道：「⼀第納可以買⼀⽃⼩麥，或三⽃⼤

麥；不要在油或酒上欺詐。」


注釋：


伏羲，上帝的第三位信使，公元前3600年。  


此時，第三位活物對先知說話。這位活物是「⼈」，象徵第⼀位立法者顯現；要

成為偉⼤立法者，「⼈」正是最合適的信使，因為法律、秩序與公正是⼈類最崇⾼的

三⼤財富。因此，此活物展⽰的是伏羲。這是上帝的第三位信使，也是世界上第⼀位

⼤規模立法者。天平象徵著公正，以及基本⽣活必需品的定價，代表建立市政法律和

普及農業技術，如前⽂所述。「第納」⼀詞源⾃純正的梵語，極可能是最古老的詞彙

之⼀，通常指⼀定重量的黃⾦，這裡指約40格令的⾦幣。他並非騎⾺，⽽是騎在公⽜

上——太陽的另⼀種象徵。他右⼿持天平，左⼿持權杖，⼿掌攤開，頭戴王冠，頭上

有光環，如彩虹的反射，頭頂是太陽，被視為太陽的化⾝，並在太陽的周期中出現。

這對天平或秤也出現在埃斯奈的黃道圖中上，繪制於⻄元前2782年，約翰《啟⽰錄》

成書前2880年。歐涅斯和以諾只是宗教領袖，⽽伏羲則⾸次制定了成⽂法典。他出現

在公元前3600年。


伏羲是⾸位中國偉⼤⽂明開創者，中國⾃古以來就會造紙，可稱為所有精美⼯藝

和制造業的⺟國。


這位偉⼤信使的宗教現今稱為「佛教」，是世界上最廣為傳播的宗教之⼀，其信

眾包含最為睿智與聖潔的⼈，包括僧伽羅⼈、暹羅⼈、緬甸⼈及東南亞半島的其他⺠

族，中國廣⼤⼈⼝中的⼀⼤部分，以及中亞和北亞的所有蒙古⺠族。然⽽，⻄藏是其

最重要的中⼼，也是喇嘛（佛教職業僧侶）的主要聚居地，喇嘛幾乎占據了當地⼈⼝

的很⼤比例。欲成為佛教僧侶的⼈都聚集在這裡，前往該國眾多的學院或寺院學習，

佛教僧團中最傑出的領袖都在此處，尤其是達賴喇嘛——佛教的「教皇」，被視為佛

之靈的當世化⾝。達賴喇嘛圓寂後，繼任者需從全國所有家庭的嬰兒中揀選，依據特

定標記，預先選出三名候選⼈，再通過抽簽決定。這⼀制度源⾃《啟⽰錄》第8節中

提到的兒⼦。




15.  

當羔⽺揭開第四印時，我聽⾒第四位活物說：「來！看！」我看⾒⼀匹草綠⾊的

⾺；騎⾺者名為「死亡」，陰間緊隨其後。他被允許掌控四分之⼀的⼤地，透過⼑

劍、饑荒、毀滅、和地上野獸進⾏殺戮。  


這些事以後，我⼜看⾒四位⼤能者，站在⼤地的四⾓，掌握著⼤地的四風，使風

不得吹在地上、海上和任何樹上。


注釋：


亞特蘭蒂斯沈沒的預兆


在此之後，出現了鷹——第四位活物——它宣告著毀滅。這場可怕的洪災毀滅⼈

類⽣命，發⽣於亞特蘭蒂斯⼤陸的沈沒，起因是地軸變化、地震以及地下火焰的⼒量

共同造成，始於公元前4498年2⽉19⽇。亞特蘭蒂斯的⾯積比非洲和亞洲加起來還要

⼤。讀者若有地球儀，可以觀察⼤⻄洋和南⼤⻄洋所占據的空間，從⽽對其規模有⼀

定的概念。此⼤陸從好望⾓延伸到合恩⾓，並將斯匹次卑爾根島與現今的北美洲連接

在⼀起。許多島嶼在這個時期從⽔中浮現，如普林尼和拜占庭的斯蒂芬提到的羅德

島、德洛斯島、尼⻄羅斯島等島嶼，⽽內海如裏海、地中海、亞得裡亞海、⿊海、紅

海等，也在這場洪⽔爆發期間出現。「青草⾊」⼀詞極為⽣動地表達了洪⽔的景象；

極為貼切地描繪浩瀚⼤⻄洋的顏⾊，覆蓋著沉沒的⼤陸。讀者想象⼀下，⼀片廣闊、

郁郁蔥蔥的草地，在風中翻滾起浪，便能體會到此說法的詩意之美。


接下來，先知看⾒了冥界，或稱諸靈的不可⾒世界，這象徵著無數⼈在災難中喪

⽣，化為靈。史威登堡曾⾒到此不可⾒世界。他說，有幾位天使曾帶他參觀靈界，位

於天堂與地獄之間；所有⼈死後都會進入這個世界稍作停留，善⼈在此處準備升入天

堂，惡⼈則準備墮入地獄。洪災發⽣時，出現了可怕的⽇蝕，超⾃然的⿊暗籠罩⼀

切；這對地上居⺠產⽣了極其深遠的影響，幾乎所有⺠族傳說都可以追溯到此次事

件。亞特蘭蒂斯的毀滅並非⼀蹴⽽就，⽽是持續了⼀段時間；在此期間，天下⼤亂，

盜賊橫⾏，饑荒肆虐，逃入森林的⼈還被野獸吞噬。值得注意的是，此段在描述亞特

蘭蒂斯洪災時，極為貼切的提到冥界或不可⾒世界：因為在地震等災難中被吞沒的

⼈，往往連屍體都無法尋⾒。這是⼀個極為崇⾼的意象。還要注意，印度傳說中「⿂

化⾝」所預⾔的洪災，也通過《啟⽰錄》這本書隱晦地傳達出來的。


此時先知看⾒了四位⼤能者。在可怕的洪災之後，這些神靈將⽔域加以約束。在

錫蘭（今斯裡蘭卡）關於這些⼤能者的傳說被公開流傳，儘管保存該傳說的秘密宗教



典籍仍被隱藏。他們被稱為「四位主宰神」，分別以⽩⾊（空氣）、⿊⾊（地）、紅

⾊（火）、藍⾊（⽔）為象徵，被派來專⾨控制四⼤元素，在這場巨⼤災變後失序。

參⾒厄普漢的著作。這些被隱藏的典籍，是否就是前⽂第432⾴提到的《基拉尼

書》？第九位信使明確提及本節及其後續內容：「他將差遣天使，伴隨號⾓巨響，從

四風和天的⼀端到另⼀端，聚集他的選⺠。」（《⾺太福⾳》24:31）另⾒《⾺可福⾳》

13:27。然⽽「彼得-保羅派」卻說，《啟⽰錄》是在耶穌死後才被啟⽰的。這四位神

靈制⽌了風，在⼤陸沉沒⽽形成的新海床中，⼤⻄洋的⽔總算能夠安頓下來。


16.

我⼜看⾒另⼀位信使從⽇出之地升起，⼿持活躍上帝的印記。他⼤聲呼喊，對四

位掌管地與海的⼤能者說：「不要傷害地、海和樹⽊，上帝僕⼈的額上要先蓋上印

記。」我聽⾒受印之⼈的數⽬，是⼗四萬四千⼈，分別來⾃各⽀派和萬國。


注釋：


布利古——神的第四位信使——公元前3000年


輪⼦再次轉動，第⼀位信使看⾒布利古——上帝的第四位信使，印度教的使徒，

以⽩袍和棕櫚枝為標志。先知聽⾒布利古⾼聲呼喊，不要傷害⼤地。這似乎與前⽂不

符，因為這四位⼤能者其實是奉命⾏善的；但布⾥古看到四個強⼤神靈時，不知道其

真正的⽬的，以為它們是隨著先前毀滅⼒量⽽來，同樣具有毀滅性。他誤解了；但我

認為引入此情節極其巧妙，表明即使是化⾝也並非絕無謬誤，同樣會犯下⼈類的錯

誤。


布利古的教誨，是凡⼈所能得到的最崇⾼教導之⼀。其思想的影響不斷在世間萌

芽。下⽅引⽂是多麼⾼尚、莊嚴、完美的描述他：在布達爾（智慧之神）附近的⼀根

⽯柱上，銘⽂記載了他將⾃⼰的財富視為貧者之物，在⼼中不分敵友。對於那些讓靈

魂再次墮入輪回之苦的罪⾏，他既畏懼⼜引以為恥；他鄙視塵世的享樂，嚮往⾄⾼者

的居所。（《亞洲學報》卷⼀，第137⾴）




17. 

在這些事之後，我看到⼀⼤群⼈，無法計數，從各國、各族、各⺠、各⽅⽽來，

站在寶座和羔⽺⾯前，⾝穿潔⽩衣袍，⼿持棕櫚枝，⼤聲呼喊道：「救贖來⾃於我們

的上帝，即坐在寶座者，以及羔⽺——即信使！」所有天使、古聖者和四活物圍繞寶

座站立，⾯伏於地，敬拜那神聖者，說道：「阿們！頌讚、榮耀！智慧、感謝、尊

貴、權能和⼒量，都歸於我們的神，直到永永遠遠！阿們！阿們！」


注釋：


普世教會的異象，隨此化⾝⽽⽣


先知此刻看⾒了無數眾⽣。這如本《啟⽰錄》的⼤部分內容⼀樣，有多重含義，

包括：1. 諸婆羅⾨，創始⼈為布⾥古；2. 天界諸靈——他們⽬睹亞特蘭蒂斯的災難，

擔⼼整個⼈類會滅絕，懇求上帝饒恕他們。這些⼈⾝著⽩衣，可⾒於後來的秘儀、異

教和以⾊列的⼤公會議中。這些會議在審判祭司時，若發現某位祭司不潔或⾏惡，便

會脫去他⾝上的⽩袍，改以⿊衣加⾝；爾後披著⿊衣離開，悄然退場。若祭司無惡

⾏，則⾝披⽩衣，繼續與同儕共處。布⾥古的印度古禱⽂中，有如下美好的祈願：

「因陀羅啊，我們若曾得罪您，我願在光天化⽇之下悔改，願長夜永不降臨。當您雷

鳴、聚雲之時，我們呼喚您為⽗。天地之間，無⼈能比的上您。在黎明前醒來向您祈

禱，⾝著聖潔⽩衣，這便是我們的禱告——這是古老時代的聲⾳，是我們祖先的聲

⾳。」


此段落⾸次提及棕櫚樹。在這部《啟⽰錄》所創作的國家中，這顆神聖的樹象徵

永恆不朽。因此，在世界各地都將此奉為聖物。奧盧斯·蓋利烏斯（《夜談》第三卷第

⼆章）說，棕櫚樹象徵堅韌、⽀撐，在任何壓⼒下都能挺立，因為這是棕櫚的特性。

因此，它神秘地象徵上帝的「臨在」。棕櫚也象徵勝利。眾所周知，棕櫚有雌雄之

分，若雌樹未與雄樹授粉，其果實便幹澀無味。這些棕櫚的象徵和類比指的是「⼆合

⼀的神」（AO）。值得注意的是，常青植物往往奉獻給神，如常春藤獻給奧⻄⾥斯，

桃⾦娘和棕櫚獻給維納斯，⽉桂獻給阿波羅，橄欖獻給密涅瓦；因為古代智者認為，

不能將會枯萎或落葉的樹⽊，與永恒者相關聯。


異象中的存在⿑聲唱起了救贖之歌。在象徵語⾔中，兩隻鵪鶉置於伊⻄斯腳下，

象徵第八與第九位信使，兩者帶來救贖。朱諾⾝旁的兩隻孔雀也有相同的寓意。奧林

比奧多魯斯提到這段⽂字時說：「神諭宣稱，上升的靈魂唱誦著阿波羅（即救世主）

讚美詩。」據⾺克羅比烏斯（《⼟星節》卷⼀，第18章）記載，為了紀念此段經⽂，



進入⼤秘儀者會披上⼀襲銀⽩⾊的⾯紗，上⾯飾有⾦⾊棕櫚葉，象徵⽇⽉結合；並披

戴斑點⼩鹿⽪，象徵繁星點綴的蒼穹，以及救世主的婚禮聖衣；腰間束以⾦帶，象徵

太陽、海洋環繞、永恒之蛇、以及祭司的⾝份。此象徵尤為貼切，因為海洋不僅象徵

聖靈——環繞著受啟者，也象徵物質世界，翻騰不息、永無寧靜；⽽太陽從洶湧深海

中升起，象徵理性的本質更加純潔，彷彿從⿊暗動蕩的物質載體中升騰，其光輝賦予

感官世界無數形態與美麗。受啟者的理想就是追求此榮耀⽬標，極為貼切地由這些象

徵表達。


18.

我轉⾝仰望，⾒⼀把⾶⾏鐮⼑。他對我說：「你看⾒了什麼？」我說：「我看⾒

⼀把⾶⾏鐮⼑，長⼆⼗肘，寬⼗肘。」他對我說：「這是神的審判，要臨到全地；凡

偷竊的，都要在此處被定死罪；凡指我名起假誓的，都要在該處受審判。看哪，我發

出此鐮⼑——萬軍之主如是說——它必進入偷竊之⼈的家，以及以我名起假誓的家，

毀壞他家，連⽊頭⽯頭⼀同毀滅。」


注釋：


⾶鐮的異象 


  


此時展現的是⼀個新的異象——⾶⾏鐮⼑，恰當的象徵上帝審判的權柄。這把鐮

⼑是象徵性的。偷竊要被處以死刑，⽽起假誓的⼈則⽤鐮⼑的鈍⾯或背部懲罰，意味

著是⽤鞭打懲罰。在東⽅⼈的觀念中，「偷竊」和「起假誓」這兩個稱呼包含了⼀切

罪惡；「偷竊」代表對⼈的暴⼒和不公，「起假誓」則代表對神犯下的⼀切罪⾏。然

⽽，本段末尾所⽰的威脅，並不代表神會動怒，或能被禮物所安撫；否則，神就會受

情緒左右，被喜好影響。實際上，此段只是在表達惡⾏與善⾏對我們靈魂所產⽣的影

響。正如薩盧斯特所⾔，罪惡使我們無法接受神明的啟⽰，並受報應之靈的⽀配；⽽

祈禱和祭祀則成為矯正惡⾏的⼿段，使⼈得以分享諸神的善良。這與東⽅的觀點⼀

致。緬甸的克倫族⼈說：「神並不遙遠，祂就在我們之間，只隔著⼀層⽩布。孩⼦

們！正因⼈⼼不正，所以看不⾒神。」⼈因本性邪惡，總被認為無法⾒到⾄⾼者。




19.

天使⼜在我內在說話，說道：「看看是什麼來了。」我說：「那是什麼？」他

說：「這出現的是奧比。」他⼜說：「這是他們在整遍⼤地上不敬的⾏為。」看哪，

有⼀塊沈重的鉛被舉起；我看⾒⼀個孤獨的女⼈坐在奧比的中央。他說：「這是對律

法的蔑視。」他把那塊鉛砸在奧比的⼼上，⼜把鉛⼭塞進她的⼝中。我⼜抬眼觀看，

有兩個女⼈出現；其翅膀中有風，有著鸛⿃的翅膀；她們把奧比抓到天地之間。我對

內在的天使說：「她們要把奧比帶到哪裡去？」他對我說：「要在地上為它建造⼀個

居所，並穩固的安置它。」


注釋：


蛇崇拜的興起、發展與譴責  


這種致命⽽美麗的⽣物，巧妙地象徵蛇崇拜，具有誘惑⼒卻是致命的愚⾏。蛇最

初被視為上帝的象徵⽽備受崇拜，原因前⽂已述；但最終卻墮落為最邪惡的迷信。女

祭司坐在中央，由奧比盤繞著；但⼆者立刻被鉛所毀滅，彷彿⽤最污穢的⾦屬封住了

發出虛假神諭的⼝。接著，他⼜看⾒兩個女⼈：這象徵亞洲和非洲，此兩地許多世紀

都盛⾏蛇崇拜。此宗教極為廣泛且強盛的流⾏，因⽽有必要加以嚴厲譴責，這也是⽂

中異象的由來。


20.

⼜有⼀位信使到來，站在祭壇旁，⼿持⾦香爐；他被賜予許多芬芳的寶物，他將

眾聖者的祈禱，⼀同獻在寶座前的⾦香壇上。香雲連同聖者的祈禱，從神聖信使⼿中

升到上天，呈現在上帝⾯前。他說：「眾島啊，聽我⾔！遠⽅的⺠啊，側耳聽！主

說：過些時⽇後，這事必達成；祂⾃我⺟腹中便呼召我的名。祂使我的⼝如快利的

劍，在祂⼿影下將我藏起；⼜使我成為精選的箭，藏在祂的箭袋中。祂對我說：「你

是我的僕⼈，我在你⾝上得榮耀。」  


這位神聖信使取了香爐，從香壇上盛滿火，如同晨星般將其傾倒在地上，於是產

⽣聲⾳、雷轟、閃電，並且⼤地震動。


注釋：


瑣羅亞斯德——上帝的第五位信使，公元前2400年。  




先知接著看⾒瑣羅亞斯德，即上帝的第五位信使，以⾦香爐中的聖火為象徵。上

帝即是火，在象徵意義上，敬拜火即是敬拜上帝；但此崇⾼教義被瑣羅亞斯德的繼承

者——賢⼠們所曲解，變成了對火元素本⾝的崇拜，甚⾄發展為⼆元論，即神與魔的

對立。


這位信使的名字組成值得注意。Zerah意為「光明升起」；Dost⾄今仍有「王」

的意思，如穆罕默德王，因此他的名字意為「晨光之王」。瑣羅亞斯德⺟親的名字意

為「主所愛」，由「所愛」和「神名的標志」組成。神話中的名字總帶有神秘意義。

例如布利古意為「明亮」。薩爾⾱特提到，通神術認為某些名字具有非凡的⼒量。每

個⺠族中，都存在⼀些名字源⾃於⾄尊者的啟⽰。楊布⾥科斯說，這些名字象徵著神

聖奧秘。


阿布·法拉吉在《王朝之書》第54⾴明確記載，瑣羅亞斯德教導波斯⼈，內容包

括主之受膏者的顯現，並命令他們為之獻禮，且預⾔有處女將無瑕受孕，屆時⼀顆星

在正午⾼懸，中央可⾒⼀位美麗少女的形象。他命令⼈們留意此星出現，⾒到時要立

刻帶著禮物和敬意前往星光所照之地。讀者可在《阿維斯陀》中找到此預⾔。這顯然

因為他了解那羅週期、其星辰、《啟⽰錄》、和⼀系列信使。賢⼠們正是因為服從此

預⾔，⽽在巴勒斯坦尋找第九位救世主的住所。


這位信使⼿中獲得許多芬芳的寶物，他使⽤祭壇上的火——即天上的真理——來

充滿香爐，此真理可⾒於瑣羅亞斯德的《阿維斯陀》（永恒的火之聖⾔）。他說，凡

接近聖火之⼈，必從神性中獲得光明；迅捷⽽有福的不朽者，將成全堅持不懈禱告之

⼈。在另⼀處，他將禱告比作⼀匹充滿光輝的駿⾺（靈），或是騎在駿⾺（太陽）背

上的少年（年輕的靈）；⼀個全⾝是火的少年，或披⾦⽽立，或全然⾚裸，或拉⼸射

箭，立於⾺背之上（在太陽中）——這些都是壯麗的象徵。在《薄伽梵歌》中，克⾥

希納告訴阿周那，上帝就在祭壇的火中，虔誠者以供物敬拜火中的上帝。「我就是

火，我就是祭品。」伊特魯⾥亞的祭司之所以被稱為「火焰者」，因為他們被視為受

「火舌」（聖靈）啟迪，被稱為上帝的火焰或光明。紅衣主教的猩紅袍也象徵此火。

波斯詩⼈菲爾多⻄說：「純潔之⼈在敬拜遍⼀⾄尊神時，於聖火中冥思神聖之光的象

徵。」。古代雕塑中，女神⼿持火炬（象徵聖靈）的形象也源於此。男性⼿持火炬

時，有時象徵為「火之信使」。


從祭壇取火的偉⼤事件，在古老天球儀上成為了⼀個星座。在⼀些希臘城市中，

他們為未知神建造了⼀座祭壇。⻄塞羅說：「讓維斯塔貞女守護公共火壇上的永恒聖



火。」此祭壇非羅⾺式，⽽是佛教式的；其孔洞象徵女陰或巖⽯裂縫，⼗⼆塊⽯頭象

徵⼗⼆位信使，祭壇本⾝象徵⼆合⼀的上帝，並以此紀念《啟⽰錄》中的祭壇。穿⽯

⽽過的圓環（陰陽結合）象徵著⼆元或⼆合⼀，圓環周圍的光芒或輻射象徵聖靈，乃

造物主的初⽣之光。在耶路撒冷的聖墓頂上，有⼀個巨⼤的聖杯、聖⾈或祭盤，象徵

聖靈，還有⼀座如古波斯的林伽塔，也象徵兩性原則的結合。在古愛爾蘭⼿稿中，瑣

羅亞斯德被稱為「⾦⼿」，其⼿接收天界珍寶並加以撒播，⽽備受尊崇。


我相信，讀者⼀定能體會本節結尾宏偉的意象：天火充盈的《阿維斯陀》被比作

晨星，將光明、美麗與喜樂灑滿⼤地；然⽽，將神聖事物賜予⼈類時，也帶來不可避

免的後果——聲⾳、雷鳴、閃電與地震。這象徵著當新救世主降臨時，崇拜偶像的祭

司發出褻瀆之聲；⽽救世主在引導⼈類回歸天界本初之光時，世間也必然出現混亂。


《以諾書》中頻繁提到火，第五位信使也重新加以闡述，使燦爛的火元素增添了

額外的神聖性。波斯⼈、迦勒底⼈和埃及⼈都極為崇敬火，將其視為神性的象徵。維

斯塔神廟中的聖火從未熄滅，因⽽被稱為「永恒」、「不滅」、「不朽」、「常

在」、「警醒」。普魯塔克在《努⾺傳》中說，若聖火因故熄滅，絕不可⽤其他火種

點燃，必須⽤太陽（上帝的象徵，⼀切火與光的源頭）重新引燃純凈無瑕的火焰。


21.

在這些事以後，我看⾒⼀位⼤天使站在香壇上；他說：「擊打施恩座；城⾨必震

動，斬入所有⼈的頭；我必⽤⼑殺盡他們餘下的⼈。逃跑的無⼀⼈能逃脫，⾃救者都

不能得救；即便藏在陰間，我的⼿也必將他們拉出來；即使他們升到天上，我也必使

之降下；即使他們從我⾯前下到海的深處，我也必吩咐那蛇去咬他們。」


注釋：


⼤天使米迦勒的異象


在榮耀的信使降臨之後，接踵⽽來的是宗教紛爭、論戰、以及以「真理」之名發

動的戰爭，這些在象徵語⾔中稱為「聲⾳」、「雷鳴」、「閃電」與「地震」。這些

戰爭本質可憎，完全違背其⾃稱的宗旨，實際上只是為祭司和王朝的私利⽽發動。因

⽽這引來米迦勒的降臨——他是天界的卡比⾥⼤天使，是上帝無誤的復仇者。他宣

稱，這些罪⾏絕不會逍遙法外，必遭卡比⾥之⼿的烈火與利劍懲罰，⽽卡比⾥的第⼀

位代表是第七位摩奴，即將降臨。他尤其譴責當時盛⾏的奧菲特派（蛇崇拜），認為



這是應受懲罰的異端。他更警告說，連該蛇本⾝也將憤怒⽽起，反咬或吞噬其⾃⾝的

崇拜者。第六位救世主托特也以崇⾼的⽅式暗⽰了這⼀點：那引導惡⼈作惡的巨龍，

實際上也是他們⾃⾝的審判者和懲罰者。


奧⻄⾥斯對正義的宣講者說道：「我是守望者，是光輝殿堂的主宰，是晨光中⾏

走的光明。有⼀座⾼⼤⽽廣闊的神⼭，由世界創造者 - 神所造；在這座⼭中，有⼀個

神秘的⼭⾕，⾕中有⼀條巨龍，⽣來就是為了毀滅惡⼈、消滅神的敵⼈，⽽神創造了

諸界。讓我們讚美那偉⼤的存在吧；是我允許那蛇形誕⽣，是我編織了星辰的穹蒼。

我在宇宙注⽬下⾏走，照亮天界——我是造物者、偉⼤的神、全能者，我創造了⼀切

天體。」


救世主與巨龍的對決，⾃古以來就被銘刻在神話之中，例如嬰兒赫拉克勒斯在搖

籃中扼殺巨龍，以及卡德摩斯（即亞當）與巨龍的戰⾾，他殺死巨龍，並從其牙⿒創

造出⼈類。


22.  

看哪！有六個⼈從⾯北更⾼的⾨⽽來，各持⼀把斧頭；其中⼀⼈⾝著垂⾄腳的長

袍，腰間繫著藍寶⽯腰帶。他們進來，站著，⼿持⾦香壇。上帝榮耀從智天使上升到

以太中，並呼喚那位⾝穿長袍、繫藍寶⽯腰帶的⼈，對他說：「你要⾏遍⼈間，在每

個悲嘆世間不義之⼈額頭畫上記號（T）。」⼜在我耳中說：「⾄於其餘的⼈，你要

追到天涯海⾓加以擊殺，不要憐憫與留情，但不要傷到額頭有記號之⼈。」瞧，那位

⾝穿長袍、腰束藍寶⽯腰帶的⼈答道：「我已照你所吩咐執⾏。」我⼜⾒智天使頭上

的穹蒼之中，顯現出彷彿藍寶⽯⼀般的寶座。


注釋：


托特，上帝的第六位信使。公元前1800年。  


信使現在看⾒了六個⼈。五位是已經出現過的救世主；第六位是埃及的托特——

上帝的第六位信使；⽽米迦勒的異象則在遠處莊嚴地顯現。托特也被稱為厄姆，或

「三重偉⼤者赫爾墨斯」——三重偉⼤的救世主。他出現在公元前1800年。在埃及，

托特象徵為朱鷺頭⼈⾝；在《啟⽰錄》中，邪惡之⼒象徵為紅蛇，托特這位信使是

「善神」、蛇的敵⼈，埃及⼈以朱鷺頭⼈⾝來代表，因為朱鷺最能消滅蛇類。




此異象中看到的六個⼈，都是從北⽅來的：由於第⼀位信使從該處出現，其繼任

者也跟隨他從北⽅⽽來。隨後，聖靈以「上帝榮耀」之名，命令第六位信使在每⼀位

追隨者額頭上畫上象徵性的記號「T」。這是⼀個原始的符號，屬於⼈類最早的語

⾔。在原始語⾔中，這有時⽤字⺟「X」和「+」來表⽰。「T」也是許多漢字的組成

部分。據說，當雅赫摩斯的軍隊戰勝亞瑪⼒⼈時，就是向本⽂提到的⼗字形狀祈禱。

這個符號最初可能源⾃「Υ」，即公⽺的⾓——黃道⼗⼆宮的第⼀個星座：象徵著最

初者上帝。後來演變為「T」，成為上帝的象形⽂字，亦即「TAO」和「AO」。老⼦

（救世主之⼀）其中⼀個⾨徒是畢達哥拉斯，他將此符號變為「Y」，神秘地表⽰⼈

⽣的兩條道路：⼀條通向上帝，另⼀條通向⿊暗；同時也象徵著⼆合⼀的靈、⽣命之

樹和女陰。因此，本⽂的含義是：讓每個⼈都成為真信仰的⼀員，通過五位信使的啟

⽰，按照所揭⽰的真理崇拜唯⼀的上帝。凡無此信仰印記者都將死去。這個⼗字，在

被「彼得-保羅派」作為救贖的標志之前，普遍作為創造和⽣殖的象徵。其另⼀種形

態也代表「柱與圓」⚲，體現在印度和希臘的雕刻中：圓圈代表腰帶，垂直的線代表

腰帶下垂的部分。這個「柱與圓」象徵著「男性-女性」。因此，此神秘符號被視為

神聖；只有啟蒙者才有此標記，他們已領悟其奧義，因為這是「AO」和「IO」的象徵。

這個腰帶也就是「帶柄⼗字」（安卡）。請注意本段中的「我已照你吩咐」這句話；

它的意思是「我必定會做」。他如此決⼼遵⾏神的旨意，以⾄於視其為已然完成。此

外，此處特意提及亞⿇布，⽽亞⿇布是埃及祭司專⾨的衣著，似乎也是在預⾔所指之

⼈。


23. 

那聲⾳對穿細⿇衣的⼈說：「你要進入圓環的中央，到智天使的合唱團下；從智

天使之間取火，裝滿你的⼿，把火撒在地上。」他就在我⾯前進去。智天使站在寶座

的右邊，當那⼈進去時，雲彩充滿了內院，主的榮耀從智天使那裡升起，停在寶座的

⾨檻上，雲彩充滿了寶座，庭院也都被主榮耀的光輝所充滿。智天使翅膀之聲響徹外

院，彷彿全能上帝在其天界內宏亮說話。他吩咐那⾝穿聖袍的⼈說：「去輪⼦之間、

智天使之中取火」，那⼈就進去，站在輪⼦旁邊。在智天使之中，⼀名智天使伸⼿取

了中⼼的火，遞給⾝著聖袍之⼈；那⼈接過火就出發。隨後，智天使展開翅膀，輪⼦

也隨著他們轉動，神的榮耀在他們之上。這就是我在神榮耀之下所⾒的活物，我認出

他們是智天使；各有四張臉，各有八隻翅膀，翅膀下有⼈⼿的模樣。


注釋：


偉⼤信使教義的象徵性異象




雲彩充滿庭院象徵著埃及神學的奧秘，以及聖靈的絕對臨在。⽂中提到「取火並

交給那⼈」，極為⽣動的描繪托特的天授教義；從本節開頭到結尾，都以最震撼的語

⾔展現了托特及其祭司團對世間帶來的巨⼤影響⼒。然⽽，⼀如既往，後來的祭司們

腐化了創始⼈純潔⽽神聖的教導。值得注意的是，⼀位智天使將火交給了第六位信

使，古波斯禱⽂正是基於此情節，內容如下：


「全能者將火賜予摩奴，象徵其威嚴，因此我們應當將火視為神聖，尊崇光明之

源的散發物；也應熱愛⼀切與之相似之物，尤其是太陽與⽉亮，兩者是上帝偉⼤的⾒

證者，看到它們讓⼈想起上帝的全知——因此，在不陷入迷信的前提下，遵守所賜的

命令，永遠為火元素的偉⼤⽤途讚美上帝；並祈求祂使我們常懷感恩之⼼，時刻記住

履⾏對祂的責任，這對靈魂的健康與幸福不可或缺，如同光與火讓⾝體安樂與幸

福。」


先知歐涅斯此刻被提升⾄崇⾼境界，能⾒到八翼智天使；他似乎被雙重光輝所環

繞，⼀是象徵聖靈的雲彩，⼆是上帝榮耀的光芒，即從⾄⾼者本⾝直接流瀉⽽出的光

輝與壯麗。在這耀眼的光環中，最初六使者的異象宣告結束。


24.

我⼜看⾒另⼀位⼤能的信使從天降臨⾄地上，⾝披雲彩，頭上有⼀道彩虹。其臉

如同太陽，雙腳如火柱；⼿裡拿著⼀本展開的⼩書，帶有活躍上帝的印記。右腳踏在

海上，左腳踏在地上；⼤聲呼喊，如獅⼦咆哮。當他呼喊時，七雷彼此低聲咕噥。我

正要寫下七雷所說的話時，卻聽⾒天上有聲⾳對我說：「將七雷所說的話封起來，不

可寫出來。」我看⾒那位同時站在海上和地上的信使，舉著右⼿向萬代永⽣者起誓，

說道：「謬誤不再存在。」此永⽣者創造了天、地、海及其中萬物。


注釋：


雅赫摩斯，第七位上帝的信使，公元前1200年。


繼托特之後，接任的是雅赫摩斯，上帝的第七位信使。許多作者稱他為托特摩⻄

斯，以表明他⼤部分學識源⾃托特，即托特的著作；我們知道他精通埃及所有的科

學。他出現在公元前1200年。彩虹象徵著聖靈。他被雲彩遮蓋，因為他是第⼀位使⽤



劍的信使；儘管持的是上帝之劍，其光輝仍不及持權杖的信使。值得注意的是，據說

雅赫摩斯是在尼羅河中被發現的，也就是在太陽中。


雅赫摩斯⼿中拿著⼀本打開的⼩書。這是上帝之書的第七章，神聖的信使受命揭

⽰此書。在後⽂中，他將此書交到耶穌⼿中，⽽耶穌正是雅赫摩斯的再現。此段落⽣

動地描繪出偉⼤化⾝的⼒量：其右腳踏在海上，左腳踏在陸地上。蒙福孔曾發表⼀幅

⻄比勒（聖靈）的美麗畫像，畫中她如同這位神聖信使，左腳踏在船頭，右腳踏在陸

地上，以顯⽰她對陸地和海洋的主權。她右臂⾼舉，彷彿指向天堂。哈德良的⼀枚獎

章也描繪了雅赫摩斯，⼀⼿持三叉戟，⼀⼿握海豚。這象徵著他知道三位⼀體的奧秘

和那羅之⿂。第七位信使發出呼喊，七雷回應，指的是七次化⾝（包括雅赫摩斯本

⼈），共同反對世間盛⾏的謬誤。耶穌稱其兩位⾨徒為「雷⼦」，即救世主之⼦。歐

涅斯正要寫下七雷所說的話時，卻被禁⽌。他接受這些啟⽰後，按命令將其封存。值

得注意的是，只有在希伯來⽂獻中才能找到七雷的敘述，因為這是給雅赫摩斯的啟

⽰。隨後聽到信使的誓⾔，被視為《創世紀》第⼀章極為重要的預⾔。雅赫摩斯鮮明

性格的⼒量被強烈地象徵出來。


25.  

看哪，上帝的榮耀從東⽅⽽來，其⾏進之聲如眾多之聲，層層疊疊，化為威能之

⾳，⼤地因榮光的輪轉⽽閃耀，主的榮耀便由東⽅之⾨進入殿中。  


注釋：


隨之⽽來的榮耀異象


這⼀段幾乎無需任何注釋。前段落中七雷的預⾔性譴責、和第七信使的強⼤誓

⾔，隨即得到上帝榮耀的印證。這榮耀從東⽅（卡比⾥地區）⽽來，伴隨著強⼤的聲

⾳或雷鳴⾏列，讓思索未來的⼈⼼⽣敬畏。然⽽，這看似簡單的情節，實際上展現出

極⾼的藝術技巧；這重新引導讀者關注神聖臨在的壯麗與威嚴，正如啟⽰中的先知所

⾒。此處有雙重意義：⾸先，它提醒我們，⾄此所⾒⼀切，皆具有崇⾼、莊嚴與威儀

之性質；其次，七雷所傳達的預⾔、以及接下來關於世上⼤帝國的預⾔，皆透過天上

權威之印，深深烙印在⼈⼼之中。




26.  

看哪！天上的四風猛烈地攪動著⼤海；四隻巨⼤的野獸從海中升起，彼此各不相

同。第⼀隻像⺟獅，長著鷹的翅膀；我看著她翅膀被拔去，但仍從地上升起，以⼈的

雙腳站立，並且被賦予了⼈的⼼。接著是第⼆隻野獸，如熊，偏⾝⽽起，牙⿒之間銜

著三根肋骨。他們對它說：「起⾝，吞噬⼤量的⾁！」此後我⼜看⾒另⼀隻野獸，如

豹，背上有四個翅膀，如⿃⼀般，此野獸也有四個頭，並且得到極⼤的權勢。此後我

⼜⾒到第四隻野獸，極其驚⼈可怕，異常強⼤，牙⿒如鐵，吞吃嚼碎，剩的⽤腳踐

踏；與我先前所⾒的野獸完全不同，並且有⼗隻⾓。正當我細看這些⾓時，⼜有⼀隻

⼩⾓從其中長出來，三個先前的⾓被它拔掉。看哪，這⾓上有⼈的明亮眼睛，還有⼀

張⼝，說著誇⼤之⾔。


注釋：


地球上最早的四⼤帝國：印度-埃塞俄比亞帝國、斯基泰帝國、印度帝國、中國

帝國。


先知此刻⽬睹了四⼤帝國從「⼤海」中崛起。⾸先出現的雌獅，象徵著地球上的

第⼀個偉⼤帝國——印度-埃塞俄比亞帝國。這個龐⼤的帝國包括了⻄部的埃塞俄比

亞（即利比亞內陸）和東部的埃塞俄比亞，疆域從北回歸線延伸到⾚道以北六度；亞

特蘭蒂斯則分為兩塊⼤陸：亞特蘭提亞和以太利亞；此外還包括印度、迦勒底、亞述

和伊朗。此帝國由⼀群強悍勇猛的⺠族組成，如鷹翼雌獅所象徵；在古代象徵語⾔

中，代表此帝國的偉⼤與強盛堪比「⼆合⼀者」：雌獅（聖靈）被⾄尊者的鷹翼托

舉。被拔去的翅膀，指的就是亞特蘭蒂斯的兩塊⼤陸；即便在這場災難之後，此龐⼤

帝國仍長時間保持著霸權。


接下來是斯基泰帝國，即地球上的第⼆⼤帝國，如今復興為俄羅斯帝國。此龐⼤

的專制帝國包括了韃靼草原，即伊瑪烏⼭脈以外和以內的斯基泰、粟特、巴克特⾥

亞、⻄伯利亞、俄羅斯，實際上涵蓋了整個北歐。巨⽯遺跡⾒證了此⺠族的非凡才智

和驚⼈的科學成就。其粗獷的性格正好⽤「熊」的形象來象徵。棕熊幾乎能適應各種

氣候，從冰洋之濱到熱帶地帶。布封提到，棕熊既兇猛⼜孤僻，總是棲⾝於⼈跡罕⾄

的地⽅、險峻的懸崖和荒無⼈煙的⾼⼭。此象徵極為貼切，無需贅述；本⼟俄羅斯⼈

就像⼀隻披著⼈⽪的棕熊，帶有動物本性，只是表⾯上加了⼀層⽂明外衣。




第三個偉⼤帝國是印度帝國，⽤「豹」來象徵，神秘地預⽰著印度最終併入英格

蘭帝國，⽽英格蘭古老的徽章也是⼀隻豹。此帝國的疆域從北⽅的⾼加索和伊瑪烏⼭

脈⼀直延伸到南端的僧伽羅（錫蘭），東⾄中國海，⻄⾄紅海。


緊接著出現的是中國帝國，即第四⼤帝國：在此之後，沒有任何帝國能達到如此

遼闊的疆域。後來的帝國雖⼤，卻無法與之相比。需要注意的是，此帝國的象徵物與

前三者完全不同。此五爪龍象徵著中國：傳說伏羲受天龍的啟⽰（或天蛇，即上帝的

智慧）⽽制定律法。在希臘的梭倫時代以前，這被稱為「龍諭」，指的要麽是此部

《啟⽰錄》，要麽是伏羲之法。如俄耳甫斯神譜所述，在世界蛋 (宇宙) 初現時，輝煌

的龍閃耀著美麗，頭如獅，中間是神明燦爛的⾯容。無需多⾔，這條龍象徵著AO和救

世主，由「⼆合⼀者」所派遣；中國⾃此⼀直以龍為旗幟，儘管對其真正含義已無所

知。只要閱讀任何原始神學著作便能發現，這部《啟⽰錄》是所有古老祭司和立法者

所依賴的「光明與智慧之源」，其中蘊藏著上帝最崇⾼、最隱秘的奧秘。還應補充的

是，有翼之龍來⾃天界；⽽無翼的紅龍則屬於塵世。本節末尾提到的「⼩⾓」，指的

是⻄藏的⼤喇嘛或教皇，實際上與中國皇帝共享中國的主權，並且是整個東⽅佛教徒

或諾斯替教徒的最⾼領袖。明亮的雙眼象徵智⼒。他之所以被稱為「⼩」，是因為與

皇帝相比，他幾乎沒有實際的世俗權⼒；另⼀個原因是，前任喇嘛圓寂後，現任是以

嬰兒之⾝繼承靈性寶座。


在此，我還要提及成吉思汗（上帝的第⼗⼀位救世主）⽣平中⼀件極為奇特的事

件。據說，他征服了整個⻄藏後，開始進軍印度斯坦。在登上賈伊達那如⼭時，看到

⼀隻鹿類動物向他走來，此動物名為「薩柔」（獨⾓獸），頭頂有⼀隻獨⾓；獨⾓獸

在⼤汗⾯前跪拜三次，似乎是向他致敬。眾⼈都為此事感到驚異，但此征服者卻說：

「眾所周知，印度斯坦帝國誕⽣了莊嚴的佛與菩薩，以及強⼤的博克達與古代王

⼦。」於是他便返回了⾃⼰的國家。歷代注釋家都認為此故事荒誕莫名、無法解釋；

但其實只是⽤神秘語⾔表達了歷史事實，⽽只有我才能解釋。那隻獨⾓獸其實是⻄藏

的⼤喇嘛，他因擁有《啟⽰錄》，認出了成吉思汗是上帝所膏立的摩奴，因此勸阻成

吉思汗不要征服印度，當時他本打算這麼做。


27.  

我看⾒⼀隻強壯的公⽺，站在⾨前，長著兩隻⾓；兩⾓都很⾼，其中⼀個比另⼀

個⾼，且較⾼的⾓正在上升。隨後我看⾒公⽺向東、北、⻄、南四⽅沖撞；所到之處

無野獸能站立；無法逃離其掌⼼。他任意⽽⾏，⾃⾼⾃⼤。我仔細觀看，⾒有⼀隻⼭

⽺從⻄⽅⽽來，越過全地；兩眼之間有⼀隻顯著的⾓。它來到⾨前的兩⾓公⽺⾯前，



懷著猛烈怒氣衝向他。我看⾒它向公⽺猛衝，怒氣沖天。它擊打公⽺，折斷了公⽺的

兩隻⾓；公⽺再也沒有⼒量抵擋⼭⽺。⼭⽺把公⽺摔倒在地，來回踐踏，沒⼈能拯救

公⽺脫離⼭⽺之⼿。⼭⽺極其強⼤，勝過眾⽺；但在他最強盛的時候，那隻⼤⾓卻折

斷了，隨後⼜有四隻⾓在其後興起，朝向天的四風。從其中⼀隻⾓裡，⼜長出⼀隻強

⼤的⾓，⽇益壯⼤，向南、向⻄南、向東、向北擴展；⾼舉⾄天上的眾星，把其中⼀

些星辰拉到地上，並⾏踏其上。


注釋：


預⾔瑪代-波斯帝國和希臘-⾺其頓帝國。


先知接著看⾒了另外兩個帝國，但都不如之前的四個帝國強⼤。第⼀個是瑪代-

波斯帝國，這是第五個偉⼤的帝國，⽤亞述的公⽺作為象徵；第⼆個則以公⼭⽺為象

徵，指的是亞歷⼭⼤⼤帝統治下的希臘-⾺其頓帝國。此預⾔廣為⼈知，有⼀件事可

以證明：亞歷⼭⼤當時猶豫是否要進攻⼤流⼠，⼈們在呂⻄亞的桑托斯城附近的⼀條

⼩溪中，發現了⼀塊銅板，上⾯⽤古老的⽂字刻著：「終有⼀天，波斯帝國將被希臘

⼈推翻。」據說，這⼀發現促使亞歷⼭⼤下定決⼼進軍。最終亞歷⼭⼤⼤帝遭其將領

暗殺，第六個強權⾃此落幕，其征服成果被瓜分為四部分：1. ⾺其頓；2. ⾊雷斯；3. 

敘利亞及整個上亞細亞；4. 埃及及諸島。直到有⼀個國家卓然崛起，那就是希臘，其

⽂學對歐洲產⽣了驚⼈的影響⼒；從神秘的⾓度來看，能象徵為亞⾥⼠多德及其學

派，他們「⾏踏於地上的星辰之上」——也就是說，希臘哲學誘惑了許多偉⼤⼈物。

其實它最精華的部分源⾃印度——⼀切真正哲學的發源地，但在傳播過程中卻被徹底

腐化和墮落了。


讀者會注意到，這裡⽤⼭⽺象徵亞歷⼭⼤⼤帝的是多麽貼切。⼭⽺，作為潘神的

象徵，眾所周知象徵「上帝造物主」；因⽽此處象徵那位⾃稱「神之⼦」的征服者。

佩恩·奈特說，有時上帝的創造性會⽤⼭⽺來象徵，因為⼭⽺被視為最具性欲的動物，

基於相同原則，有時採⽤公⽜或蛇。在⼀枚為奧古斯都鑄造的獎章上，⼭⽺的尾部變

成了⿂尾，象徵⽣殖⼒與⽔的結合，換句話說，就是上帝與聖靈的結合。⼭⽺的腳下

是地球，象徵這種結合使⼤地獲得了⽣機；⼭⽺背上則是豐饒之⾓，代表這種⽣育⼒

的成果。正如我們在第⼀部分第314⾴所⾒，此⼈（指奧古斯都）也⾃稱為神，與亞

歷⼭⼤⼤帝⼀樣。公⽺也是神和太陽的象形符號，此處是指居魯⼠，⽽其真正的名字

在波斯語中就意為「太陽」。因此，這個預⾔明確無誤地是指他。事實上，這兩位勇

⼠都⾃稱為「神之⼦」，這證明救世主的降臨在古代已廣為啟蒙者所知，並非普遍認



為的那樣只是猶太⼈的專屬觀念。這些國王們知道並擁有《啟⽰錄》，因此假裝⾃⼰

是神聖篇章所預⾔之⼈。


值得注意的是，《啟⽰錄》對羅⾺帝國隻字未提，甚⾄完全忽略了它的存在。其

原因在於，前⾯提到的所有帝國都是「教權帝國」，在宗教事務上對⼈類思想有著極

⼤影響，因此才值得神的關注；⽽羅⾺帝國從未對任何⺠族⾏使過宗教權⼒，只是⼀

個純粹的政治專制政體，只關⼼征服、貿易和物質利益。在這五個偉⼤帝國中，都曾

出現過救世主——印度-斯基泰有歐涅斯，亞特蘭蒂斯有以諾，中國有伏羲，印度斯

坦有布⾥古，伊朗有索羅亞斯德；希臘-⾺其頓帝國雖然沒有出現救世主，但畢達哥

拉斯及其追隨者替「第九位信使」的到來做了思想準備，在神聖安排中也起到了重要

作⽤。⽽羅⾺帝國在這⽅⾯則毫無作為，在藝術、科學、宗教和哲學上只是希臘的卑

微模仿者。因此，它在歐涅斯關於偉⼤王朝的異象中被公正的排除。


28.  

我內在說話的天使轉向我，喚醒我，如同從睡夢中被喚醒。他對我說：「你看⾒

了什麽？」我說：「我看⾒了⼀個全⾦燈台，閃閃發光，有七盞燈掛在上⾯，且七個

管⼦連接到這七盞燈。旁邊有兩棵橄欖樹：⼀棵在光耀的右邊，另⼀棵在左邊。」我

問我內在說話的天使說：「我主啊，這是什麽意思？」那在我裡⾯說話的天使回答

說：「你不知道這是什麽意思嗎？」我說：「我主啊，我不知道。」他對我說：「這

是上帝的七眼，遍察全地。」我⼜問他說：「在光耀左右兩邊的橄欖樹是什麽？」我

⼜問他說：「橄欖樹的兩個樹枝通過兩根⾦管將⾦油倒出來，是指誰麼？」他對我

說：「你不知道這是什麽意思嗎？」我說：「我主啊，我不知道。」他說：「兩位站

在全地之主⾯前的受膏者，便是那兩棵橄欖樹，也是那兩個在主⾯前發光的燈台。我

必將⼒量賜給這兩位為我做⾒證者，他們要穿著⿇衣，預⾔⼀千⼆百六⼗天。若有⼈

想要害他們，瞧！火從他們⼝中出來，燒滅其仇敵；如果有⼈想要對他們不利，就會

以此種⽅式滅亡。他們有能⼒閉塞天空，使雨⽔在其預⾔的⽇⼦裡不降下。他們也擁

有掌控⽔的⼒量，可以將其變為⾎，並在認為合適之時災殃⼤地。當他們完成⾒證

時，野獸將從深淵中上來，對他們發動戰爭，並且戰勝他們，將之殺害。其中⼀⼈的

屍體將躺在⼤城街上，此城的神祕名稱是所多瑪。各族、各⺠、各⽅⾔、各國的⼈，

將觀看屍體三天半，不許將屍體埋葬。住在地上的⼈因⽽歡喜快樂，彼此贈送禮物，

因為這兩位先知使地上居住者痛苦。但三天半以後，上帝的⽣命之靈進入他們裡⾯，

他們就站起來，使⾒此景之⼈懼怕。我聽⾒天上洪亮聲⾳對他們說：「上到這裡

來！」他們就乘著雲上升到天上，其仇敵也看⾒了。




注釋：


老⼦與耶穌，上帝的第八與第九位信使。公元前600年與⻄元元年。


這些令⼈震驚的事件使先知陷入了⼀種磁性恍惚狀態，⼀種狂喜的夢境。天使喚

醒了他，向他展⽰上帝及聖靈的象徵。在本節中，「七盞燈」、「上帝的七隻眼睛」

指的是已經出現過的七位信使。希臘⼈⽤七姐妹星（昴宿星團）或七隻鴿⼦來象徵，

被移⾄天上後，作為閃耀星辰「俯瞰全地」。但⼈類只可⾒其中六顆；有⼀顆（雅赫

摩斯）的光輝被遮蔽，因為他曾是卡比⾥，因⼈類的罪⾏⽽被迫採取⾏動，最後戴上

懺悔的⾯紗。我已在前⽂解釋過這個懺悔⾯紗。法官在判處死刑時會戴上⿊帽，正是

其象徵。因此「卡比⾥-法官」也戴著它，儘管其判決完全公正，且只是以法官的⾝

份執⾏職責。接著，天使向歐涅斯揭⽰了聖靈的象徵，即兩棵美麗的橄欖樹，聖靈是

以下兩位救世主之⺟，即老⼦（公元前600年）和耶穌（⻄元元年），上帝的第八和

第九位信使；第⼀位出現在中國，第⼆位在六百年後出現於猶太地區，正值那羅的陰

陽曆周期，那時整個⻄⽅世界正如現在⼀樣，充斥著偶像崇拜。他們是古天⽂學中的

雙⼦——天上的星辰兄弟，卡斯托爾和波魯克斯。橄欖樹象徵著老⼦和耶穌所宣揚的

純潔與和平的原則。老⼦的姓是李，深通學問的拉比稱他為救世主到來之前的信使，

並稱他為以利亞。他總是與耶穌相關聯；在⼭上的榮耀變像中，出現的其實是老⼦

（⽽非以利亞）。以利亞僅意為「主的⼒量」，即化⾝。這兩位神聖信使的教義幾乎

⼀致的美麗。第九位信使說：「⼈若遵守我的話，必永遠不⾒死。」這與第八位信使

的教義等同，他宣稱⾃⼰的話語是⽣命之⽔、不朽之⽔，飲⽤者永不死。耶穌以奇特

的⽅式闡釋了⽂本中的象徵。他說：「凡屬不結果⼦的枝⼦，他就剪去；凡結果⼦

的，他就修理幹凈，使枝⼦結的果更多。枝⼦若不常在葡萄樹上，⾃⼰就不能結果

⼦；你們若不常在我裡⾯，也是這樣。我是葡萄樹，你們是枝⼦。常在我裡⾯的，我

也常在他裡⾯，這⼈就多結果⼦。」（《約翰福⾳》15:2-5）可以看出，耶穌常常暗

指此關於他的預⾔。


達卡維爾提供了⼀幅有趣的雕刻，描繪了太陽公⽜（即上帝）與兩條⿂（救世

主），⼀上⼀下；寶⽯的另⼀⾯是聖靈的頭像，⾓落是兩個蛋，象徵她是這兩位信使

的⺟親（⾒圖版VIII.A）。⺟狼（象徵光明）乳養雙⼦也是本節的象徵；神話學家稱之

為羅慕路斯和雷穆斯。同理，朱諾駕著兩隻孔雀拉的天⾞，維納斯由兩位⼈⿂托舉在

⾙殼上，這些都向啟蒙者傳達了《啟⽰錄》此部分的真正含義。我還認為，⼿持天平

的處女也有同樣的象徵意義。在⼽爾迪安的寶⽯上，有⼀位⼿持兩隻豐饒⾓的處女，

被稱為和諧女神，但實際上象徵聖靈與這兩位同⼼協⼒的孩⼦。在印度斯坦最古老的

廟宇中，也雕刻有兩條⿂，象徵第八和第九位信使。在達卡維爾所刻的⼀枚獎章



（i.36）上，這兩位信使⼜被象徵為從新⽉中升起的兩顆星，即聖靈的兩個散發物。

⼆⼗四位古聖者在印度被稱為祖靈，與此詞根相關。值得注意的是，在古代寶⽯或雕

塑中，常⾒到潘神或酒神巴克斯吹著笛⼦，給牧神或薩堤爾聽，牧神象徵純潔之⼈，

薩堤爾象徵不純潔之⼈。然⽽，天界信使的⾳樂是為所有⼈⽽奏的。耶穌對此也有隱

晦的提及：「我們向你們吹笛，你們卻不跳舞。」（《⾺太福⾳》11:17）猶太的先知

祭司總是攜帶笛⼦（《撒⺟耳記上》10:5；《詩篇》149:3，150:4）在印度也可⾒信

使吹笛：有時對著⼀群處女（純潔的靈），有時對著⽺群（凡⼈），還有時對著各種

野獸，或純潔或腐敗。


本節其餘部分預⾔了兩位信使將要做的事、以及其殉道。在《啟⽰錄》第⼀部分

第634⾴的注釋中，我已展⽰耶穌本⼈對此異象的多種重要暗⽰，並以多種⽅式加以

闡釋。


此信使是唯⼀從⼤天使層⾯降臨⼈間的靈性之⼈；同樣，他也是唯⼀在完成使命

後返回原本領域之⼈。他現在在天界，真實地存在，因為那裡才是他的本鄉。在所引

經⽂中，耶穌並非指⾃⼰；他不可能同時在地上和天上。他是以「信使」這⼀普遍⾝

份發⾔，指的是在他之前的信使，或許當時他⼼中正想著某⼀位，⽽那位正處於天

界。很可能他指的是第八位信使老⼦。耶穌作為上帝的特殊先知和信使，擁有更⼤的

能⼒；然⽽，基督徒誤以為基督是上帝本⼈，若是如此，耶穌就不會說「這權柄是賜

給我的」，⽽會說「我⾃⼰就是萬物的創造者」。另外補充，關於「前世存在」的崇

⾼教義，使得許多古代⺠族——斯基泰⼈、印度⼈和中國⼈——都說⾃⼰是神明的後

裔，也就是說，他們曾在天界，後來因墮落⽽變成了現在的形態。


29.  

他讓我看⾒⼤祭司亞聖站在主的天使⾯前，⽽控告者在他右邊準備抵抗。主對控

告者說：「主責備你，控告者！你難道沒看⾒，此⼈如從火中抽出來的柴嗎？」那時

亞聖穿著破舊的衣服，站在⼤⾂⾯前。⼤⾂對周圍的⼈說：「把他這⾝破舊的衣服脫

掉。」然後對他說：「看哪！我已除去你的悲慘，為你穿上衣服，從頭到腳，並戴上

美麗的冠冕。」便為他戴上美麗的冠冕，穿上明亮的衣服，主的⼤⾂站在旁邊。主的

⼤⾂⼜對亞聖說：「全能之主如此說：如果你遵⾏我的道，謹守我的命令，你就可以

管理我的家，看守我的院宇；我也會賜給你⼀些在場者與你同⾏。聽阿，⼤祭司亞

聖，和坐在你⾯前的⼈；因為他們確實是能⾒奇蹟的⼈：看哪，我帶來了我的僕⼈

「喚醒者」，以及我在亞聖⾯前所立的那塊⽯頭，有七隻眼；全能之主說：我要親⾃



雕刻這⽯頭，並在⼀⽇之間，除去塵世的⼀切罪孽。全能之主說：到那⽇，你們各⼈

召集鄰舍，坐在葡萄樹和無花果樹下。」


注釋：


兩位信使在天界的加冕


此刻揭⽰了另⼀個異象：那兩位信使去世之後，以「亞聖」之名展現。老⼦與耶

穌在此處被視為⼀體，兩者思想具奇妙的相似性與美好，使他們的靈在此壯麗場景中

⾼度統⼀，使得第⼀位信使在觀察時，兩者幾乎如同⼀個本質，被視為⼀體。事實

上，他們的教義在⼤多數⽅⾯幾乎完全⼀致，因此，他們同時被上帝的天使加冕，戴

上了教會⾄⾼無上的冠冕。整段描寫都是象徵性的，但並非無稽之談。「破舊的衣

裳」是象徵性的。這兩位信使的靈魂剛剛離開塵世，仍帶著凡⼈的污穢。必須記住，

這部《啟⽰錄》是⼀個異象，所⾒之事彷彿同時發⽣，但實際上兩個信使之間相隔多

年。


30.  

我聽⾒天上聲⾳對他們說：「起來，那站在海上和地上的信使⼿中，有本敞開的

⼩書，去拿來。」他就走到信使那裡，對他說：「請把那本⼩書給我。」信使說：

「拿去吃吧：在你⼝中甜美如蜜，但在肚⼦裡會變得苦澀。」他便從信使⼿中接過那

本⼩書，吃了下去；在他⼝中果然甜美如蜜，但吃下去後肚⼦卻發苦。信使⼜對他

說：「現在輪到你，將預⾔說給眾多⺠族、國家、語⾔和君王。」


注釋：


信使的教義與前⼈完全⼀致


本節呼應了我在討論雅赫摩斯時提到的內容：第九位信使實際上只是第七位信使

的再現。因為雅赫摩斯作為卡比⾥時，所⾏之事多為⾎腥⽽非正義，因此被允許再次

降臨⼈間，從⽽經歷如耶穌所受的苦難、羞辱和悲傷，來彌補所犯下的罪。他經歷幾

乎所有形式的屈辱，以抵銷先前作為⺠族教皇國王時，曾沈溺於近乎帝王般的驕傲與

專制。因此，在本節中，第九位信使受天上聲⾳命令，從站在海上和地上的第七位信

使⼿中，取過他持續拿著的⼩書；取走後便吃了下去，彷彿將其中的教義完全吸收。

我們知道猶太的耶穌確實如此。肚⼦的苦，象徵著第九位信使所經歷的空前迫害、苦



難與磨難：饑餓、寒冷、衣不蔽體，甚⾄連像樣的棲⾝之所都沒有，彷彿從他出⽣的

那⼀刻起就如此。這種對天降皇家信使的屈辱，正如《傳道書》10章7節所提到的：

「我⾒僕⼈騎⾺，王⼦卻像僕⼈在地上⾏走。」請注意，這本「⼩書」與「七印之

書」是有區別的。之所以稱為「⼩」，是因為它只是整本神之書的⼀個章節，或⼗⼆

分之⼀。信使吃下它，代表的道德寓意是：美德與真理在⼝中談論時，令⼈愉悅，但

在實際踐⾏時，對世⼈⽽⾔卻是苦澀的。然⽽，對耶穌來說卻並非如此，因為他吃下

後立刻被宣稱為神聖的先知。為紀念這⼀事件與象徵，古埃及最早的祭司，在救世主

節⽇上會吃蜂蜜和無花果，並說：「真理是甜的。」可以注意到，此段落對第八位信

使沒有任何描述，他在此⾏動中保持被動。但等到《老⼦》出版時，⼈們會發現他同

樣深入的研讀了第七位信使的著作，並從中汲取了許多真理。本節雖然沒有明說，但

其含義正如開頭所述。


在⾒證了這些信使的榮耀加冕之後，第⼀位信使備受⿎舞，得到許諾將有⼀位輝

煌的繼任者——第⼗位救世主。這位救世主將如雷霆般喚醒異教與教皇世界，使其從

致命的迷信中覺醒。⽂中的希臘詞語有雙重含義：既指「喚醒者」，也指「東⽅」，

由此可⾒，這位喚醒世⼈的信使將來⾃東⽅。


31.  

在這些事之後，我看⾒⼀位信使從⾼天降下，擁有極⼤的權能和⼒量，⼤地因其

榮耀⽽被照亮。主的話降臨⾄我，說：「萬軍之主如此說——看哪，有⼀⼈，名為

『東⽅』，將在他之下興起，並建造⼀座獻給主的聖殿；是的，他必為主建殿，並擔

當榮耀，坐在⾃⼰的寶座上執掌權柄；他必在寶座上作祭司。」統治⼀切的主宣告

說：「我必再⼀次震動天地、海洋與旱地；我必震動萬國，萬國所羨慕的必到來。」

全能之主說：「我必使這殿充滿榮耀：我的是銀，我的是⾦。因為這殿將極為榮耀；

後者多於前者。我將在這地⽅賜下平安，並將靈魂的平和賜給每⼀位為上帝建造聖殿

的⼈。」


他的劍已在天上受洗——看哪！此劍將帶著沉重的審判，降臨在滅亡的君王和⼈

⺠⾝上。你們要在錫安吹號⾓，在我的聖⼭上發出警報，使全地的居⺠都驚惶，因為

主的⽇⼦臨近了。這是⿊暗、幽冥、密雲、漆⿊之⽇。當晨光灑在群⼭上時，出現了

⼀群偉⼤之⺠和強⼤者；從未有過如此，未來的世代也不會再有。他們前⾯是烈火吞

噬，後⾯是火焰焚燒；其⾯前的地如天堂，⾝後卻成了荒涼曠野，無⼀物能逃脫。其

形象如⾺，奔跑如騎⼠。如戰⾞在⼭頂奔馳之聲，如火焰吞噬麥稈之聲；如列陣的強

⼤軍隊。在他們⾯前，⼈們將受苦；所有的臉都將變⿊。他們將如勇⼠般奔跑，如戰

⼠⼀樣攀牆，各⾃按⾃⼰的路線前進，不會打亂隊形，無⼀⼈與同胞疏遠。雖然⾝負



重甲，仍繼續前⾏；即使倒在兵器之下，也不會被毀滅。他們將攻佔城市，在城牆上

奔跑；他們會爬上房屋，像⼩偷⼀樣從窗⼾進入。⼤地在他們⾯前震動，天空震撼，

⽇⽉昏暗，星辰無光。主在其軍隊前發聲，其營地極其浩⼤，執⾏命令時極具威⼒。

主的⽇⼦偉⼤⽽光榮，誰能抵擋呢？  


但他——可畏且著名的，其審判出於⾃⾝，尊榮也出於⾃⾝。他的⾺躍過豹⼦，

比阿拉伯的豺狼更兇猛，其騎⼠從遠⽅疾馳⽽來，如鷹急⾶撲食。毀滅將降臨在不敬

虔的⼈⾝上，他們將頑強抵抗，他必擄掠俘虜，如沙數不盡，把君王視為笑柄，暴君

為其玩物。他譏笑⼀切堅固城池，並築壘攻取。隨後他改變他的靈，獻上贖罪之⾔：

「這⼀切⼒量都歸於我的上帝。」  


注釋：


穆罕默德——上帝的第⼗位信使。⻄元600年  


神的第⼗位信使現已揭⽰，他就是艾哈邁德，或稱「光耀者」，通常被稱為穆罕

默德，出現在公元600年。  


請讀者特別注意本段落中⼀神論的傾向，這神秘的預⽰了穆罕默德所倡導的宗教

核⼼特徵，即只敬拜「全能的主」，不拜其他任何神明。本段還再次提及「錫安」，

即上帝之⼭或太陽之⼭，象徵其國度。這是天堂中⼼的⼭，純潔、蒙福的天使在此享

受永恒的喜樂。  


本段結尾處明確預⾔第⼗位信使最後贖罪⾏為，這已真實實現。其簡潔⽽崇⾼的

美，⾜以打動最為反對他的⼈。他坐在講壇上讚美神，說：「眾⼈啊，如果我曾鞭打

過誰的背，這裡是我的背，請你還擊；如果我曾毀謗過誰的名譽，這裡是我的名聲，

請你現在指責我；如果我曾奪取過誰的財物，這裡是我的財物，請你取回屬於⾃⼰的

部分。不要有⼈擔⼼會因此遭我怨恨，這不是我的作風。」  


說完他下壇，做了午禱，然後⼜回到講壇重覆了他的講道。然後，集會中有⼀⼈

提醒穆罕默德曾⽋他三第納爾銀幣，他立刻連本帶息償還。先知說：「今世的羞辱遠

比來世的羞辱容易忍受。」然後，他替烏侯德戰役中與他並肩作戰的同伴祈禱，並為

他們代求。⼜說：「上帝的僕⼈可以選擇留在此世界，還是與上帝同在；⽽他選擇了

後者。」


32.  

⾒證者如是說，他忠信真實，是上帝審判的主宰。此後，我聽⾒天上極⼤聲⾳，

如同無數群眾⿑聲說：「哈利路亞！哈利路亞！哈利路亞！救恩、榮耀和尊貴都歸於



我們的上帝；其判斷真實公義。他已將敗壞⼤地的妓女定了罪，並替受她害的僕⼈之

⾎報仇。」他們⼜說：「哈利路亞！哈利路亞！哈利路亞！」他們的頌歌世世代代升

到天上。⼆⼗四位古聖者和四活物俯伏，敬拜坐在寶座上的上帝，說：「阿們，哈利

路亞！哈利路亞！哈利路亞！」⼜有聲⾳從寶座出來，說：「上帝的眾僕⼈哪，凡敬

畏他的，無論⼤⼩，都要讚美我們的神！」我⼜聽⾒如偌⼤群眾的聲⾳，⼜如眾⽔之

聲，⼜如⼤雷之聲，說：「哈利路亞！哈利路亞！哈利路亞！全能的主我們的上帝掌

權了。讓我們歡喜快樂，將榮耀歸給他，因為羔⽺的婚宴到了，新娘⾃⾝也準備好

了。⼜賜她穿上潔⽩光明的細⿇衣，這細⿇衣就是聖者的義⾏。」他⼜對我說：「你

要寫下：受邀參加羔⽺婚宴的⼈有福了！」他⼜對我說：「這是上帝真實的話。」我

便俯伏在腳前要拜他，他卻對我說：「千萬不可！我與你同是僕⼈，也是為伊撒作⾒

證者同胞的僕⼈。伊撒即預⾔之聖靈 ! 唯獨敬拜上帝！」


注釋：


天堂中的⼀神論讚美詩


在本節中，有⼀句非凡的話：「這些事是由忠信真實的⾒證者所說的。」穆罕默

德與聖靈合⽽為⼀。隨後，我們聽⾒聖靈的聲⾳，接著是⼀⼤群眾的聲⾳，三重呼喊

「哈利路亞」（神啊！神啊，全知者-主），共重覆四次，呼喚了上帝的名字⼗⼆

次，且只呼喊上帝的名字。這具神秘含義。「哈利」意為神；「路」意為守望者；

「亞」意為主。在希伯來語中，「哈利路亞」意為「你們要讚美主」。


在⽂中，世俗教會被描繪為妓女（因她為⾦錢出賣⾃⼰），上帝的教會則被描繪

為純潔光輝的新娘：沒有穿著華麗的衣服，⽽是細⿇布——阿拉伯⼈樸素的服飾。她

得到了衣袍，但並未透露是由誰賜予，這正體現了《啟⽰錄》的謹慎，避免讓上帝成

為任何⾏為的直接推動者。即便是信使也是由聖靈差遣的；⾄⾼者本⼈則被刻意隱藏

起來，以否定任何宿命論、特定天意、或⼲涉其造物的⾏為或⾃由意志。本節最後⼀

句話⽤來描述「伊薩」（聖靈）是恰當且真確的；若⽤來指耶穌則相當荒謬，因為他

從未⾃稱為先知，儘管他確實預⾒了許多事情，也引⽤過預⾔。在本節中，也可⾒第

七位信使頒布的命令：「你要敬拜主你的神，只事奉他。」第九位信使也教導了同樣

的神聖法令。




33.  

我看⾒天開了，有⼀匹⽩⾺，騎⾺者被稱為「忠信真實」；他以公義審判並作

戰。其眼睛如火焰，頭戴許多冠冕，上⾯寫著許多名字，還有⼀個名字只有他知道，

不為他⼈所知。他⾝穿沾了⾎的衣服，其名為「神的救世主」。天界眾軍騎著⽩⾺、

穿著潔⽩純凈的細⿇衣跟隨他。他⼝中出現⼀把鋒利的雙刃劍，⽤以打擊列國，並以

鐵杖牧養；他基於全權上帝的公義審判踩踏酒榨。其衣服和⼤腿上寫著⼀個名字：

「萬王之王，萬主之主」。我看⾒⼀位天使站在太陽中，⼤聲呼喊，對在空中的所有

⾶⿃說：「來吧，聚集到⼤王的盛宴，吃君王和諸侯的⾁，吃勇⼠、⾺匹、以及騎⾺

者的⾁，也吃所有⼈的⾁：無論⾃由⾝還是為奴，無論卑賤與尊貴。」


注釋：


成吉思汗——上帝的第⼗⼀位信使 ，⻄元1200年


穆罕默德的繼任者成吉思汗出現了，他是上帝的第⼗⼀位信使，於世界創世九千

年來到世間。其法典極為崇⾼。他以強硬的⼿段清除了東⽅的偶像崇拜。他是第三位

也是最後⼀位卡比⾥天使。需要注意的是，成吉思汗其中⼀個頭銜在韃靼語中意為

「牧⽺⼈」，即「救世主」。在象徵性的語⾔中，「⾎」和「酒」代表「真理」。

「天界軍隊」跟隨他，⾝著潔⽩細⿇衣，這被紀念於秘儀中，啟蒙者穿著長長的細⿇

長袍。這裡的「軍隊」⼀詞是比喻的：僅僅意味著他擁有天賜⼒量來完成使命——即

鏟除偶像崇拜和多神信仰。


在⾊楞格河的⼀次全國⼤會上，⼀位智者站起來述說⼀個異象：他看⾒天界偉⼤

的神坐在寶座上議事，並聽到判決宣布鐵⽊真應成為成吉思汗，也就是「萬王之

王」。蒙古⼈舉⼿宣誓，無論他去往何處，都將追隨。他就是印度教神話中的迦樂季

化⾝或第⼗化⾝，可以在莫⾥斯所著《印度斯坦》第三卷的插圖中看到。他脖⼦上掛

著⼀串六百顆珠⼦的念珠。他消滅了虛假的祭司及其追隨者，如同葡萄在酒榨中被踐

踏⼀樣。


當這位光輝的信使在天界中前⾏時，⼈們看到有⼀位天使站在太陽中間，發出宣

告。巴恩斯對此寫道：每個⼈都會被此處的意象所震撼：描述極其簡潔，卻極為崇

⾼。⽤詞極少，但形象卻格外清晰。太陽是上帝允許我們能⾒的最明亮星體，⼀位天

界存在站在其中卻沒有被焚毀；他⾃⾝也光芒四射，甚⾄在那耀眼光輝中依然清晰可

⾒。很難想像有比這更崇⾼的意象。⾄於他為何站在太陽中，⽂中並未說明。作者顯



然也不知其意。我來告訴他：這位天使之所以站在太陽中，是因為成吉思汗是太陽之

⼦(那羅週期)，⽽天使作為其僕⼈出現該處。


讀者注意到，這位信使的名字只有他⾃⼰知道。這種習俗本質上是東⽅的。


34.  

我看⾒七位天使站在上帝⾯前，各⾃得了七⽀號⾓。拿著七號⾓的七天使準備吹

號。第⼀位天使吹號，隨即冰雹與火摻雜著⾎降下，投在地上，三分之⼀的⼟地被燒

毀，三分之⼀的樹⽊被燒毀，⼀切青翠的園圃都被火焚毀。第⼆位天使吹號，⼀座燃

燒的巨⼤⼭岳被投進海裡，三分之⼀的海變成了⾎，三分之⼀的海中⽣物死去，三分

之⼀的船隻被毀。第三位天使吹號，有⼀顆巨⼤的星從天⽽降，像明亮的火把，落在

三分之⼀的江河和⽔泉上，此星名為「苦艾」，三分之⼀的⽔變為苦艾，許多⼈因⽔

變成毒⽽死。第四位天使吹號，三分之⼀的太陽被擊打，⽉亮和星辰的三分之⼀變為

⿊暗，⽩天有三分之⼀沒有光照，夜晚也是如此。我⼜看⾒，有⼀隻鷹在天空中⾶

翔，⽤洪亮的聲⾳⾼喊：「禍哉！禍哉！禍哉！地上的居⺠有禍了，因為還有三位天

使要吹號。」


注釋：


七位吹號天使


此段落展現了七位天使的異象。天使⼀詞象徵著⼒量或時代的具象化，不⼀定指

具體的個⼈。此段代表在穆罕默德和成吉思汗降臨後，即將發⽣的重⼤事件。正如耶

穌在被篡改的經⽂中預⽰了「兩把劍」（⾒前⽂596），此後便是戰爭與征服，⼈們

因⾃⼰犯下的罪⾏⽽⾃我懲罰。⾸先是⼗字軍東征：其數量以冰雹象徵，殘暴以火象

徵。總共有五次——公元1096、1147、1188、1202、1248年。⽂中⽤強烈的意象描繪

了他們對穆斯林（其聖潔顏⾊為綠⾊）的⾎腥毀滅。樹⽊和園圃展現了⼟地的美麗與

豐饒，⼤地象徵國家和領⼟，樹⽊和園圃則代表貴族與平⺠。這裡還預⽰了歷史上最

可怕的「⿊死病」，於1347年在中國南部爆發，席卷整個亞洲，蔓延⾄全歐洲，甚⾄

傳入格陵蘭島，直達北極。北極嚴寒反⽽助長了其威⼒，全球三分之⼆的⼈⼝因此消

失。在此之前⼗年，即1337年，出現⼈類⾸次記載的彗星。之後，1370年，預⽰帖⽊

兒（號稱「毀滅者」）的出現。⽂中「海」象徵廣⼤⼈⼝的⼤陸，這位征服者造成的

⼈命損失，⽤毀滅了三分之⼀⼈⼝來象徵。屠殺的⼈數超過⼀百萬，僅⼀天就冷⾎殺

害了⼗萬俘虜。據說帖⽊兒向東遷營時，軍中王⼦和將領向他報告，⾃渡過印度河以



來，營中⼜多了⼗萬俘虜，這些俘虜前⼀天⾒帖⽊兒被圍攻時曾歡呼雀躍，因此極可

能在戰⾾時倒⼽。殘忍的帖⽊兒本可采取其他措施，卻下令將⼗五歲以上者全部處

死，於是那⼀天，⼗萬⼈慘遭屠戮（⾒《印度斯坦史》卷⼆第六章）。阿布爾加⿑也

記載了同樣的事件：帖⽊兒下令屠殺⼗萬異教奴隸，⼤清真寺被焚，異教徒的靈魂被

送入地獄深淵。頭顱被築成⾼塔，屍體則被拋給野獸和猛禽。


之後，預⽰了美洲的發現，以及基督教歐洲⼈對⼟著居⺠的殘酷屠殺。⼟著的宗

教（⽂中稱為江河與泉源）被毀滅，並被羅⾺和保羅的虛假可怕信仰所腐蝕。這些信

條是唯⼀真信仰的殘餘，隨著時間的推移被祭司們嚴重扭曲了。


本段還預⽰了納迪爾·沙。後⽂象徵著極⼤的罪惡。納迪爾在⽣命最後五年施⾏

極端暴政，將其勇敢的兒⼦⾥扎·庫利弄瞎，屠殺了成千上萬的⾂⺠，最終被⾃⼰的部

下暗殺。


在他之後，出現了⼀個著名的象徵——鷹。之所以採⽤此形象，是因為這即將宣

告法國命運中最重要的時期。


35.  

第五位天使吹號，我看⾒⼀顆星從天落地，並賜給他⼀把無底坑的鑰匙。他打開

了無底深淵的坑，煙從坑裡冒出，如同⼤火爐之煙，使太陽和天空變⿊。蝗蟲從煙中

出來，⾶到地上；得到如地上蠍⼦般的能⼒。它們受囑咐不可傷害地上的花園和各樣

青物、或任何樹⽊，只可傷害額上沒有神之印記的⼈。它們的毒刺如蟄⼈的蠍⼦。在

那些⽇⼦裡，⼈求死卻不得死；渴望死亡，死亡卻躲避他們。這些蝗蟲的外貌如預備

出戰的⾺，頭上如戴著⾦冠，有著⼈臉和女⼈的頭髮、以及獅的牙⿒。胸前有鐵甲，

翅膀聲如許多⾺拉著戰⾞奔騰。其尾如蠍，毒刺能傷⼈五個⽉。無底坑的信使稱王，

名為亞巴頓和亞破侖（意為「毀滅者」）。第⼀個災禍過去了，看哪，還有兩個災禍

要來！


注釋：


法蘭⻄帝國與拿破侖  


此時出現了⾰命的偉⼤產物和⾾⼠。讀者或許記得耶穌的話：「我曾看⾒撒但如

閃電從天上墜落。」此段所提到的星，正是指拿破侖，他將聰明才智⽤於地獄般的⽬



的，追求他個⼈的榮耀。其名為亞破侖「毀滅者」，實際上在原始《啟⽰錄》中就已

被預⾔。這裡預⽰的是1793年的法國⼤⾰命，極為⽣動地將其恐怖擬⼈化。此⼈開啟

了無底坑，也就是說，他釋放了法國軍隊，其⾏徑成為歐洲歷史上最⼤的災禍之⼀。

他們被比作蠍⼦，其最顯著的特徵是尾部末端的毒囊和銳利的毒刺，⽤以釋放囊中的

毒液。毒囊下⽅有兩個⼩孔，供毒液排出。蠍⼦的毒刺常常帶來劇痛。蠍⼦⾏走時，

無論是⾃衛還是捕食⼤型昆蟲，尾巴隨時準備攻擊。蠍⼦屬於蜘蛛類。


請讀者注意「不可傷害各樣青物」的命令。此前已提到，「青⾊」指的是穆罕默

德的追隨者，其神聖顏⾊為綠⾊，總是保護綠⾊。以下摘⾃拿破侖在埃及的公告，顯

⽰此預⾔的應驗：「埃及⼈⺠，有⼈說我是來毀滅你們的宗教，不要相信。要回答

說，我來是要恢復你們的權利，懲罰篡權者，並且我比⾺穆魯克更尊敬上帝、其先知

穆罕默德和《古蘭經》。告訴他們，所有⼈在上帝⾯前都是平等的。智慧、才能和美

德才是彼此之間的區別。」


這句「頭上如戴著⾦冠」極為特別。每個法國⼠兵都有贏得王冠的機會，正如拿

破侖⾃⼰所說，「每個⼠兵的背包裡都裝著元帥的權杖」（即蠍⼦的毒囊）。請注意

預⾔的精確性：他們並沒有真正的王冠，⽽是「如」王冠的樣⼦（即對王冠的野⼼和

希望）。這裡也暗指了法國軍隊兼具兇猛與柔弱的特質。在基托《百科全書》第⼆卷

第263⾴中，對於蝗蟲的描述極為貼切地反映了法國⼈征服歐洲時的肆意毀滅。蝗蟲

並不是因為饑餓⽽吞噬萬物，⽽是出於毀滅的狂熱。因此，其肆虐的主要動⼒是毀滅

⽽非食物，這也是它們的⽤處——它們實際上是雜食性的。劇毒的植物不成問題，它

們還會啃食那種會腐蝕獸⽪的⽑莨；毫無選擇地吞噬⼀切：植物、亞⿇、⽺⽑、絲

綢、⽪⾰等；普林尼說它們甚⾄會吃掉房屋的⾨，這並不誇張，因為它們確實會啃食

家具上的漆。它們將⼀切都變成碎片。但《啟⽰錄》中的蝗蟲比普通蝗蟲更具毀滅

性。它們有蠍⼦的尾巴。蠍⼦有八隻腳、八隻眼睛和⼀條長長的尾巴關節，尾端有尖

刺。這是所有昆蟲中最⼤、最惡毒的，外形有些像龍蝦，但極為醜陋。讀者若了解法

國國⺠議會的暴⾏及其內部的爭⾾和毀滅，會明⽩為何被比作蠍⼦。「五個⽉」意味

著⼀個短暫的時期，因為其暴⾏很快就耗盡了⾃⾝的⼒量。


36.

我⼜看⾒天上出現另⼀個異象，極其偉⼤奇妙：七位天使拿著最後的七災，使上

帝的正義得以完全實現。這些事以後，我看⾒天上⾒證者的聖殿⾄聖所開啟了。那七

位天使從殿中出來，⼿裡拿著七災，⾝穿潔⽩光亮的⽯制衣裳，胸間束著⾦帶。四活



物的其中⼀位將七個⾦碗交給七位天使，這些碗中盛滿了上帝的正義，是萬代的永恆

⽣命。殿中充滿了上帝的榮耀和⼒量所發出的煙；在七位天使降完七災之前，無⼈能

進殿。


注釋：


七位天使與最後七災


此時看⾒了七位天使帶著最後七災，也⾸次看⾒⾄聖所，象徵聖靈。這些天使⾝

穿⽯製衣裳，象徵其可怕的使命：在執⾏正義職責時，必須像⽯頭⼀樣堅硬冷酷。卡

比⾥信使⼿持⽪鞭也有同樣的象徵意義，如耶穌的鞭⼦。這鞭⼦也象徵太陽——信使

的源頭，意味著他掌握著強⼤⼒量，如太陽推動天體運⾏。因此，在埃及或其他地⽅

看到此形象時，應當明⽩這象徵著太陽的化⾝。這些純潔榮耀的諸靈，⽣活在上帝⾃

⾝光明烈焰中，若有絲毫邪惡，必會被焚毀；⽽他們從中走出，⾝披火焰耀眼的光

芒，如同⼀件純淨的衣裳。


37.

這時，拿著七個⾦碗的七天使之⼀前來與我交談，說：「過來，我將向你展⽰⼤

妓女所受的審判，她坐於眾⽔之上。地上的眾王都與她⾏淫，世上的居⺠也因她淫亂

的酒⽽沈醉。」他在靈中帶我到曠野去，我看⾒⼀個女⼈騎在⼀隻朱紅⾊的野獸上，

野獸滿⾝寫著褻瀆之名，有七頭和⼗⾓。那女⼈穿著紫⾊和朱紅⾊的衣服，⽤⾦⼦、

寶⽯和珍珠裝飾，⼿裡拿著⾦杯，盛滿她污穢的可憎與腐敗。她額上寫著⼀個名字：

「奧秘！巴比倫，⼤淫婦，地上⼀切污穢可憎物之⺟。」我看⾒那女⼈，醉於聖⼈和

伊撒⾒證者的⾎。此女⼈著實讓⽬睹之⼈震驚。天使對我說：「你為何驚奇？我要把

這女⼈和那七頭⼗⾓獸坐騎的奧秘告訴你。你所看⾒的那野獸，過去存在、現在不存

在、未來將從無底坑上來，最後歸於滅亡。凡居於世上、名字未記在⽣命之書上的

⼈，看⾒那過去曾存在、現在不存在、但將出現的野獸感到驚奇。」他⼜對我說：

「那淫婦所坐的眾⽔，是眾⺠、群眾、邦國和⽅⾔。你所看到的那女⼈就是⼀座⼤

城，掌管著世上的君王。」他⼜⼤聲喊道：「傾倒了！傾倒了！那⼤城傾倒了！她成

了魔⿁的住處，成了各樣污穢之靈的巢穴，各種污穢可憎之⿃的藏⾝之所。因為列國

都喝了她淫穢邪情的酒，地上的君王與她⾏淫，地上的商⼈也因她富饒的可憎之物⽽

致富。」




注釋：


描述世界⼤權⾸都及其命運預⾔


接下來是⼀系列的預⾔，讀者應當格外留意。⾸先出現的是那⼤妓女，我們之前

已略有提及，如今她被帶出來接受審判。這⼤淫婦就是巴比倫，意為「神殿之⾨」或

「神殿之庭」，是偶像崇拜和污穢的中⼼，當時已是龐⼤的城市，後來更是發展到極

其巨⼤的規模。祭司們每逢星期四都會為其神明獻上「兒童祭」；雖然格塞尼烏斯誤

以為這是神的名字，其實只是獻祭的稱呼。這座城市和其罪⾏都在此處被譴責，⽽

「奧秘」⼀詞指的是真正的巴比倫。⼀般認為的巴比倫建城年代是錯誤的；但要注

意，這裡「巴比倫」指的是巴比倫尼亞，是當時⼀切虛假偶像崇拜的中⼼。這段預⾔

也暗指⼤英帝國，是「朱紅⾊的獸」，無論在世俗還是靈性層⾯，在許多⽅⾯都與巴

比倫和羅⾺教廷相似。這種雙重、三重、甚⾄多重的象徵應⽤，符合天意的安排，讓

每⼀個被造物儘可能達成多個⽬的。女⼈騎在獸上的形象，也暗指異教羅⾺，可⾒於

其錢幣和獎章上。


38.  

我⼜聽⾒另⼀個聲⾳從天上說：「我的⼦⺠啊，你們要從她之中出來，免得與她

同罪，免得也受她將受的災殃；其罪惡滔天，神已經記住她的惡⾏。她怎樣待你們，

你們也要怎樣待她；要照其⾏為加倍地報應；她杯中調製了什麼，就給她雙倍分量。

她如何榮耀⾃⼰，奢華享樂，就以同等的痛苦和悲哀報應。她⼼裡說：「我坐了皇后

的位，並不是寡婦，必不⾄於悲哀。」然⽽她的災殃在⼀天之內⼀⿑來到：死亡、悲

哀和饑荒，她必被火完全焚燒；因為審判她的主神⼤有能⼒。  


地上的君王曾與她⾏淫、⼀同奢華，看⾒她被焚燒的煙，因害怕其所受的痛苦，

就遠遠地站著，說：「哀哉！哀哉！這⼤城，這堅強的城啊！⼀⼩時之間，你的審判

就來了。」


地上的商⼈也都為她哀哭悲傷，因為再也沒有⼈買他們的貨物了；包含⾦、銀、

寶⽯、珍珠、細⿇布、紫⾊布、絲綢、朱紅⾊布、各樣香⽊、象牙器⽫、貴重⽊頭、

銅、鐵、⼤理⽯的裝飾、⾁桂、⾖蔻、香料、香膏、乳香、酒、油、細⾯、⼩麥、

⽜、⽺、⾺、⾞，以及奴仆和⼈的靈魂。你靈魂所貪愛的秋天果實都離你⽽去；失去

⼀切華美和輝煌的珍寶，再也尋不著了。  




販賣這些貨物、因她發財的⼈，因害怕她所受的痛苦，就遠遠地站著，哭泣哀

號，說：「哀哉！哀哉！這⼤城啊，曾穿著細⿇、紫⾊、朱紅⾊布，佩戴⾦飾、寶⽯

和珍珠；⼀⼩時之間，這麽⼤的財富就歸於虛無了。」


每位船長、所有航⾏⾄該處的⽔⼿、所有在海上⼯作的⼈，都遠遠地站著，看⾒

她被焚燒的煙，就喊著說：「有哪⼀座城能比這城⼤呢？」他們把塵⼟撒在頭上，哭

泣哀號，說：「哀哉！哀哉！這⼤城啊，凡在海上有船的，都因她的奢華財寶⽽發

財；⼀⼩時之間，她就變為荒場！」


天界哪，你要因她⽽歡喜！聖者、使徒、先知們啊，你們也要歡喜！因為神已經

為你們伸了冤，審判了她。


注釋：


惡⼈哀嘆其覆滅


39.  

⼀位⼤能天使舉起⼀塊⼤磨⽯般的⽯頭，扔進海裡，說：「這座⼤城將如此猛烈

的毀滅，再也找不到。再也聽不⾒彈琴的、作樂的、吹笛的、吹號的聲⾳；尋不到各

樣⼿藝⼈的蹤影；再也聽不⾒磨⽯的聲⾳；看不⾒燈光；在你居所中，再也聽不⾒新

郎和新娘的聲⾳。你的商⼈曾是地上尊貴之⼈，但萬國都被你的邪術迷惑了。先知、

聖者和地上⼀切被殺之⼈的⾎，在她裡⾯發現。她將永遠無⼈居住，許多世代無⼈進

入，也無牧⼈牧放其間；只有野獸安歇於此，哀鳴的⽣物居住，⿁魔跳舞，無尾猿棲

息，刺猬在你房屋中築巢。」


就在那時，發⽣了⼤地震，城的⼗分之⼀部份倒塌；在地震中有七千⼈喪命，其

餘開始懼怕，將歸榮耀與天界的神。第⼆樣災禍過去了，看哪，第三樣災禍快要來

了。


注釋：


毀滅天使的挽歌


然⽽，所有⽬睹上帝審判的⼈都會欣喜，因為正如《啟⽰錄》中所預⾔的，與基

督為敵的權勢終將從世上消失。可能有⼈會認為，巴比倫的⾼度⽂明與奢華景象，並

不符合⼀般認為的《啟⽰錄》成書原始時代。但事實並非如此。正如《瓦爾⽪古典期

刊》中的⼀位作者所說，即使在最遙遠的年代，也能發現⼈類奢侈的傾向。在亞伯拉



罕的時代，亞洲的⼟著居⺠就被描述為擁有各種珠寶和⾦銀器⽫。在以撒的時代，記

載著華麗且帶有香氣的服飾，以掃的衣服屬此類，利百加讓雅各穿上。因此，即使在

最久遠的年代，香料或芳香之物已在東⽅⺠族中出現。在約瑟的時代，埃及⼈擁有昂

貴的珠寶、⾦銀器⽫、華麗的織物和香料，並有⼤量奴隸侍奉。這些⼈居住在豪華的

宮殿中，有專⼈管理家務。出⾏時，隨從眾多，前有傳令官向眾⼈宣布出⾏的緣由。

在此時期，法老的宮廷呈現出極為壯麗輝煌的景象。


40.  

我彷彿站在海攤的沙上，看⾒⼀個野獸從海中升起，有⼗個⾓和七個頭，⾓上戴

著⼗個冠冕，頭上寫著褻瀆的名字。我所看⾒的野獸外貌如豹，有著如熊的腳，如獅

的⼝。龍將⾃⾝能⼒、寶座和⼤權柄都給了它。接著該獸的⼀個頭似乎受了致命的

傷，但此傷卻得了醫治，全地都驚奇地跟隨那獸，並崇拜賜給獸權⼒的龍，也敬拜那

獸，說：「誰能媲美此獸，誰能與之爭戰呢？」他被賜予了⼀張⼝，說著誇⼤且褻瀆

⾄⼀上帝的話，並被賜與權柄，可以發動戰爭，持續四⼗⼆個⽉。於是他開⼝向⾄⼀

上帝說褻瀆的話，褻瀆神的名、神的⾄聖所、和與神住在天界的⼈。他⼜被允許與聖

者爭戰並且得勝；於是他管轄各族、各⽅⾔、各⺠、各國。凡住在地上的⼈都崇拜

它，他們名字沒有記在⽣命之書、也非創世以來犧牲的羔⽺。凡有耳的，當聽！擄⼈

的必被擄去，持⼑殺⼈的必被⼑殺——此為聖⼈的忍耐和信⼼。


注釋：


⼤英帝國的象徵性異象


接下來是則宏⼤預⾔。此為⼤英帝國，其古老的徽章是豹，如今由許多⺠族組成

聯合體，以熊之腳和獅之⼝象徵：⼗⾓七頭。此獸和隨後的獸，是地球上曾出現的兩

⼤海上強權，因此在異象中，先知在海邊沙灘上⾒到它們。這描述何等貼切！他頭上

寫著褻瀆的名號——「天佑吾權」——這是最褻瀆的稱呼，將英國勢⼒貪婪、嗜⾎、

殘暴的右⼿，與上帝聯繫在⼀起。⼗七、⼗八世紀時，英國⼈在印度掠奪、不敬虔與

放蕩，當地⼈視之為從地獄放出來的惡魔，專⾨來蹂躪其海岸。（引⾃《⽪爾遜論不

信仰》，第415⾴）請注意，此反神論帝國擁有的頭和⾓數量，與之前出現的巨龍相

等。再看它所具有的⼒量。熊的巨⼤⼒量主要在於腳和爪，⽽獅⼝則能像鐵鉗⼀樣緊

緊咬住獵物。這象徵著英格蘭的各種特質。⽂中提到巨龍賦予了權柄，巨龍代表無神

論或否認上帝，保羅主義正是如此，英國在傳播這種有害異端⽅⾯勝於任何國家。

「⼀個頭受了致命的傷」預⽰了失去美洲殖⺠地；或者，也可能意味著教皇制曾是它



的⼀個頭，雖然受傷卻⼜復原了。保羅主義對⼀神論的仇恨，表現於本段中「它開⼝

褻瀆⾄⼀上帝」。保羅主義者——即絕⼤多數⾃稱為基督徒的⼈——完全無視對上帝

的崇拜。到處都是祭祀死⼈的廟宇，卻沒有⼀座是獻給上帝的。因此，先知稱這種迷

信為「褻瀆⾄⼀上帝」；例如在《英國國教三⼗九條信綱》第⼗⼀條與第⼗三條中所

載教義，是如此邪惡地否認上帝的正義。


41.  

我看⾒另⼀野獸從地底上來，兩⾓如同羔⽺，說話卻像龍。他施⾏第⼀個獸所有

的權柄，使全地和居⺠都拜那第⼀個獸，即受過致命傷卻醫好了的獸。他⾏了⼤奇

蹟，甚⾄在眾⼈⾯前從天降火⾄地。他被允許⾏這些奇蹟，以欺騙住在地上的⼈，並

命令這些⼈造⼀個像，崇拜那受過傷、且靠劍⽣存的野獸。他被允許將⽣命賦予野獸

的像，使之能夠說話和⾏動；凡是不崇拜野獸形象的⼈都將被處死。他⼜叫眾⼈，無

論⼤⼩、貧富、⾃主還是為奴，都在右⼿上或額上受⼀個印記，若無此印就無法買

賣：此印記是野獸的名字，或者是其數字，或者是其名字的數字。智慧在此顯現！讓

有智慧的⼈計算獸的數字，因為這是⼈的數字；其數字是　666（Chi-Xi-San）。


注釋：


美利堅帝國的象徵性異象


英國如此褻瀆地憑著信仰為所欲為，⽽非善⾏，已然背離上帝，其繼承者隨之出

現，是如今構成北美和南美的龐⼤未來帝國。請注意「Chi-Xi-San」這個數字是原始

詞匯。這是美洲紅種⼈語⾔中的原始名稱。這個詞的意思是：Chi，神；Xi，⼝；

San，太陽——即「神之太陽之⼝」或「神之⾔」，是這些褻瀆帝國⾃稱的虛偽名字。

⽤希臘數字表⽰則是666，或「三重那羅週期」，象徵這些偽信仰者所⾃詡的⾄⾼聖

潔。


本節及之後描述的事件，可⾒於穆爾的《印度諸神譜》第33號版畫。畫中天界信

使騎在老虎（我認為是豹）上，後者象徵太陽，如同《啟⽰錄》中的⾺；他⼀⼿持著

如蘆葦的長⽭（⾒第50節），另⼀⼿握著蛇（⾒第21節）。本節象徵的邪惡本質或野

獸，在畫中並非如《啟⽰錄》中所述偽裝成⽺羔，⽽是選擇了更具印度特⾊、符合其

宗教理念的偽裝——即⽜，象徵真理和神聖的外表；⽽其內在本質則是猿頭，意味著

它假裝⾃⼰是婆羅⾨（意為猿）的虔誠信徒，從⽽欺騙了許多⼈。當第 42 節所描述

的致命衝突來臨時，此獸與信使交戰，⽜頭被砍下，野獸的邪惡本性便暴露無遺，從



⽜的頸部中武裝沖出，試圖逃脫，卻被蛇咬住，並被劍與⽭制服，最終遭受本節所預

⾔的命運。接下來的兩幅版畫（第34、35號）也描繪同⼀事件。每⼀幅都極為⽣動地

詮釋了《啟⽰錄》此段落。我建議讀者親⾃查閱並⾃⾏判斷。


42.  

我看⾒了那野獸，以及地上的統治者；其軍隊聚集在⼀起，準備與騎⽩⾺的隨⾏

軍隊作戰。那野獸連同其假祭司被捉拿了，這些祭司在獸⾯前施展詭計，並迷惑佩戴

印記並崇拜野獸形象的⼈。他們都被活活扔進了火湖，燃燒著硫磺。其餘的⼈被騎⽩

⾺者⼝中出來的劍所殺，所有的⾶⿃都吃飽了他們的⾁。


注釋：


⼀神論之⼒最終推翻了⼀切邪惡的統治


第42節描述了野獸、其假祭司和蝗蟲對第⼗⼀位信使的攻擊——也就是對其教義

或⼀神信仰的攻擊；這些敵⼈在⽇常⽣活中都積極的破壞真理。他們發起攻擊，但正

如預料的那樣，最後被消滅了。希臘紀念了此預⾔，據帕烏薩尼亞斯所描述，當地有

救世主阿波羅的雕像，被稱為帕爾諾⽪烏斯，因為他曾將蝗蟲驅逐出⼟地。帕烏薩尼

亞斯說，這些昆蟲確實被驅逐了，並提到⽤了三種⽅式：風、火和寒冷。


43.  

我看⾒⼀位信使從天界降下，⼿中拿著無底坑的鑰匙和⼀條⼤鏈⼦。他捉住了那

龍，即古蛇，也稱控告者和撒但，將之捆綁了⼀千年，扔進無底坑，關閉起來，加上

封印，使他不能再遊蕩列國，直到滿⼀千年。


注釋：


上帝的第⼗⼆位信使，⻄元1800年


異象此時揭⽰了上帝賜給⼈類的第⼗⼆位信使，印度教徒稱他為持斧羅摩，穆斯

林稱他為伊瑪⽬·⾺赫迪，意為「聯合者」，也就是將所有神聖啟⽰匯聚為⼀體的⼈。

鑰匙象徵開啟和揭⽰神聖奧秘，同時也有神秘的象徵意義。普羅克洛斯在《太陽頌》



中提到這⼀點，他稱阿波羅（即救世主）為「⽣命之泉的鑰匙持有者」，即聖靈。這

把鑰匙的形狀類似⼗字架，古埃及⼈的鑰匙也是這種形狀。還有⼈說，在七道⾨後有

七個房間，存放著聖器，七個⼈負責保管這些鑰匙。


44.  

我⾒羔⽺站在錫安⼭上，與他同在的有⼗四萬四千⼈，額頭上寫著他與其⽗之

名。我⼜聽⾒天上傳來聲⾳，如同眾⽔之聲，⼜如⼤雷聲⾳；⼜如琴師彈奏豎琴之

聲，悠揚悅耳。眾⼈在寶座前、在四活物和古聖者⾯前唱新歌，沒有⼈能學這歌，除

了那從地上被贖的⼗四萬四千⼈以外。這些⼈未曾沾染婦女，如童貞般純潔；無論羔

⽺往哪裡去，他們都跟隨他。他們⼝中沒有謊⾔，無可指摘。


注釋：


追隨者的異象


第四⼗四節展開了⼀幅壯麗的異象，描繪即將成為第⼗⼆位信使追隨者的⼈。⼗

⼆乘以⼗⼆的數字只是象徵性的：其追隨者並不局限於這個數字。他們全都是純粹的

⼀神論者，因此額上銘刻著「⽗」的名字；所吟唱的「新歌」正是這部新的真理啟

⽰。他們因純潔⽽被比作童女。據蘇伊達斯記載，德爾斐的阿波羅神諭曾提及⾝著⽩

衣的童女。當時有⼈擔⼼敵⼈勝利後會洗劫神廟，上帝回答說：「我和我的⽩衣童女

會守護這裡。」這個答案曾讓古物學家困惑，但現在已不再是個謎。值得注意的是，

佛陀的僧侶也是童貞男性。


此信使的追隨者立於⼭上，也就是在⾼處、神聖⽽純潔之地，⾃那莊嚴之地俯瞰

四周；遠離塵世的卑微、⿊暗和苦難之事。


45.

我聽⾒天上聲⾳說道：「這是我的兒⼦，我要幫助他；這是我所揀選的，我的靈

魂已經接受了他；我已將我的靈置於他⾝上；他將為各國帶來公正的審判。他不喧

嚷，不揚聲，外⾯聽不⾒他的聲⾳；他不折斷壓傷的蘆葦，不吹滅將熄的燈火，⽽是

憑真理施⾏審判。他必將顯現光芒，不會氣餒；直到他在地上施⾏正義；萬國將信靠

他的名。」




注釋：


天上之聲宣告其顯現


  


為了堅定⾨徒們的信仰，天上傳來聲⾳，宣告這位信使作為天界救世主的⾝份

——隨後⼜展現出⼀幅新的景象。此景為⼀片透明的海洋：與先知最初看到的純淨透

明海不同，因為這裡混合了火。最初看到的海充滿了天界之靈，⽽這片海則聚集了剛

完成第⼀次升華的靈魂。因此，這片海（或層⾯）只是他們暫時的居所，以火焰為象

徵，為期⼀千年；在天界火焰中徹底凈化後，只要⼼思純潔無瑕，便能安然無恙地⽣

活其中，享受如同置⾝天界樂園的⾄福景象，最終便能再升⼀階，進入寶座前的透明

之海。他們在上帝豎琴伴奏下歌唱讚美詩，獻上神聖的禱告，部分的展現了在初級天

界中所享受的幸福。


46.  

我聽⾒天上另⼀聲⾳對我說：「寫下來：從今以後，在主裡死去的⼈有福了。」

聖靈也說：「是的，他們可以從勞苦中安息，善⾏永隨。」我⾒到摻雜著火的玻璃

海，凡戰勝那野獸和獸像、並棄絕了獸之印記和獸名數字的⼈，都站在玻璃火海上，

⼿裡拿著神的琴。他們唱著神仆之歌和羔⽺之歌，說道：「全能的主上帝啊，祢的作

為偉⼤⽽奇妙；祢是萬國之王，祢的道路正直⽽真實。主啊，祢是唯⼀的聖者，誰不

敬畏祢，不榮耀祢的名呢？萬國都要來敬拜祢，因為祢的法令已經顯明。」


注釋：


榮耀的信徒會眾


  


第44節和本節很⼤程度上成為了火的象徵性崇拜的基礎，最早由伏羲（⼜稱摩

奴，或者以諾）引入宗教儀式，後來由⼀位⾃稱「努瑪」的伏羲祭司帶入了意⼤利。


請注意，在本節中，天界發⾔者莊嚴宣告：⼈若要進入天界樂園，靠的是⾃⾝的

⾏為，⽽非他⼈代求或替代性功德。




47.

我⼜看⾒另⼀位天使在空中⾶，拿著永恒福⾳要傳給地上居⺠，就是各邦、各

族、各⽅⾔、各⺠族的⼈。他⼤聲說：「要敬畏神，將榮耀歸給祂，因為其審判之時

將近。要敬拜那創造天地、海洋和眾⽔泉源的主。」⼜有第⼆位天使緊隨其後，說：

「她已墮落，巴比倫已墮落：這偉⼤的城市已倒下：因為萬國都喝了她淫亂的烈

酒。」⼜有第三位天使跟著他們，⼤聲說：「若有⼈敬拜那獸和獸像，在額上或⼿上

受其印記，他也必喝上帝烈怒的酒，未參雜的倒入神憤怒的杯中。在聖信使和羔⽺⾯

前，他要在火與硫磺中受痛苦。」他們觀看地上的⼈，困苦、⿊暗、軟弱、憂愁，迷

霧隨之⽽來，無法逃脫⾃⾝的痛苦。受苦的煙往上冒，直到萬代。那些敬拜獸和獸

像、領受其名之印記的⼈，晝夜不得安息。此為聖⼈的忍耐，遵守神的誡命和對伊撒

的信仰。


注釋：


第⼗⼆位信使之後的天使異象


此處提出了普世宗教的理論，認可各⺠族的救世主。每⼀句都表明⼀神論是唯⼀

真實的信仰。經⽂的措辭明確、肯定、毫無歧義；為了消除疑慮，其他天使或信使迅

速跟隨，指出背棄此宗教的⼈已經滅亡。「⼤城」通常象徵邪惡的社群。


48.  

⾦香壇的四個⾓在神⾯前傳來聲⾳，對那持號的第六位天使說：「有四位天使被

捆綁在伯拉⼤河，請將其釋放。」於是第六位天使吹響號⾓，四位天使就被釋放出

來。他們早已被預備好，正等著那年、⽉、⽇、時，要殺死三分之⼀的⼈類。騎兵的

數⽬有兩萬萬，我聽⾒了此數⽬。  


在異象中，我看⾒那些⾺和騎⾺者，穿著火紅、藍和硫磺的鎧甲；⾺的頭如獅

頭，⼝中噴出火、煙和硫磺。三樣災害——火、煙、硫磺——從他們⼝中出來，殺死

了三分之⼀的⼈類。這些⾺的能⼒在於⼝和尾巴；其尾如有頭的蛇，有著傷⼈的毒

刺。  


其餘未被擊倒的⼈，仍不悔改所作所為，不停的崇拜⿁魔、和那些由⾦、銀、

銅、⽊、⽯所造，不能看、不能聽、不能走的偶像。他們也不悔改所犯的兇殺、邪

術、淫亂和偷竊。




注釋：


第六位吹號天使領受命令


這神秘的段落向信使揭開未來的帷幕，他聽⾒第六位天使吹號，隨即看⾒四位天

使，也就是四位即將出現、將以殺戮席卷⼤地的強⼤征服者。其中⼀位來⾃俄羅斯，

⼀位來⾃美洲，⼀位來⾃澳⼤利亞，⼀位來⾃歐洲。⼈若沈溺於惡習，便是敬拜⿁

魔。例如，酒⿁崇拜酒魔，守財奴崇拜錢魔。這些異象中的⾺和騎⼠並非真實的⾺，

⽽是戰爭中所⽤的⼒量。在古代，「⾺」⼀詞指戰爭器械時，同等於「衝⾞」或「攻

城槌」。因此，此預⾔以⾺和騎⼠為象徵，所披的火、藍、硫磺⾊鎧甲，極為貼切地

預⽰了使⽤火藥和⼤炮，並展現這些武器在戰爭中的形態、作⽤⽅式和毀滅⼒量。這

無疑是對火藥、火棉、或其他可怕戰爭爆炸物的驚⼈預⾔。


這裡所有的意象都是東⽅的，⽽非猶太的。印度教經典中充滿了對「⿁魅」的描

寫，這些存在有的像⼈，有的長著⾺臉，有的像駱駝，有的如蛇等；有的則是⾺⾝⼈

⾯。


49.  

第七位天使吹響號⾓，天上傳來洪亮聲⾳說：「⼈間的國度已成為上帝和其受膏

者的國度；將統治世世代代。」 ⼆⼗四位古聖者坐在神⾯前寶座上，俯伏在神⾯前敬

拜，說：「全能的主神啊，祢昔在、今在、以後永在，我們感謝祢，因為祢執掌⼤權

並統治。萬國都發怒了，但祢的時刻已經來臨；審判死者之時已到；祢要賞賜祢的僕

⼈—眾先知和眾聖者，以及那些敬畏祢名的⼈，無論⼤⼩；並剷除世上的腐敗者。」  


上帝的殿在天上開了，在殿中看⾒了祂的約櫃：有閃電、聲⾳、雷轟、地震，還

有⼤冰雹。


注釋：


第七號⾓吹響  


這⼀段預⾔表明，在世界終結之前，天界⼦⺠將在地上⼤⼤增加。在異象中，出

現了聖靈活躍光輝的象徵，顯現在⾄⾼者的殿中。這構成了⼤秘儀的最終景象。




50.

有⼈賜給他⼀根如杖的葦⼦；⼀位天使站著說：「起來丈量神的殿、香壇和在殿

中敬拜的⼈；但殿外的院⼦不要丈量，因為這屬於外邦⼈。」我看⾒⼀朵⽩雲；雲上

坐著⼀位如⼈⼦，頭戴⾦冠，⼿拿快鐮。他說：「拿出鐮⼑，因為收割的時候到了；

進去踐踏葡萄，因為榨酒池已滿；審判⾕中響起喧嚷之聲，因為主的⽇⼦近了。⽇⽉

昏暗，群星無光；主必從錫安呼喊，天地都將震動。」


注釋：


劫滅序幕


第⼗⼆位信使⼿中拿著「如杖的葦⼦」。這根杖象徵著他是救世主。赫爾墨斯總

是⼿持權杖。由此產⽣了「杖⼘術」，即⽤杖或棍進⾏的占⼘，這成為早期的⼀種魔

法⽅式。


這裡提到的聖殿，並非如克拉克博⼠及聖經注釋家們誤以為是耶路撒冷聖殿，⽽

是指天界忠信真實之⼈的聖殿；在神秘意義上，也指「神臨」。先知在此中看⾒⼀朵

美麗的⽩雲，⾦⾊、明亮且輝煌。這正是天界雲彩，如先前托特所呼喚的，本質與彩

虹相同。因此，古代的半⼈⾺——象徵化⾝的救世主，半⼈半⾺，即半⼈半⽇（⾺⾃

古被視為太陽的象徵和聖物）——據說在雲上孕育⽽⽣。此處「天界之雲」顯然指聖

靈本⾝。⼈⼦顯現，⼿持鐮⼑，如⾝穿⽩衣的德魯伊或佛教僧侶，⽤⾦鐮⼑採摘槲寄

⽣，正如⽂中所述：「⾝著⽩衣的祭司攀樹，⽤⾦鐮⼑割下槲寄⽣。」（普林尼《⾃

然史》17卷44節）這正是埃及雕塑和壁畫中所⾒的那把⼑。


51.  

⼜有⼀位天使從殿中出來，⼤聲對那坐在雲上的說：「伸出你的鐮⼑收割吧，因

為收割之時已到，地上的莊稼已成熟。」那坐在雲上的就把鐮⼑扔在地上，地上的莊

稼就被收割了。⼜有⼀位天使從天界的殿中出來，也拿著⼀把鋒利鐮⼑。還有⼀位天

使從祭壇出來，掌管著火。他⼤聲對拿著鋒利鐮⼑的天使說：「伸出你那鋒利鐮⼑，

收取地上葡萄樹的果實吧，因為葡萄已經成熟了。」那天使就把鐮⼑扔在地上，收割

了地上的葡萄，扔進上帝正義的⼤酒醡裡。酒醡在城外被踐踏，⾎從酒醡中流出，⾼

⾄⾺的韁繩，延伸了⼀千六百弗隆。




注釋：


第⼗⼆位信使之後的其他天使異象


壓榨葡萄與撕扯⽺⽑都象徵著分散；也許正是此原因⽽將葡萄奉獻給酒神巴克

斯。葡萄被壓榨之前，是聚集於⼀體的狀態；⽽被壓榨成汁後，象徵原本完整聚集的

東⻄被分散開來。因此，這段經⽂的含義是：此時將宇宙間所有分散和墮落的靈重新

聚集；⼤災難即將來臨，神的審判之時已經到來。


在狄奧多羅斯·⻄庫魯斯的著作第三卷第197⾴中，據說狄俄尼索斯曾率軍遍⾏天

下，⼀路教導⼈們種植葡萄樹，以及如何榨取葡萄汁並儲存在合適的器⽫中——也就

是教導⼈們如何從知識中提煉智慧，並由睿智⽽聖潔的信使將其廣泛傳播。


52.  

羔⽺揭開了第五印，我看⾒在香壇底下，有⼀些靈魂


因遵循上帝的話語與⾒證⽽犧牲。他們⼤聲呼喊說：「聖潔真實的主啊，要何時

才會審判地上的居⺠，為我們的⾎伸冤呢？」於是他們被賜予⽩衣，有⼈對他們說，

還需再安息片刻。  


有⼀位古聖者對我說：「這些穿⽩衣的是誰？他們從哪裡來？」我對他說：「我

主，你知道的。」他對我說：「這些⼈是從⼤患難中出來的，他們⽤羔⽺的⾎把⾃⼰

的衣裳洗⽩了，因⽽他們現在在神的寶座前，在其殿中⽇夜事奉祂；坐在寶座者與他

們同住。他們不再饑渴，不受烈⽇和炎熱傷害，因為寶座中的羔⽺必照顧他們，引導

⾄活⽔的泉源；神也必親⾃擦去他們全部的淚⽔。」


注釋：


第五印的開啟


⼀個宏⼤⽽安慰⼈⼼的異象此時展現，描繪被羔⽺之⾎洗淨的⼈。此「⾎」象徵

著真理，是神⾃⼰的⽣命之⾎。若有⼈說這是指⼗字架上的⾎，必須先說明衣服⽤⾎

洗過如何變⽩。詩⼈彭斯表⽰，每次讀到接下來的⽂字，特別是最後⼀句，他都感動

得流下感恩和敬畏之淚，這如此真實地描繪了「⼀切-⽗」的慈愛——「神要親⾃擦

去他們全部的淚⽔。」




53.

我聽⾒洪亮聲⾳從殿中傳出來，吩咐那七位天使說：「看哪，主必使世界荒廢，

變為曠野；祂要揭露其⾯貌，分散其居⺠；百姓與祭司等同，少年與主⼈無別，婢女

與女主⼈相等。買主與賣主、借貸者與債主、⽋債與債主都無分別。⼤地必全然荒

涼，地⼟必徹底荒廢，因為這是主親⼝所說。⼤地哀號，世界敗壞，地上的尊貴者也

悲傷，因為地上的居⺠犯罪，違背律法，破壞法令。因此，你們要前往將上帝正義的

七碗倒在地上。」


注釋：


向七位天使下達的命令


此時來到了萬物最後復歸的序幕，掌管聖碗的天使們接到命令。這些碗及其帶來

的災禍，新教的解經家們解讀為教皇權⼒的毀滅，覆述了《啟⽰錄》的解讀。本以為

天使已滿⾜於將神秘妓女巴比倫徹底毀滅，事實不然，他們總要她⼀次⼜⼀次地被毀

滅。這裡所提到的七碗，預⽰著遙遠未來的事件——發⽣在物質世界的解體之前。我

們知道，這種解體是周期性的，地質學告訴我們，此情形在長期循環中必然發⽣，為

地球表⾯的更新、更⾼的⽣命狀態做好準備。


爾後莊嚴⽽強⼤的聲⾳傳來；預⽰著⼈類世界即將改變：宣告著普遍平等和萬物

終結。


54.  

第⼀位天使前去，把碗倒在地上，使帶有野獸印記、敬拜獸像的⼈遭受嚴重、邪

惡和可怕的災禍。第⼆位天使把碗倒在海裡，海就變成了死⼈的⾎，海中所有⽣物都

死去。第三位天使把碗倒在江河和⽔泉上，⽔都變成了⾎。我聽⾒眾⽔的天使說：

「聖潔的主啊，祢昔在、今在，祢的審判是公正的，他們曾使聖徒和先知流⾎，因⽽

祢給他們⾎喝，這是應得的。」我聽⾒從香壇傳來聲⾳說：「是的，主上帝，全能者

啊，祢的審判真實⽽公正！」第四位天使把碗倒在太陽上，太陽被賦予了⼒量⽤其火

烤⼈。⼈被⾚熱所灼，卻仍褻瀆掌管災難的上帝之名，不悔改，也不將榮耀歸給上

帝。第五位天使把碗倒在野獸的寶座上，其國度便陷入⿊暗，⼈因痛苦咬⾃⼰的舌

頭，⼜因痛苦和惡瘡⽽褻瀆天界的神，卻仍不悔改⾃⼰的惡⾏。第六位天使把碗倒在

廣⼤的以弗海上，⽔就乾了，為黎明諸王預備道路。我⼜看⾒三個污穢的靈如青蛙



般，從龍⼝、獸⼝和假先知⼝中出來；它們是⾏奇蹟的邪靈，前往普天下諸統治者之

處，加以聚集，以便在全能主的⼤⽇⼦裡參戰抵抗。聚集之處叫做「哈米吉多頓」。

第七位天使把碗倒在空氣中，產⽣閃電、響聲、雷轟，也有極其猛烈的⼤地震，是⼈

間前所未聞。⼤冰雹從天⽽降，每塊約重達⼀他連得；⼈因冰雹的災難就褻瀆神，因

此災禍嚴重。


注釋：


七位天使將碗倒出


55.

羔⽺揭開第六印的時候，⼤地持續發⽣劇烈的地震；太陽變⿊，如同粗⽑⿇布；

整個⽉亮變得如⾎般；天上的星辰墜落到地上，如無花果樹被⼤風搖動，未熟的果⼦

紛紛掉落。地上的眾王、⾸領、千夫長、富⼈、壯⼠、以及奴仆和⾃由⼈，都藏⾝在

⼭洞和巖穴中。他們對⼭和洞穴說：「倒在我們⾝上吧，把我們藏起來，我們不想⾯

對寶座上的⾯容與羔⽺的憤怒，因為祂⼤怒的⽇⼦已經到來，誰能承受得住呢？」


注釋： 


第六印的開啟。


56.  

我看⾒了許多寶座，有⼈坐在其上，並受了審判；我⼜看⾒被斧頭砍殺者的靈

魂，他們是伊撒和上帝救世主的⾒證者：他們沒有向那獸屈服，也沒有拜它的像，更

沒有在額上或⼿上受其印記；他們與受膏者⼀同活著並統治⼀千年。其餘的死⼈直到

⼀千年完結才復活；此為第⼀次升天。能在第⼀次升天歸向神的⼈，是有福且聖潔

的：不受第⼆次死亡的影響；他們要作上帝與其受膏者的祭司，與他統治⼀千年。⼀

千年完結後，撒但將被放出牢房，出來迷惑地上四⽅的列國，即歌⾰和瑪各，聚集列

國爭戰，⼈數多如海沙。他們上到地⾯，圍住聖者之營和蒙愛之城；神從天上降下

火，把他們燒滅。控告者欺騙他們⽽被扔在硫磺火湖裡，即野獸和假先知所在之處；

他們必晝夜受痛苦，直到萬古千秋。




注釋：


為真理殉道者的異象


  


「被斧頭砍殺」不應從字⾯理解；⼈在追求真理或⾒證神的過程中，所經歷苦

難、貧乏或困擾，實際上便是「被斧頭砍殺」。這象徵著各種形式的殉道，無論是死

亡，還是失去世俗的前途，這種考驗或許比真正的刑場更為艱難。「此為第⼀次升

天」這句話清楚地揭⽰，這與塵世千禧年無關。整段經⽂極具神秘⾊彩，絕不可按字

⾯解釋；但此處不作詳細闡釋。柏拉圖（《斐德羅篇》）說，當⼈們結束第⼀次⽣命

後，會被帶去受審；被判決後，有些⼈下到地底受罰，為⾃⼰的罪受苦；⽽另⼀些⼈

則被帶到天界某處。《往世書》中也有靈魂來世崇⾼境地的⼀瞥；雖然其中並非毫無

謬誤，但我希望即便最遲鈍的⼈，也能深深體會這偉⼤的概念：將寶⽯般純凈的靈魂

與⾄⾼存在合⼀。⽤第九位信使的話說：「我與⽗原為⼀。」


引⽤如下：


『⼈的⼼智若能被神聖知識照亮，並通過虔誠的冥想洞悉萬物本質，便是超脫死

亡，與⾄⾼存在的不朽本質合⼀。因此，欲獲此知識，修⾏者應端坐於合適之地，⾝

⼼不動，正襟危坐，完全控制⾃⼰的欲望，遵從導師教誨，內⼼純凈，無所執著；如

此專注冥想那不可思議、不可感知、永恒、安樂、寧靜、不朽的本體——神聖知識的

源泉；那無始無終、永享福樂、值得⼀切讚美的本體。無論被視為濕婆（⾄尊、三

眼、⿊頸、毀滅者）或其他主神，專注冥想於此，將獲得神聖知識，驅散所處的幻象

⿊暗；並將確信那本體即是梵天、濕婆、因陀羅，不變且⾃為⾄尊；亦是毗濕奴、⽣

命氣息、時間、火與⽉；是過去、現在、未來直到永恒的⼀切。知曉此理者得以超脫

⽣死，別無他途。萬物皆為靈，靈魂需體悟到⼀切皆為靈，別無他物，⽅能與⾄⾼存

在合⼀。以靈魂為下⽊，神秘之「唵」為上⽊，通過⼆者的摩擦，消除懷疑，得到真

知。屆時，⼈們將明⽩：祂以幻覺使萬物呈現為物質形態；⽽此⽣如夢，⼈們沈溺於

飲食與享樂；但⼀旦覺醒，這些樂趣便不復存在，因為此⽣的歡樂如夢⼀般虛幻；正

如在深度睡眠中無夢，透過虔誠冥想⽽從幻覺中醒來的⼈來說，這些幻象也會消失。

因此，在夢境、深度入定、覺醒⾃性三種狀態中，靈魂⾃在遊樂，直到與那⾄福、智

能、不可分割、普遍的本體合⼀——萬物由此本體⽽⽣，包括氣息、⼼智、感官、以

太、風、火、⽔、地及其所含⼀切。當你從幻覺之夢中覺醒、被神聖知識所照亮時，

你將明了⾄⾼永恒的靈是唯⼀、普遍的聖所（或帳幕），⽽你⾃⾝即是那靈；如此確

信，便能從幻覺之縛解脫。那時你將知曉，唯有我是享樂之對象、享樂者與喜樂本

⾝；永遠幸福，是存在的本源；萬物由我創造、維繫，最終也將毀滅；除我之外別無



他神：因我比⾄⼩更⼩，比⾄⼤更⼤，普遍且奇妙；我是亙古常在者，原初男性，⾄

⾼者，擁有光輝與幸福的形態。無⼿無⾜，我的⼒量不可思議；無眼⽽能⾒，無耳⽽

能聞。我知曉萬象之本性，卻無物能知我的真正本質，因為我是不可思議者。我是

《吠陀》與其中的神聖知識。善惡不染於我，⽣死不繫於我，地、⽔、火、風、以太

於我亦無所依。若能了解聖靈的⾄⾼、神秘、奇妙、不分割、無⼆、全能、既非有亦

非無、安住於福、無垢全能的本質，便能獲得消除幻海的神聖知識，獲得究竟的⾄

福。


57.  

當羔⽺揭開第七印時，天界寂靜約有半⼩時，隨後洪量聲⾳從天界聖殿的寶座發

出，說：「成了。」於是各海島逃遁，眾⼭也不⾒了；天如卷軸般卷起消逝，所有的

⼭和海島都被挪移離開本來之處。我觀看⼤地，⾒其空虛；⼜觀看天，已無光明；我

觀看群⼭，⾒其震動；所有的丘陵也都搖撼不安。我觀看，⾒地上無⼈；天上的⾶⿃

也都⾶逃了。


注釋：


第七印的開啟與劫盡終結


第七印已被揭開，展現種種奇景後，隨之⽽來的是莊嚴的寂靜。  


這裡所提到的寂靜，正是佛教所說的涅槃，或極樂的境界——這是天界⼦⺠在冥

想上帝的超凡美麗中所獲得的：在此境界中，靈的⼀切⼒量都沈浸在神聖美麗中，勘

比天堂之夢。  


在這些事之後，⼀切歸於虛無；此劫已盡。⾄於是否會再次以物質形態更新，如

同現今的宇宙，並未明⾔——這深藏於上帝胸懷中，無法窺⾒。按照古老的信仰、並

從已發⽣的事類推，無疑還會有新的開始，也憑神⾃⼰的話：「我⽣⽽死、仍是萬世

的⽣命。」（《啟⽰錄》，第⼆節）


維吉爾在⼀⾸詩中描述了世界新週期的開始，此詩是從異教最深奧的宇宙起源論

借來的：將會有另⼀隻⽅⾈到來，載著被揀選的英雄，由另⼀位舵⼿掌舵；還會有新

的戰爭，偉⼤的阿喀琉斯將再度被派往特洛伊——也就是說，聖靈將展現光芒，懷裡

是天界的化⾝，由上帝作領航者；將會有卡比⾥聖戰，正義的信使將再次出現在邪惡

的堡壘前。




58.

我看⾒⼀個偉⼤寶座，潔⽩⽽輝煌，其榮耀充滿天界；在寶座之上，熾天使環繞

⽽立；各⾃有六個翅膀：兩個遮臉，兩個遮腳，兩個⾶翔。他們彼此呼喊說：「聖

哉，聖哉，聖哉，萬軍之主！全地充滿其榮耀。」我便說：「哀哉，我完了；我是個

嘴唇不潔之⼈，住在嘴唇不潔之⺠中；我親眼看⾒了萬軍之主的威嚴。」其中⼀位熾

天使⾶到我跟前，⽤鉗⼦從香壇取下炭火，觸碰我的⼝，對我說：「看哪，這炭火已

觸及你的嘴唇，罪孽已除盡，⼀切過犯都已潔凈。」


注釋：


主上帝的威嚴顯現


此刻展現出真正榮耀的景象。此乃上帝的寶座，先知⾸次親眼得⾒。柏拉圖在

《斐德若篇》中，明確提及此莊嚴顯現，證明這是秘儀的⼀部分。他說，當我們連同

蒙福的聖合唱團獲得此幸福異象與冥想時，才有資格⽬睹最輝煌的美麗。我們的確與

聖者⼀同參與了這神聖景象；在秘儀中接受啟蒙後，可稱此為最蒙福的秘儀。保持本

性純潔、擺脫未來可能遭遇的邪惡⼲擾，⼀同慶祝神聖的盛宴。此神聖的啟蒙使我們

得以⽬睹完整、純粹、不動且蒙福的異象，沐浴在純凈的火光之中；我們⾃⾝也純潔

無瑕，擺脫了所謂「⾝體」的束縛，此⾝如同牡蠣殼般相連。泰勒在其譯⽂中補充

道：由此可推知，冥想中最崇⾼的部分，就是親⾒諸神被光輝所環繞；這象徵了德⾏

靈魂在未來狀態中，將不斷享有此異象，即便⾝處沈重⾁⾝也偶能窺⾒⼀⼆。


這寶座被熾天使——火焰燃燒的有翼蛇——環繞著，貼切地描繪這些神聖存在的

明亮、壯麗、旋轉與輝煌。法伯說，「熾天使」⼀詞意為「⾶蛇」，這種存在極為美

麗，光彩如同磨亮的黃⾦，太陽光照射下彷彿火焰，在空中迅速⾶翔。韃靼⼈的「瑪

哈拉」或「⼤神」，常被描繪為被⼀條蛇環繞，象徵著永恒或聖靈。中空的柱⼦纏繞

⼀條蛇，其女陰形狀的⼝吐出火焰，是「⼆合⼀者」的象徵，⾒丹卡維爾的獎章，第

⼆⼗⼆版畫，第6號。此詞與「蛇」同義，無疑是奧菲特派（蛇信仰或龍崇拜）普及

於世的原因之⼀。古⼈將蛇視為極具益處，⽤以代表卓越的技能與知識。


「我⾒到了萬軍之主的奧秘」這句話值得注意。須知，先知⼀開始只⾒到聖靈的

寶座；⽽今，⾄⾼者彷彿親臨，特別揀選他，成為⾸位神聖的真理先知。此處描繪了

崇⾼的永恒者。⼀位敏銳的作家評論道：是誰想出如此獨特奇怪的想法，認為有數百

萬個世界需要全能神的保護，⽽祂卻放棄其他世界，只來到我們世界死去，只因⼀男



⼀女吃了⼀顆蘋果？在星辰宇宙中，僅望遠鏡可⾒的世界就估計有⼀億個；假設⼀年

有 100 個⽇⼦有利觀星，想要細致觀測整個天穹⾄少也需800年。


59.  

我看⾒有位坐在寶座者，地和天都從他⾯前逃離，無處可置。我看⾒眾寶座依序

設立，亙古常在者坐下；其長袍潔⽩如雪，頭髮如純凈⽺⽑；其寶座如火焰，輪⼦如

烈火燃燒；有⼀道火河從他⾯前流出；千千萬萬⼈侍奉他，⼗萬乘⼗萬的⼈站在他⾯

前：審判已開始，書本已開。我⼜看⾒逝者，無論⼤⼩，都站在寶座前；書本已打

開，⼜有⼀本打開，即⽣命之書。逝者依書中所記載的受審判，即依據⾃⾝⾏為。海

交出其中的死者，死亡和陰間也交出其中的死者，依照各⾃的⾏為受審判。死亡和陰

間被扔進火湖裡，此火湖乃第⼆次死亡。


注釋：


⼤審判之⽇


此時展⽰了這些可怕的書；⽣命之書即天界的⼗⼆本聖書，內含所有戒律，只要

遵循，便能確保與上帝同享永⽣；死亡之書則有雙重含義：第⼀，指現今所有宗教派

別使⽤的偽經；第⼆，此可怕卷冊記錄著世⼈於塵世間所⾏⼀切，無論善惡。因此，

這被恰當地稱為死亡之書，或亡者之書；⼀切虛假之物皆為死亡與腐敗，所有在世之

⼈實際上都是死的——唯有存在於真理和天界的⽣命，才是真正的⽣命。


此處再次莊重地重申上帝的律法：⼈在末⽇將依⾃⾝⾏為受審判；因此，不可依

賴他物，否則必將在火湖中滅亡。


讀者會注意本節「第⼆次死亡」這⼀說法。應當明⽩死亡有兩次：第⼀次死亡，

是指靈魂離開上帝的天界，墮入較低的層⾯。靈魂不再與上帝同在、未在其光明天界

中，就被稱為「死了」，此乃第⼀次死亡。第⼆次死亡指靈魂經歷各種存在形態後，

愈發墮落污穢，最終完全不配再度升入天界，於是墮入可怕的⿊暗深淵。這些可憐的

靈魂在寒冷風暴中踏上旅途，哀嘆⾃⾝命運，極易滅亡。這便是所謂的「第⼆次死

亡」，無復返之路。


根據經書，死後有四種幸福：⼀、在諸神天界享受的福樂；⼆、神化後的榮耀與

喜悅；三、在神靈⾯前居住的殊榮；四、融入上帝。享受前三種幸福的靈魂還會再度



輪回轉世；最後⼀種則是與上帝永恒合⼀的境界。前三者可由善⾏獲得，最後⼀種則

需憑智慧。


60.  

到了那時，米迦勒將起⾝，他是眾王⼦中最有能⼒者；這將是⼀段空前的艱難時

期，⾃地球上有國家以來從未有過。凡名字被記在書上的⼈必得救；許多長眠塵⼟中

的⼈必甦醒復活，有的得永⽣，有的則受永遠的痛苦與羞辱。智者必如穹蒼的光輝照

耀，正義之⼈必如亙古星辰。凡名字未被記在⽣命之書上的，都將被扔進火湖之中。


注釋：


眾⽣輪回之⽇ 


61.  

我看⾒⼀個新天與新地，因為最初的天地已消逝，也不再有海了。我⼜⾒聖城

——是座新城，降⾃天界的神，⼀切已準備好，如新娘妝飾整⿑，等候著丈夫。我聽

⾒洪亮聲⾳從天上傳來：「看哪，神的帳幕在⼈間，要與⼈同住，他們要作祂的⼦

⺠，神要親⾃與他們同在，作他們的神。神要擦去⼀切眼淚，不再有死亡，也不再有

悲哀、哭號、疼痛，因為以前的事都過去了。」坐在寶座上的說：「看哪，我將⼀切

都更新了。」⼜對我說：「你要寫下來，因為這些話是真實與忠實的。」


注釋：


煥然⼀新的美麗


此段落展⽰了新天新地的異象，許多偉⼤的思想家都曾滿懷熱情和喜悅，期待此

境界到來：沒有腐敗，充滿光輝與美麗。請讀者注意這句話 :「看哪，我將⼀切都更

新了。」這在墨⻄哥的⼀個傳說中得到有趣的印證，此傳說顯然是以《啟⽰錄》為基

礎的。


但此煥新是由誰完成的呢？顯然是上帝與聖靈——那坐在寶座上的「⼆合⼀者」

AO。他們是永恒的創造者與更新者。




62.  

接著有⼀位對我說：「成了！我是AO——最初與最末。我要把⽣命之⽔的泉源

無償賜給⼝渴之⼈。得勝者將繼承⼀切：我要作他的神，他要作我的兒⼦。⾄於懦弱

無信、可憎靈魂、兇⼿、污穢者、巫師、偶像崇拜者和所有說謊者，將在火與硫磺的

湖中受懲，這就是第⼆次死亡。」


注釋：


聖靈的異象。


63.  

看哪，有⼀位如⼈⼦的，駕著天界的雲⽽來，站在亙古常在者⾯前；他們領他到

那位⾯前。他被賜予了權柄、榮耀和國度，且萬⺠、萬族、萬⽅⾔都事奉他；其權柄

是永遠的權柄，永不廢去；其國度也必不被毀滅。其⾝體如綠柱⽯，⾯如閃電，眼睛

如炬，⼿臂和雙腳如光耀的銅，說話如群眾之聲。


注釋：


信使向上帝認領其信眾


此處展現了信使從塵世升到天界後的形象，即象徵性的赫爾墨斯或救世主，代表

⼗位中的任何⼀位或全部。他引領他的其追隨者進入星辰光輝之境，與境與他們本性

相契合。


64.  

有⼀個⼤聲⾳呼喊道：「凡有耳的，當聽聖靈所⾔。凡得勝者，我將賜給他吃⽣

命樹的果⼦，位於上帝天界的中央；你要⾄死忠⼼。凡得勝者，我必賜與吃那隱藏的

嗎哪，並賜予⼀塊⽩⽯，⽯上寫著新名，除了領受的⼈外無⼈能知曉。凡得勝者，我

必使他在上帝榮耀的殿中作柱⼦，將永不再出去；我要將上帝的名寫在他⾝上，還有

上帝之城的名，此乃從天⽽降的新城；並寫上我的新名。凡得勝者，必穿上潔⽩閃耀



的衣裳；我必不從⽣命之書上抹去他的名，並要在我⽗和眾天使⾯前認他的名。凡得

勝者，且⾃始⾄終遵⾏我命令的，將被賜與權柄管轄列國；他必如牧⽺⼈⽤鐵杖治

理，惡⼈將如同陶匠的器⽫被打碎，如同我從我⽗領受的權柄。我還要賜他晨星。看

哪，我站在⾨外叩⾨，若有⼈聽⾒聲⾳就開⾨，我要進到他那裡，與他⼀同享宴，他

也要與我同席。凡得勝者，我必賜給他在我寶座上同坐；如同我得勝後，在天⽗的寶

座上與祂同坐。」那主如此說道，他右⼿握著七星、⾏走在七個⾦燈台中間。看哪，

我已差遣我的天使到你那裡，在教會中為你證明這些事。我是猶⼤的根和後裔，是明

亮的晨星。聖靈和新娘說：「來！」聽⾒的⼈也該說：「來！」讓⼝渴的⼈來；凡願

意的都可以得⽣命之⽔。凡有耳的，就應當聽聖靈向教會所⾔。遵⾏其命令的⼈有福

了，將獲權利到⽣命之樹那裡，並能夠從城⾨進入城中：因為城外是⽝類、⾏邪術

的、污穢的、拜偶像的、殺⼈的，以及⼀切喜愛制造謊⾔的⼈。他⼜對我說：「不可

封住書上的預⾔。」不義的，讓他繼續不義；污穢的，讓他繼續污穢；義⼈讓他繼續

⾏義；聖潔者，讓他繼續聖潔。看哪，我快到來，賞罰在我，要照各⼈所⾏給予報

應。我是AO，是最初也是最末。


注釋：


聖靈對善⼈的應許


此處有⼀段極為引⼈注⽬的話：「我必賜他⼀塊⽩⽯。」先前已討論過。也許在

整本《啟⽰錄》中，這句話最能清楚地證明此書年代久遠，成書時期與⼀般所認為的

不同，也非出⾃其署名者之⼿。這句話指向⻄⽅世界從未有過的習俗，這特有於⻄藏

——⼈類的發源地——以及中國，實際上也只⾒於這些地區。三美神是聖靈的象徵性

名稱和標誌，因⽽⽩⽯也成為那美麗本質的⼀種象徵。


請讀者注意本段中的話：「我必使他在上帝榮耀的殿中作柱⼦。」這預⾔性地指

向第⼗位信使穆罕默德，其名字意為「柱⼦」，如先前所述。除此之外還有：「我要

將上帝的名寫在他⾝上。」即傳授上帝其中⼀個神祕名字，知此的靈魂絕不可泄露；

任何⼈低聲念出此名，便具有護符般的效果，可以將他傳送到任何想去的地⽅，以任

何想要的天使形態出現；但若他犯錯或犯罪，便會失去對此聖名的記憶，也就失去了

天界能⼒。




65.

七位天使持著七個⾦碗，盛滿最後七災；其中⼀位來到我⾯前，對我說：「來，

我要指給你看新娘，即羔⽺的妻⼦。」他在靈中帶我到⼀座⾼⼤雄偉的⼭上，指給我

看那降⾃上帝天界的聖城，具上帝的光輝⽽榮耀美麗。其光如同極其珍貴的寶⽯，如

明亮的鑽⽯。城墻⼜⼤⼜⾼，有⼗⼆個⾨，⾨處有⼗⼆位信使，⾨上寫著他們的名

字，即上帝⼗⼆⼦之名。東邊有三⾨，北邊有三⾨，南邊有三⾨，⻄邊有三⾨。城墻

有⼗⼆根基，寫著羔⽺的⼗⼆使徒之名。他帶我到那裡，我看⾒⼀個⼈，模樣如閃耀

的銅，⼿裡拿著測量繩和量度杖，站在城⾨⼝。那⼈對我說：「⼈⼦啊，你親眼所⾒

的，看清楚；你耳中所聽的，仔細聽；我現在要展⽰⼀切，請銘記在⼼。你來到這裡

就是為此，並且要把你所⾒的⼀切告訴伊撒之家。」


注釋：


新天堂的異象


先知此刻被提升到⼀座⼭上，由⼀位天使引導，此天使曾參與舊世界的毀滅，因

⽽被選來向他展⽰新世界。


在這⼀段中，⾸次提到了測量繩和量度杖，為《啟⽰錄》的成書年代提供了強⽽

有⼒的內部證明。啟蒙者被問的⼀個奇妙神秘問題是：「誰持有起因之主的測量

繩？」指的正是此事。


66.  

看哪，城外有⼀座圍墻。那說話者⼿裡拿著⼀根⾦蘆葦，要⽤來測量這座城及其

城⾨、城墻。那城呈⽅形，長寬相等；他⽤蘆葦測量那城，共有⼀萬⼆千斯塔迪亞，

長、寬、⾼都相等。他⼜測量了城墻，⾼⼀百四⼗四肘，這是按⼈的尺⼨，⽽他是個

天使。城墻是⽤鑽⽯建造的，城本⾝是純⾦，如同明亮的玻璃。城墻的根基裝飾著各

樣寶⽯：第⼀層基礎是鑽⽯，第⼆層是藍寶⽯，第三層是⽟髓，第四層是祖⺟綠，第

五層是紅縞瑪瑙，第六層是火紅⽟，第七層是⾦綠柱⽯，第八層是綠柱⽯，第九層是

黃⽟，第⼗層是橄欖⽯，第⼗⼀層是紫瑪瑙，第⼗⼆層是紫⽔晶。⼗⼆個城⾨是⼗⼆

顆珍珠，各⾃是⼀顆珍珠。城中的街道是純⾦的，如同透明的玻璃。我在城裡沒有看

⾒神廟，因為全能者主上帝就是那城的聖殿。那城不需要⽇⽉照耀，因為有上帝的榮

耀光照，羔⽺就是城的燈。萬國要在城的光中⾏走，地上的君王要把⾃⼰的榮耀帶進

城裡。城⾨整⽇不關閉，因為那裡沒有⿊夜。他們將帶來各國的榮耀與尊貴，使他們



能夠進入其中；凡不潔、⾏可憎之事、說謊者都不能進入，只有那些名字被記在⽣命

之書上的⼈才能進去。


注釋：


異象續述


此刻「上帝之城」展現在眼前。請注意，巴比倫（巴意為「⾨」，比意為「太

陽」，倫意為「上帝」）每條街道長達⼗五英⾥，正是以此為藍本建造的。⽂中所描

述的「四⽅形」，不必拘泥於字⾯，⽽應理解為比例與美的象徵。城中四⾯八⽅交錯

著最華麗的廣場和最美麗的花園。可能正因為如此，⽅形⾃古以來便被賦予神聖意

義。這座聖城⼜被認為是「新娘之城」，即神聖處女聖靈之城，因此我們常在古代錢

幣和獎章上，看到圓中有⽅的圖案。這個⽅形有時包含豎琴的形象，象徵貞潔與天籟

之⾳，即「善女神」或聖靈本⾝；有時則是貓頭鷹，是聖靈在埃及的象徵；還有時是

三⾓形簇⽣的⽣命之樹；有時是公⽜，象徵上帝；或蟹，象徵聖靈；有時則是以⼗字

象徵城市位於⽅形中央。


這座聖城的光輝美麗無比，閃耀著上帝本⾝的榮光。你可以試著想象：當夕陽⻄

下，萬千窗⼾反射著餘暉，整座城市彷彿鍍上了⾦⾊光芒。城的根基極其華美，皆由

當時已知最珍貴的寶⽯築成，當然，這些僅象徵超凡的輝煌。鑽⽯熾烈多彩的光芒無

需贅述。藍寶⽯呈美麗的天藍⾊，如鑽⽯般透明閃耀。⽟髓是⼀種光亮的瑪瑙，帶藍

⽩⾊，半透明。祖⺟綠⾊澤鮮綠，硬度僅次於紅寶⽯。縞瑪瑙是⽟髓與紅⽟髓的混合

體，後者為粉紅⾊。紅⽟髓的純淨光澤如鑽⽯。橄欖⽯呈透明⾦黃⾊。綠柱⽯為深綠

灰⾊，帶有露珠般的光澤；黃⽟也是明亮透明的綠⾊，如同星辰。綠⽟髓為淡黃與綠

⾊交融，宛如彩虹。紫瑪瑙為深紅或紫羅蘭⾊，如夜空般深邃。紫⽔晶則為明亮的藍

紫⾊。這些寶⽯的輝煌與壯麗超乎想象，彷彿千道彩虹交織流轉。此處提到的藍寶⽯

象徵聖靈（第⼆位格），⽽鑽⽯象徵上帝（第⼀位格）。此處所揭⽰的聖城，正是

《摩訶婆羅多》中描述的印度天堂。美麗的印度詩篇彷彿呼應本⽂：「那裡沒有太

陽、⽉亮和星辰的照耀，閃電也不曾劃過那片⼟地——那裡怎會有火焰？上帝以其光

輝照耀這⼀切明亮的物質，並以其光芒啟迪宇宙。


本段中的「祂就是聖殿」⼀句，表達了⼀種猶太⼈或保羅派信徒從未想到的觀

點，因為對他們⽽⾔，聖殿崇拜⼀直是宗教中的重要元素：這是⼀種純粹原始的觀

念。⼈類起初既無廟宇，也無神像，只是在⼾外朝向天空敬拜。早期⺠族認為，將神



局限於墻內是荒謬的，因為整個宇宙才是祂的家與聖殿。那時的⼈們在⾼⼭之巔敬拜

神。


地上的諸王——即救世主們——進入這座聖殿。凡在世上追隨他們的⼈，將⼀同

前往天堂。柏拉圖說，這裡的⼀切都美麗、和諧、透明，顯然是呼應「那裡沒有⿊

夜」等說法。該處⾃然⽣長著美味的果實，由⽢露般的河流灌溉。⼈在那兒呼吸著光

明，好比我們在塵世呼吸空氣；其飲⽤的⽔比此處空氣還要純凈。


67.  

接著他指給我看⼀條⽣命之⽔的河，明亮如⽔晶，從上帝的寶座流出；在城的街

道中央，河的兩岸有⽣命之樹，結著⼗⼆種果⼦，每⽉都結果⼦。樹上的葉⼦可醫治

萬國，不再有痛苦；上帝的寶座和羔⽺將在其中；其僕⼈要事奉祂。他們將⾒祂的

⾯，將祂的名寫在額上。那裡不再有⿊夜，也不需要燈光或⽇光，因為主上帝照亮著

他們；他們要在萬代作王。他⼜對我說：「這些話是忠實且真實的。主上帝是眾先知

之靈，祂差遣了信使，將必發⽣之事指⽰其僕⼈們。」


注釋：


⽣命之河與⽣命之樹 


信使此時看⾒⼀條天界之河，接著⼜看⾒了⼀棵樹。這就是天界的帕利迦樹，使

天堂仙女與天使們愉悅，其花香薰染整個世界。那⼗⼆樣盛開的果實象徵著⼗⼆位救

世主。詩⼈從未歌詠過那超天界的天堂，也辦不到。其靈魂透過⼼靈之眼，冥想那真

正存在的本質，這本質既無顏⾊，也無形狀，亦非任何感官的對象，⽽是純粹理解

上。他們在該處⾒到美德、真理與正義，不同於世間所⾒，⽽是本體中的真實樣貌。

他們⾒此景歡欣，直到無法承受那榮耀，便返回天界，再次享⽤⽢露與仙饌。這就是

聖者的⽣活。還應補充的是，那⼗⼆樣盛開的果實象徵著⼗⼆化⾝，其「樹葉可醫治

萬國」。


68.

接著，智天使展開了翅膀，與其相連的輪⼦也升起；上帝的榮耀在他們之上；主

的榮耀從城中升起，停留在城對⾯的⼭上。




注釋：


聖城的榮耀


信使⾸次瞥⾒聖⺟聖城後，隨即⽬睹其最輝煌的榮耀。智天使帶著星辰般的輪⼦

升起，照亮了聖城；上帝的榮耀——即聖靈本⾝——以光輝洪流沐浴了此城，使靈炫

⽬；⼀道來⾃上帝本⾝的光芒從城市中央發出，停留在⼀座⼭上，從⼭頂傾瀉奇異光

輝，凡⼈雙眼前所未⾒。


69.  

他帶我來到城的入⼝處，看到⽔從上⽅的以太流下，朝向東⽅，也就是城的正

⾯。⽔從右側流下，從南⽅流向⾦⾊的香壇。他⼜帶我離開朝北的⾨，繞道引我到朝

東的院⾨，看哪，⽔也從右側流下。他⼿中拿著量尺，⽤它測量河岸。他走進⽔中

——此乃解脫之⽔，他量了⼀千肘，⽔已及膝；⼜量了⼀千肘，⽔及腰；再量⼀千

肘，已無法渡過，因為⽔勢洶湧，成了無法跨越的激流。他對我說：「⼈⼦啊，你看

⾒了嗎？」他帶我回到河岸，看哪，河岸兩邊有許多樹⽊。他對我說：「這⽔是⽢露

之⽔，是⽣命之⽔；凡被這⽔沾及者都必存活。但在⽔的出⼝、轉彎處和泛濫之地，

將無⼈得助。每⼀棵⽢露之樹都將常青不老，果實永不枯竭，常年新鮮，因為這些⽔

從聖所流出；其果實可作食物，枝葉可供享⽤。」看哪，河岸兩邊各有⼀⼈站立。有

⼈問那河⽔上之⼈：「這些奇觀再多久會結束？」我聽⾒那河⽔上之⼈舉起右⼿和左

⼿向天，向永⽣者起誓說，這些事將在⼀段時間、兩段時間和半段時間後完成。


注釋：


⽢露之⽔與天界之樹


信使被引領前往觀看那流⾃以太的天堂之⽔。古⼈比我們更懂化學，他們知道只

有三種基本元素：火、氣和⼟，因為⽔與氣本為⼀體，⽔是凝結的氣，氣是蒸發的

⽔。因此，⽂中所說「⽔從以太流下」，其實並非我們所理解的普通之⽔，⽽是⼀種

明亮、⾦⾊、芬芳的氣息，上帝幸福的諸靈就在其中呼吸和⽣活。歐涅斯從這片神奇

之地走向解脫之⽔，然後穿越過去。




我們通過彩虹進入天堂；⽽聖靈就是教導我們天界知識的神聖媒介，因此她就是

彩虹。在我⾯前的《托特聖書》（第六位信使）中，也提到了這些⽔：有⼀道最純凈

的泉⽔從神的寶座流出，對純潔者來說是美麗的，但對不潔者則是致命的。在特定的

⽇⼦裡，所有的靈都被命令通過這道泉⽔；違命者將被剝奪神性，流放百年。這其中

蘊含著深刻的意義與美感。此時歐涅斯冥思著天界之樹。可以解釋為，河流貫穿整座

聖城，穿過兩側平⾏的街道，然後在⽔與街道之間，整條河流兩側都種滿了⽣命之

樹。其果實、甚⾄葉⼦都是仙饌，形成了上帝為聖僕預備的美麗涼亭。在超凡的喜悅

與美麗異象中，第⼀位信使歐涅斯《啟⽰錄》的注釋，⾄此恰如其分地結束了。


70.

⽽我，歐涅斯，看⾒並聽⾒了這些事；當我聽⾒並看⾒時，我俯伏在展⽰這些事

的天使腳前。他對我說：「不可這樣做！我與你⼀樣，是神的僕⼈，也是你眾先知弟

兄的僕⼈，他們遵⾏這本書話語。唯獨敬拜上帝！」


注釋：


最終偉⼤的誡命


此最後段落總結了全部的宗教真理。遠離偶像崇拜，不要追逐任何純屬⾁體之

事。唯獨敬拜上帝，也就是在⼼靈、靈魂和靈上都歸屬於祂。


光明的聖者啊，願我們永遠遵守這些律法。


讀者，


如果你想正確研讀上帝之書，請帶著它進入你的密室；


以極其嚴肅的⼼情閱讀；


在懇切禱告中停留思索；


不要⼀次讀得太多；


冥想你所讀的內容；


按順序有規律地讀；


平靜地閱讀；


如果有時間，⾃⼰去查明其所揭⽰的真理。


願天界的聖靈如明燈⼀般引導你，從⽽完全理解這部最完美的真理之書。


阿⾨！阿⾨！





	揭開面紗
	詞彙定義
	摘要
	歐涅斯的《啟示錄》—上帝之言
	以諾的銘文
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.
	21.
	22.
	23.
	24.
	25.
	26.
	27.
	28.
	29.
	30.
	31.
	32.
	33.
	34.
	35.
	36.
	37.
	38.
	39.
	40.
	41.
	42.
	43.
	44.
	45.
	46.
	47.
	48.
	49.
	50.
	51.
	52.
	53.
	54.
	55.
	56.
	57.
	58.
	59.
	60.
	61.
	62.
	63.
	64.
	65.
	66.
	67.
	68.
	69.
	70.

