


書名：與開悟者同行

作者：弗朗茨·哈特曼（Franz Hartmann）

版本：中譯本第二版（神秘學講堂）

日期：2026/02/14

僅作學習參考用途，不得販售



序言
以下心靈感應經歷的描述，彙編自我一位朋友（相當有名望的作家）

交給我的記錄。至於其中的冒險是夢境，還是星光界的實際經驗，我留給
讀者自行判斷。

弗朗茨 · 哈特曼



目錄
第一章：出遊

第二章：修道院

第三章：出乎意料的啟示

第四章：食堂

第五章：前世回憶

第六章：鍊金房

第七章：更高生命

第八章：黑魔法

第九章：尾聲



第一章：出遊
我在南巴伐利亞阿爾卑斯山區的一個小村子裡，寫下這段文字，不遠

處就是奧地利邊界。昨日的印象仍歷歷在目。造成這些印象的體驗，對我
而言就和日常生活一樣真實，只是非比尋常，我無法說服自己相信那不是
夢。

我調查過玫瑰十字會的歷史，鑽研過蟲蛀的古書、年代久遠而字跡難
辨的發霉手稿，在修道院圖書室和古董舖度過日日夜夜，蒐集並抄錄對我
的研究有任何價值的一切資料，最終完成了任務。結束了這曠日費時的苦
勞後，我決定放自己幾天假，到提洛欣賞壯麗的阿爾卑斯山景。

山上雪跡未退，儘管春天已近；但我亟欲逃離城市的喧囂擾攘，再次
呼吸令人精神為之一振的高山純淨空氣，見識初陽下如一面巨鏡瑩瑩閃爍
的冰河，並分享拜倫寫下這些詩句時的感受：

登山巔者將發現
峰頂雲雪終不散；
人上之人必看見
仇恨泛濫滿人間；
儘管耀日當空照，
俯瞰大地與波濤；
冰岩觸目狂風吹，
交相摧殘無帽頭，
千辛萬苦，皆為登頂。

我搭上火車，不久就來到山腳下，開始徒步上山，怡然享受環境的變
化，從煙霧瀰漫的熱鬧街頭到鄉間清新空氣，空中飄送著松木與雛菊香，



雛菊在雪跡消失之處叢生。小路通往河谷，愈往深處走便愈狹窄，山側也
益發陡峭。一簇簇農家錯落其間，有些村舍依著突出山岩而建，彷彿想借
山壁抵擋常見的河谷暴風。太陽落至西邊地平線，將覆雪山峰染得金黃，
村裡小教堂的尖塔十字架也轉為黃銅色。我選中此地做為我的遊山起點，
教堂正敲響晚鐘，當地稱為聖母經。

一間親切的旅店接待了我，不久我便就寢。清晨，吃草的山羊脖子上
的小鈴叮噹作響，早早就喚醒了我，我起身走向窗邊。陽光初現，夜晚的
陰影逐漸消散；日出了，古老的巍峨山峰壯觀地一字排開，令我想起埃德
溫．阿諾德（Edwin Arnold）筆下悉達多王子從維什拉姆宮窗口看出去的
景象。高山聳立著——

白峰襯著藍天延伸——渺無人煙
綿綿無盡，景色絕妙——廣闊的高地
山頂峭壁的傲世宇宙，
山肩與岩棚，綠坡與冰角，
裂谷與碎崖，
領著登頂的意念愈攀愈高，直到
如立於天頂般，與眾神談笑。

不久，我踏上旅程，沿著河床往上漫遊山谷；但所謂河流不過是一條
山澗，在岩石間湍急狂舞，到下游才變得開闊，安祥壯麗地流過平原。眼
前的山谷似乎貫穿連綿山脈，其他山谷也齊聚於此，我認識其中一些，因
為二十多年前我曾走進那些深處的祕境、洞穴與森林探索；但還有一條神
祕山谷我未曾探索過，通往一座分岔的山峰，山頂據說是上不去的，從沒
有留下任何人煙。冥冥中似乎有股不可抗拒的力量牽引著我朝這條山谷走
去。我感覺這座無人探索的山腳深處，能滿足我內心莫名的嚮往；彷彿那
裡將為我揭開某個謎團，是書本解不開的。



太陽還未完全從地平線升起，兩側的森林如出一轍地陰暗。我走入幽
深的狹谷，從小徑沿著山側緩緩爬升，進入一座暗林。小徑難以察覺的坡
度慢慢升高，起先靠近湍急的山澗，但愈往前，湍流的聲音就愈遠，激流
似乎向下流去。最後，樹木變得稀疏，暗林早已被我拋在腳下；但眼前擋
住去路的樹木上方，現出了那座奇險祕山的光裸峭壁。小徑依舊愈升愈
高。不久，遠處傳來嘩嘩的瀑布聲，我再次靠近了那條山澗的河床，但如
今只見錯落的岩石堆，彷彿有股巨力將岩石打碎，扔擲四處，山澗的水沫
在峭壁間飛濺。

地面點綴著一塊塊覆有綠草的小土堆，像荒野中的孤立小桌。水與空
氣交相作用，分解並侵蝕了其大部分的根基，看起來像小基座上的一盤盤
土壤。由於土堆的根基正緩慢崩解，所以儘管其質地堅硬，但遲早也會被
侵蝕殆盡。

我循著小徑往上走，時而靠近、時而遠離河床，時而越過陡峭的岩
壁，再下到融雪鋪成的谷底。我就這麼深入那條神祕山谷。此時太陽升到
頭頂的峭壁上方。天光圍住了其中一座險峻山巔，更大片的陽光則流瀉到
底下的山谷。和風吹過樹梢，樺樹葉點綴於松林間，在晨風中顫抖。四周
闃靜無聲，偶爾才可聞幾聲山雀啁啾，或是老鷹少見的嘯鳴，在高空長久
盤旋展開一天。

此時，灰白色的山岩與峭壁開始轉為淺銀色，石壁的裂縫與險崖彷彿
抵不住天光，顯出了深藍色調。我回頭望，山谷變寬了，山澗流入下方遠
處的平原，在朗闊的大地流淌，形成草地上的池塘、水潭與小湖。山谷對
面是一片峻嶺，頂峰高聳入雲，其間又林立著更多山峰。山腳是一片蓊鬱
的綠意，但山腰色彩紛呈，下方的岩石近黑，最遠的山峰空靈幽白，白峰
的細膩色調中似乎融入了淺藍的天色。初升的太陽透過岩隙與樹枝，在各
處覆上斑點，預示著紅日將至。因此，早在日光灑進底下的山谷之前，高



處的山峰就享受了它的暖意；但在強光普照於山頂前，幽深山谷的陰影就
已愈見稀薄，終至消失。

最後，莊嚴的那一刻到來，壯美輝煌的日光覆蓋山頂，無處不可見。
陰影逃之夭夭，光瀑穿入山谷，照亮了黝暗的松林與岩穴。陽光灑落雪地
與冰河，鏡面般的反光令人目眩，岩石表面的光則柔和許多，現出變幻莫
測的色調。

小徑彎過一片突出的山壁後，那座奇險祕山赫然完整地出現在眼前。
在我站立的地方和那座山的底部之間，隔著一片幾乎無樹的平原，跡近寸
草不生。地面到處覆滿石頭與岩塊，似乎多數是從祕山落下的碎石，其間
錯落著一小塊一小塊苔蘚或植被，奇形怪狀的綠色枝條，沿著奇險祕山的
山腰生長，直至山頂裸露的灰壁，山頂貌似嚴峻的巨大崗哨，永遠屹立不
搖，像是要保護其堡壘不受植物侵擾，將草木趕回山谷。亙古的戰爭不知
肆虐了多少世代，如此川流不息，只是作戰的前線軍隊年年不同。裸露灰
岩如永恆真理般立於山頂；植被不時入侵這王國，如幻覺不時迫近真實領
域。死亡耀武揚威，綠地每年都被落下的岩石掩埋，但生命道高一丈，因
為岩石一崩毀，凋萎的表面隨即冒出新生命。

在阿爾卑斯山的石灰岩構造中，岩石受風雨分解，往往會形成千奇百
怪的形狀，給予了各座山脈不同的名稱。不須太多想像力，就能看出凱薩
山的山頂是留著紅色長髯、戴冠持杖的巴巴羅薩皇帝，不受嚴冬或酷夏影
響，供人瞻仰，隨時等著復活；霍赫福格爾山呈大鵰展翅狀；牡羊角山顧
名思義看似牡羊角等。山腳和山谷的土壤覆蓋著一層碎岩與沙堆，款冬花
從中伸出偌大的綠葉，歐洲烏頭的藍色鐘型花搖曳著腦袋。著名的火絨草
生長在孤立之處，尺寸近似生長於墨西哥波波卡特佩特火山、南美洲安地
斯山脈的火絨草。還有龍膽、阿爾卑斯玫瑰、曼德拉草、山金車、神祕的
貫葉連翹，以及其他充滿療效與特殊功效的奇妙植物。只要土壤累積到足
以長出樹木的厚度，就會冒出大型植被，但稀薄的土層終究撐不住大樹。



樹木生長到一定高度後，某天風雨橫掃山腰，破壞力便隨之披靡。拔地而
起的古樹殘骸隨處可見，甚為壯觀，因樹皮剝落而變白的枝幹，如眾多的
骷髏手臂伸向天空，彷彿死前奮力呼救，但終歸枉然。枯樹四周則生長著
一小圈矮樹，如寄生蟲般附生地面，或吸取著枯樹的養分。

春意已近，但四季在群山裡彼此交織。秋紅黃葉，混在矮松的綠葉
中。附著在峭壁斷崖上的苔蘚，也露出紅葉，岩縫與洞穴殘留著去年冬季
的冰雪。在這片秋紅春綠與皚皚白雪上方，聳立著一片灰色山頂，由岩柱
與岩角連綿構成，那圓頂、螺旋與尖塔，宛如眾神興建的一座城市，由灰
藍天幕襯著。水從高處流下絕壁，遇突岩則噴濺為水汽，再流至地面。中
空的岩石形成一個個大洞穴，涓涓細流與山頂融雪合流，而鑿穿岩石。

欣賞這幅壯觀景色幾分鐘後，我繼續前行，來到遠處瀑布下游的小
溪。我在溪邊遊蕩，水很深但清澈無比，連溪底的小石子都看得一清二
楚。有時溪水看似一動也不動，彷彿陽光穿透的液態水晶，如遇突出的岩
床，才怒不可遏般濺起泡沫，時而遇到小石子與石塊，也會形成色彩斑斕
的小瀑，滾滾而流。

這些冷清之地沒有一絲人煙，偶爾可見鋸斷的樹木，顯示人類活動的
破壞力。古老腐爛的中空樹身攢聚了雨水，如水仙子的小鏡在陽光中閃
爍，邊緣長著小蘑菇，是浮想中仙女與妖精的桌椅與華蓋。

在我站立之處，苔蘚覆地，偶爾才冒出一朵白色大薊，毛刺般的葉子
閃耀於陽光下。不遠處有一簇松樹，如沙漠中的孤島。我信步走入樹林，
決定在那裡休息一下，欣賞大自然美景。我躺在一棵大松樹下的苔蘚地
上。遠處可聞山澗的淙淙樂音，對面則是一座瀑布，水落於岩石，激起一
片閃著七彩的氤氳水霧，落入長滿苔蘚的凹岩並穿出縫隙，水在白沫中急
流而下，進入山谷，與底下的河水匯流。



我望著水流的起承轉合良久，看得愈久，就愈覺得那水活了起來，幻
化出千變萬化的造形。超凡脫俗的絕美精靈似乎飛舞於水花中，在陽光下
甩著頭，流瀉波浪般的捲髮，落下串串水銀。她們的笑聲如明尼哈哈瀑布
的水聲，矮人與地精的醜臉則從岩縫中偷瞧仙女跳舞。瀑布上方的水流似
乎猶豫不決，不敢陡然落下，但離開底下的凹岩後，又似乎被一路波折激
怒，不耐煩地離家遠去，流入底下遠方的河谷，與敞心歡迎歸來的河流兄
弟重逢，為最後的團圓歡天喜地。

我們為何會產生這些浮想？為什麼我們要賦予「死物」人類的意識與
感受？為何感到愉悅之時，我們的意識不滿足於肉身的感受，反而渴望逃
脫這牢籠，融入萬物之中？我們的意識僅是肉身的有機活動產物嗎？或者
是聚焦於肉身中某一點的普遍生命功能？我們的個人意識是否要依附於肉
身而存在，肉身一消隕，意識就跟著消逝？還是我們有某種靈性意識，隸
屬於更高、更永恆而不可見的人類自我，只是暫時連結著有機肉身，但可
以獨立於肉身而存在？若是如此，若有機肉身僅是意識賴以活動的工具，
那這工具便不是我們的真我。若果真如此，那真我便可能獨立於肉身而存
在。如果我們的心智沿著山頂游移，緩慢下滑，再驟然上升，並以想像力
細觀山壁的一切塵土石痕，為何我們會感覺到一股興奮與喜悅感，彷彿我
們真的拋下了沉重而飄不上險峻山頂的肉身，以靈走過這一遭？我們的生
命與意識，確實有一部分必須受制於肉體，才能在靈出竅時繼續存活並執
行生命機能，但依據夢遊者與出竅者的描述，他們的內在靈性自我及其所
有意識、感官、知覺力量，會脫離其貌似死去的肉身，去造訪遠方，以意
念的速度來回，日後也證明確實有那些地方存在。

為什麼僅僅是去感知萬物活著，就能發現萬物皆有生命，連看似「無
生命」的事物也不例外？宇宙中有任何死物質嗎？難道不是連一顆石頭都
是粒子的「凝聚」，被「重力」吸引至地球？這種「凝聚」與「重力」不
正是能量，還會是什麼呢？而「能量」不正是靈魂，一種名為力的內在原



則嗎？力產生的外在顯化，便稱為物質。而物質，最終仍等同於力或基
質，不論如何稱呼這個我們毫無概念的東西。如果這種觀點是正確的，那
萬物皆有生命，萬物皆有靈魂，或許存在著某種靈性存有，外觀不似人類
這麼原始，因而我們肉身感官才看不見他們，但能以靈魂感知。

在大自然的寂靜中，思緒化成白日夢，夢又化為異象。我想像自己要
如何在這片莊嚴孤寂中度過餘生，也許找幾位志同道合的朋友同住。我想
像共同的興趣與志趣如何使我們團結，在這片樂土一起求知。遠離平凡生
活的浮表與膚淺，或許能大幅加強我們的心智感知，深度集中思緒，對大
自然與人的奧妙真理有更崇高的理解。用來感知外界與內心的感官將變得
多敏銳啊！對自我的理解將變得更深吧！我們還會在乎所謂「社會」的愚
昧嗎？我們還會想知道「世界」這座大瘋人院發生什麼事嗎？在這兒，我
們能不受打擾地沉浸於自我之中，不被妖裡妖氣的「社會」常規糾纏，日
日夜夜、時時刻刻地逼迫我們走出自我，在不希望的地方現身，強迫我們
違背心意，對潮流女神伏首稱臣，儘管內心如此鄙視。

這樣的生活對我們、對他人有益嗎？如果世界與我們本身皆是由想法
構成，那這種孤寂，正是掌握並重塑想法的最佳條件。思想與想法不可能
僅是幻覺，一定有真實的存在，也許遠比世間的客觀事物更真實，因為我
們知道，一個想法存續的時間，比代表此想法的物體更長久。想法一如其
他果實，生出後逐漸成熟，而在成熟後，就會出現在世人的心智地平線，
被某些接受力較強的人所掌握。這些人有能力掌握、重塑崇高觀念，並以
物質形式表達，對於他們而言，遠離人煙獨居比處於塵世中更能造福世
人，因為在塵世中，他的工作會持續受不重要的瑣事干擾。他所形塑的想
法不會隨著肉體消亡，而是被擲向「星光界流質」這面巨鏡，保留在世界
的記憶中，等待他人掌握與運用。

畢竟，我們稱為「人」的存有究竟是什麼？這擁有血肉、骨骼、神
經、心智，活過一段時間而又死亡，高度推崇不朽自我，卻又常犧牲自



尊、尊嚴、榮耀、美德以換取安逸，這個動物機體究竟是什麼？人是否僅
是動物，只有著更高等的智力活動？這種心智活動是否為粗大物質的機
械、化學與生理活動產物？如果不是，心智活動的起因為何？能否獨立於
形體而存在？沒有任何智力的人是什麼？如果智力是靈的一種特性（非如
此不可），那沒有任何靈與靈性智力的人又是什麼？

我正沉思著這個問題時，身邊響起一陣傻笑。由於我沉浸在思緒中，
沒察覺到陌生人靠近，抬頭一看，一個弱智矮人就在我身邊，人稱呆小病
患者，在瑞士與薩伏依山區經常可見他們的身影。我有點吃驚，但對這不
請自來的打擾也未感到惱怒，只是迸出一句：「你有何貴幹？」

一個大大的笑容出現在矮人臉上，他答道：「主人叫我帶你去他的住
所。」他的回答讓我愣了一下，但我想起這種病會造成弱智，所以不該期
待他能有什麼明智的回答。我問他：「誰是你的主人？」他回答：「至
尊。」同時眼中似乎閃過一絲智慧之光，語調可知，雖不知這位至尊何許
人也，但無疑是他默默遵從的對象。我還想多問幾句，起碼問出至尊的身
分、住在哪裡等等，但想從一個弱智身上套出資訊，終歸白忙一場：他光
是笑，重複自己剛說過的話。於是我決定起身隨他前去，瞧瞧這場歷險會
帶我前往何處。

我跟著矮人，一前一後走向奇險祕山的底部。那傻子一面走，一面頻
頻回頭看我是否跟上，我也因此能好好研究他的衣著與五官。他身高不足
九十公分，明顯駝背，一身褐色帶帽長袍，看起來像奧斯定會的嘉布遣會
小僧。頭有點大，細小的筷子腿，身體壯實，雙腳奇大無比。也許因為個
子嬌小，臉色健康紅潤，看起來和孩子相差無幾；但又留著一把灰色長鬍
子，因此不是孩子。手裡拿著一根枯樹枝截成的手杖，顯然是路上撿來
的。



第二章：修道院
我隨著這古怪同伴前行，不久回到溪旁小徑，溪水靜靜流過白色鵝卵

石。水很淺，代表我們可能離源頭不遠。靠近祕山時，一片石牆赫然聳立
眼前，看不見可讓生物爬進的入口，只有鳥兒能穿行。但再更靠近時，我
察覺牆邊有一道裂縫或破口，如洞穴或隧道般開著。我們走進隧道，發現
它貫穿了巨牆，直通山谷另一側。在隧道盡頭，豁然開朗的美景使我驚喜
大呼。

眼前的山谷被高不可攀的高山包圍，大自然的鬼斧神工造就了只應天
上有的美景，如汪洋延伸到遠處的大自然劇場。地上的草不長，楓樹林
立，四面八方皆是森林與樹叢、小湖與可愛的溪流。這時遠處驀地出現一
座直入蒼穹的巍峨巨山，懸岩彎成的大洞，像極有人施法將巨浪石化，成
了一處中空。山腰垂直陡落，再驟升到威風凜凜的高度。

如此壯美的景色使我瞠目結舌。身邊的同伴彷彿也感同身受，站著不
動，臉上帶著笑意，樂於見到我沉浸於眼前的美景。四周一片闃靜，只聞
些許瀑布聲。左方遠處的瀑布如一串水銀，從絕壁深灰色岩石灑落。單音
調的瀑布聲與四周寧靜形成對比，如時間在永恆的界域中奔流。我似乎來
到了一個不習慣的世界；空氣似乎更純淨，天光更靈透，連青草也比隧道
另一頭的草翠綠；這兒是平和的山谷，喜樂與滿足的樂土。

望向遠處高峰，依稀辨識出類似宮殿、堡壘或修道院的建築輪廓，走
近一看，是偌大的石造建物，高牆聳立於樹木之上，頂端是寺院圓頂構
造，外牆十分堅固，整體呈不規則的長方形，處處點綴著凸窗、角塔、陽
台與露台。

山谷另一邊的大自然美景同樣壯美而啟發人心。灰色巨岩兀自凸入鋼
青色天空的雲霄。頂峰下的白雲拖曳成長條狀，將山體與山頂一分為二。



雲的下方沒入陰影，上方則暴照於幽白的天光下，明暗交織，閃爍動人。
一些雲團憩息於山體旁，如一個天誅地滅的世界，彷彿山被開膛破肚，亂
石蕪雜，殘雪於洞中與岩縫。

我們來到通往建築物的寬闊大道，一個相貌端正莊嚴的男人走來。身
著黃袍，一頭飄逸的黑髮，步履輕快。矮人一見到他便連忙上前，拜倒在
地，然後像夢一般倏然消失了。

這出乎意料的景象讓我驚呆原地，還來不及細想，那陌生人就走過來
迎接我。從外表看來，年約三十五，高大魁梧，表情溫和慈祥，充滿靈
性，似乎能看透我整個存在，熟讀我內心深處的思想。「沒錯，」我想，
「這人是開悟者！」

「是的，」陌生人回答，似乎讀到了我的思緒，「你落入開悟者手
中，是你朝思暮想著要結識的對象。我帶你進入我們的寺院，認識一下我
們黃金玫瑰十字會的幾位弟兄。」

我細看他的臉，現在不像陌生人了。他散發出某種熟悉的氛圍，彷彿
我倆相識多年，但卻想不出在哪兒見過他。我搜索枯腸，回想究竟在什麼
時候、在哪裡見過這個人，或至少看過類似的長相，但一無所獲。這位玫
瑰十字會的至尊再度回答我未出口的問題：「你想得沒錯，你我並不陌
生，我時常站在你身邊，雖然你看不見我。我將思想流進你腦海中，讓你
反覆琢磨並抒之於文。此外，在你動物肉身入睡時，你也常造訪此地，和
我們幾位弟兄交談；只是當靈魂回到血肉之軀時，無法將此經歷印入腦
海，醒來之時，所有超凡體驗都煙消雲散。動物肉身的腦海僅能記住外部
感官捕捉的印象；除非處在靈性狀態下，靈的記憶才會甦醒。」

我告訴至尊，這是我人生中最快樂的一天，唯一的遺憾是無法久留此
地，因為我認為自己還不夠格與這群超凡入聖者並駕齊驅。



「我們還不能太快放你回去，」上人說，「你有很多時間可以看看我
們住的地方。至於永久待在這兒的話，目前還不可能。你還有義務要盡，
再說，你構造中的低階動物元素還太多，仍是你自我的一部分。這些動物
元素承受不起此地的純淨靈氣，反遭毀滅殆盡；你有機體裡真正的靈性元
素還不足，不夠健全，如果持續待在這兒，要不了多久，就會變得愈來愈
虛弱，如得肺結核般奄奄一息，到時你就快樂不起來，反而了無生氣，終
至喪命。」

「上人，」我說，「那起碼我還在這裡時，希望能一窺諸位身上偉大
靈性力量的奧祕。據說你們能將一物幻化為另一物，將卑金屬鍊成金？」

「這沒什麼奧妙或神奇之處啊，朋友，」至尊說，「這些事就如平日
隨處可見的大自然現象，並無神奇之處。之所以看似奧妙，只因人的偏見
與誤解阻撓看清真相，不明白靈性力量可藉由靈魂役物。這如同月隨日
轉、樹木生長一樣平凡，無須訝異。一切都是「意志」的原始力量產生的
結果，使世界存在。此「意志」以各種方式顯化為機械力量或靈性力量，
但永遠都是同一股神聖的意志力，以人的有機體為工具，在人的智力引導
下發揮作用。」

「所以說，」我說，「我們的首要之務，是去學習加強意志嗎？」

「非也，」至尊說，「此「意志」即天道，同那聚集太空中的天體、
驅使行星旋轉的宇宙力量；遍布並穿透一切，無須你去加強，便已強到足
以成就一切。你只是這股靈性力量的工具，藉以發揮作用並顯化自身，只
要你不試圖反抗。」

「那麼，」我說，「人不就無法有任何成就？如果無法運用自身的意
志力，豈不什麼事都不用做？」

「僅運用自己的意志，」上人說，「是成就不了大事的；不過，我們
可以運用理性與智力，去引導、指揮既存於大自然的宇宙意志力，這是構



成萬物生命的力量，如此或許偶能有成就，否則若無我們的協助，潛意識
得花更長時間去成事。磨坊的主人利用河水來驅動磨臼，他既非創造了
水，也不會試著讓河水倒流，只是將河水引入渠道，聰明的利用已存在的
水流達到目標。他深諳自然之道，並依此而行。順之應之，便能善用之。
人順從自然之道，大自然便會順從他。開悟者便是如此。他以自身智力引
導既存的靈性力量，使其順應自然之道，達到某些成就。」

「你看見聚集在山頂下的雲朵了嗎？」開悟者繼續說，「若無氣流吹
動、或氣溫變化使它起落，它會一直待在原地。如果我們讓大自然的宇宙
力量發揮作用驅散它，那我們並沒有違抗自然之道，而是以我們的智力引
導那股力量。」

說著上人將雙手伸向山，本來聚集在山頂下的雲團彷彿注入了生命，
開始旋轉起舞，如一條煙柱升入高空，使那座山變得像一座火山。最後，
雲團又重回山頂，在空中形成一朵小銀雲，陽光從中流瀉。

我望著雲朵顯現的生命出神，但開悟者讀到了我的心思，說道：「生
命無所不在，遍布宇宙；這就是宇宙『意志』。」

交談間，我們緩緩接近那棟建築物，總算能細看其外觀了。這棟建築
物僅有兩層樓高，但空間挑高，呈四邊形，周圍種有橡樹與楓樹，還有一
座大花園或庭園。走上七階的白色大理石台階，便能來到大門，左右各立
一根花崗岩巨柱，大門上方的金色銘文寫著：欲入此地，勿存惡念。

我們穿過大門，走進石板鋪成的偌大門廳。廳中央的基座上立著釋迦
牟尼像，牆上的金色銘文寫著古代聖哲最重要的法言。左右兩側皆有門，
門外長廊通往諸位弟兄的房舍；但入口對側的門，則通往一座美麗的花
園，其中可見多種僅生長在熱帶的花草樹木。花園後方還有一棟白色大理
石建築，有著圓頂，我稍早穿過隧道時，從遠處望見的就是這個。圓頂末
端是一隻踩著金球的銀龍。



「那兒，」至尊說，「是我們寺院的內殿，請你留步。如果冒然闖
進，你的人格會灰飛煙滅。即使你進得去、存活了下來，對你也沒有什麼
好處，因為對毫無靈性之光的人來說，眼前將是一片黑暗，若無神聖智慧
的不滅之燈，就無法照亮那片黑暗。」

我們走進一條走廊，左手邊許多門是弟兄們的寢室或居所，右手邊僅
有一面牆，間有通往熱帶花園的入口，入口間的牆面則掛著美麗的風景
畫。其中一幅描繪的是印度景致，背景是白雪皚皚的喜馬拉雅山，前景則
是一座中國佛塔，遠處有座小湖與樹木叢生的山坡。

「這些畫，」上人解釋，「描繪的是我們玫瑰十字會在各地的修道院
或寺院。這幅畫的寺院位在西藏內陸的一座湖邊，由幾位最高等的開悟者
弟兄掌管。其他畫作也描繪出了其他寺院所在地的部分景觀，讓人能大致
掌握地點。但這些畫也有其奧祕性質，你定睛看著某些地方，便會看出端
倪了。」

我照他說的集中注意力，盯著畫中寺院的大門看，令我訝異的是，大
門居然開了，一位穿著白得發亮的長袍、戴著淺黃絲質頭巾的高個子印度
人走了出來。我馬上就認出，他是我做白日夢時看見的西藏開悟者之一。
他似乎也認出了我，我恭敬地向他鞠躬，他報以微笑點頭。隨從拉來了一
匹駿馬，他上馬後便離開了。

我驚愕得無言以對，但至尊微笑，將我帶離，引用且稍加更動了莎士
比亞的一句話：「天地如此遼闊，只是你們的哲學家無法瞭解。」

我們來到另一幅描繪埃及景致的畫作前，前景有一間小修道院，遠處
是金字塔；可能因為周圍一片荒涼，這幅畫比前一幅陰鬱些。下一幅也是
類似的建築物，但位在熱帶山區，開悟者告訴我，它位在南美洲安地斯山
脈間。下一幅描繪的是穆斯林寺院，其頂端的宣禮塔有著半月形塔尖。我



很驚訝玫瑰十字會把世上各式各樣的宗教體系都畫進了畫裡，我總以為它
是基督教組織。

至尊再次讀到了我的心思，並糾正了我的誤解。「『玫瑰十字會』或
『黃金玫瑰十字會』的名稱，」他說，「是相對現代才如此稱呼，第一個
這麼做的人是德國神學家約翰．凡勒丁．安德里亞（Johann Valentin
Andreæ），他創作膾炙人口的《兄弟會傳說》，寫下克里斯蒂安．羅森克
魯茲（Christian Rosencreuz）這位騎士的故事。他的目的與塞凡提斯創作
堂吉訶德時一樣：取笑他那個時代一心想成為開悟者、改革者、點石成金
者的人。在那本小冊子面世前，『Rosencreuz』這個字並非專指以『玫
瑰』為名的組織之成員，而是泛指神祕學者、開悟者、高等鍊金術士，他
們擁有某種奧祕知識，瞭解玫瑰十字的祕密意涵。基督教會所採用的象徵
不是自己發明的，早在基督教為人所知之前，神祕學者就已使用了這些象
徵數千年。這些象徵如空氣般自由，能掌握其意涵的人就能使用，不是基
督教會所獨有。不幸的是，你們的基督徒瞭解其意涵者少之又少；他們僅
崇拜外形，卻對那些外形所代表的本源一概不知。」

「如此說來，」我說，「只要是靈性開悟之人，就能成為你們的成員
之一，就算不是基督教條的信徒也無妨囉？」

至尊回答：「如果他所知的一切僅是別人給予的教條、信仰、信條或
見解，或是來自傳聞或書籍，那就不可能成為我們的高階成員。除非打從
內在領悟，否則這類想像的知識皆非真知。一般所謂的知識，不過是博學
強記的結果。我們可以熟記不計其數的知識，無論對錯真假，而就算它們
全是真理，真理無法憑個人見解傳達。真知灼見是無法傳遞的；人僅能被
引導至能獲得真知的地方，但必須自行掌握真理，不僅要用腦，從知性上
獲知真理，更要用心，以直覺領悟真理。

「要獲得真知，就要感受一件事物的真理，瞭解其真本性。在缺乏真
知的情況下信仰某個真理，不過是迷信罷了。你們的科學、哲學、神學思



索，多半是以迷信為基礎，不是真知或自我領悟。現代哲學家與神學家的
學問與知識是建立在個人見解上，一有新的發現無法融入其人造體系，此
體系便搖搖欲墜。然而真理是推翻不了的；它無須論證，人的靈性感知力
一旦感知到，並以靈性智力瞭解，便獲得了真知。沒有人辯得贏真理。

「因此，我們教團與任何教條信仰或見解都毫無關聯。我們並不在乎
那些思想。如果我們都能直接感知、充分而圓滿地體認一切真理，那就不
需要任何書本或工具。我們也不需要運用邏輯或做任何實驗。我們依舊是
人類，只是遠遠凌駕所謂「智性動物」。我們閱讀自己的書本，擁有圖書
館，並研習諸家思想；但從未把這些書本或主張當成至高無上的指引——
即始源自佛祖也不會——除非這蓋上了自身理智與理解的戳印。我們尊敬
書籍，利用它們；它們為我們服務，但我們不為它們服務。」

談話間，我們走進了圖書館，這裡的層層書架陳列著成千上萬本的
書。有許多是聽過但未曾親睹的古代典籍，例如據說已毀於祝融的女預言
家之書；希臘傳奇人物三重偉大赫爾墨斯（Hermes Trismegistus）的多本著
作，據信僅有一本傳世；還有許多年代久遠、或研究赫爾墨斯哲學的珍本
異書，皆為無價之寶。我正好奇弟兄們是如何取得這些寶書時，至尊開口
了：

「這些照理說已失傳的書，你或許訝異這裡仍有典藏，但祕密就在
於，世界萬物及每本存在過的書，都會在星光界流質中留下永垂不朽的印
象，而我們能藉由某些祕術，從那座宇宙倉庫、那大自然的記憶中，將印
象重建成看得到、摸得著的實體。我們有些弟兄投注了大量心血重建這些
書籍，才能不費一分一毫取得這些寶書，這可是再多金錢也買不到的寶
藏。」

這些話令我欣喜，這證實了我的看法：離群索居未必無益於人類；此
外，每個想法都是真實之物，在寧靜之地更能輕易見到並掌握真理，而非
吵吵鬧鬧、充斥生活瑣事的「社會」裡。



這條思緒引來至尊的回答：「我們的修道院是由靈性開悟之人建立
的，我從你心裡讀到的想法，與他們一致。因此，他們選擇了這個人煙罕
至的幽靜山谷為建院地點，運用你們尚未明白的大自然元素力量，創造出
幻象來保護這地方，安安靜靜，不受不速之客打擾。潛藏或蟄伏於凡人內
心的神性種籽，在此處會復甦並活躍起來，找到精進的必要條件。我們在
這兒安祥平和地生活，與外界隔絕，有著凡人難以逾越的屏障；就算有人
知曉我們的隱遁之地，我們也能輕易創造出其他幻象來阻止他們闖入。不
過，我們並沒有完全與外界隔離，只是很少以血肉之軀進入外界。我們運
用靈視力與靈聽力，就能隨時知道外界的動靜；若是想親身一探究竟，就
會脫離肉身，以星光體前往。我們想拜訪誰就拜訪誰；不用親臨現場，就
能見識一切。我們拜訪政治家、部長、哲學家、發明家，將想法注入他們
實事求是的心智，他們則不知想法從何兒來。如果他們有強烈的成見與偏
好，可能會屏除這些想法，但如果是明理的人，懂得明辨是非，就會聽從
這無言的忠告並從中獲益。」

「如此說來，」我說，「你們教團對俗世的政治應該有深遠的影響，
但過去數千年來，你們為何不剷除某些殘害世人的萬惡之首？為何允許像
尼祿與卡利古拉這類人魔存在？為何容許宗教裁判的迫害？為何讓法國大
革命這類駭人事件發生？為何不摧毀像法王路易十一這類惡人？」

「啊！」開悟者說，「正義律法確實存在，導致某些人遭到邪惡殘
害，但我們不能干預，因為那是人類演化的必要條件。外科醫師為救人一
命，得剷除癌細胞，格外痛苦；同理，為了使國家恢復健全結構，往往也
必須大力滌淨一番。禍終歸是福，即使手段充滿邪惡與腐敗，背後也有天
意。」

「儘管如此，」我插嘴道，「就我看來，你們仍能在某些個案插手，
使這些人免受魯莽之苦。」



他答道：「我們的確能把人類視為區區的機器人，讓他們聽令行事，
卻還自以為天性如此，但這麼做有違我們的理念，也違反天道。因為依據
天道，每個人的業都是自身造成的。我們可以給信徒建議，但嚴禁干涉其
心智自由。」

「就算是這樣吧，」我不放棄問道，「有些無辜之人所受的苦，不是
因為自己所作所為；有些烈士志向遠大，反而受凌遲至死。為什麼不救他
們呢？為什麼要放任瘋狂的暴民，將希臘女學者希帕提亞身首異處，或可
恥地讓聖女貞德被綁上木樁燒死？」

「這些人會獲得報償的。烈士的鮮血中將生出豐碩的果實。他們肉體
所受的折磨，相較於終將獲得的喜悅來說不算什麼。儘管你們人類目光短
淺，未必看得出來，但沒有哪件事是一無是處的。再說，這些賢士往往會
以奇蹟般的方式獲救。」

我心中油然升起一股加入玫瑰十字會的強烈渴望，但不敢表現出來。
不過，上人讀到了我的心思，他繼續說：

「凡是符合必要資格的人，我們都接受他入會，但你也察覺到了，這
些資格並非人人皆有，更不能任意給予。就連最低階的神祕學者也知道，
開悟者之所以是開悟者，不是靠他人提拔，而是自己努力修來的。」

「上人，」我說，「那些渴望修養靈性、成為開悟者的人，以各位為
榜樣，居住在隱僻之地，有更多時間不受打擾地集中思緒，進行內在冥
思，這樣不是很好嗎？我知道世界各地有不同國籍、不同信仰的人，但他
們都相信，目前賴以生存的人類文明，無益於大多數人迅速提升靈性境
界。一般人在塵世上有限生命裡，一直努力獲取的成就，如滿足面子與野
心、累積財富、享受性愛、肉體的舒適安逸等，並非生命的真正目標；他
們相信今生僅是永恆存在的諸多階段之一，塵世僅是達成目的的手段，提



供條件讓人人固有的神性成長發展，達到如諸位的高等生命，不再需要蛻
變與死亡，進而獲得永恆的價值。」

開悟者耐心聽完我大發議論後，笑著說：「假如那些人成熟得足以離
群索居，那就由他們去吧；但最重要的是，這麼做的時候，他們必須擁有
真知。只要人對各種俗世信仰和見解遲遲不肯放手，或人人之間仍有不同
見解與品味，那恐怕你所提出的和諧社會終究不會那麼祥和。

「不過我相信，即使是在如此不利的條件下，隱僻之地的神聖智慧學
院仍大有可為。只要你們的每所大學、神學院、學校、學會都教導真理，
而非累積了數世紀的科學與神學誤解及迷信垃圾，無疑就能帶來莫大進
展。就目前的文明發展來看，教育大眾有兩種方法，一是所謂的『科
學』，一是所謂的『宗教』。就科學而言，其推論與揣測是以觀察與邏輯
為根據。科學的邏輯已相當好，但邏輯所依據的觀察能力，卻受限於人類
不完美的感官機能，因此你們的科學是完全建立在表面幻象上，是一種膚
淺不實的科學。大自然內在生命的知識，遠比外在現象的研究重要。

「你可不要誤會，」他見我似懂非懂，於是接著說，「我的意思不是
說，你們的現代科學對自然之道一無所知。科學知曉它能看見、能理解的
事物，但對於造成表面效應的根本緣由、或不可見的靈性起因，卻知之甚
少。科學深知存在的枝枝節節，而這只是宇宙生命作用下的末端效應；科
學對生命之樹一竅不通，不明白生命之樹是孕育一切瞬變現象的永恆源
頭。」

「你們的現代神學所理解的術語，全是建立在誤解上。這些術語原本
是要指稱某些靈性力量，但你們的神職人員與門外漢不具有必要靈性力
量，無法構想此類事物，所以沒有正確觀念。在他們心胸狹隘的觀念中，
將活躍於大自然工坊裡的宇宙原則與力量，矮化成人格化和有限的存在；
那股神聖宇宙的無限力量，被人類稱為神，在無知者的心裡被矮化為某種
宇宙外神祇，凡人可說服祂改變意志，祂在塵世也需要替身與代表來替天



行道。你們宗教所描述的，不是一個執行自身意志的活躍神，而是一個作
古已久的無能神明，留下一群神職人員來代祂統治。

「你們的神學應該靠靈性力量來感知真理。但要上哪兒去找擁有靈性
感知力的神職人員呢？誰又敢相信他的直覺，而非教會的官方教條呢？如
果他膽敢提出個人見解與主張，就不能成為教會牧師，且會被歸為異教
徒。在你們的『知性』時代，一切都必須經過知性的檢驗，卻很少人培養
內心的直覺能力。結果是，當前的世代如同透過望遠鏡去看世界，或許看
見了什麼，卻終究感受不到、也掌握不了真理，想當然耳，對大自然和人
的概念錯得離譜。」



第三章：出乎意料的啟示
開悟者停了下來，我心裡冒出一大堆找不到答案的問題：「大自然是

什麼？人又是什麼？為什麼我會在這世上？我以前存在過嗎？如果是，我
來自何處？我存在的目的為何？一切會如何結束？」

開悟者再度讀到我的心思，他答道：「如你所知，凡人是知性動物，
活在他誤以為是現實的夢景中。真正的人是天上的存有，是暫居於物質肉
身中的靈魂。那神聖靈性的火花在這有機體中，尋找著能栽培並造就不朽
之人的合適土壤，聖保羅在談到神聖意識的火花時，便是這麼說的：『所
種的是必朽壞的，復活的是不朽壞的。』每個人內在的靈性之人，就是自
身的神與救世主。人對於自身不可見的有機體，不清楚有哪些過程在展
開，就算他知道，也無力指引並掌控這些過程。如一株植物般，需要靠其
他元素生長。這些元素由風雨無意間帶到身邊，或在環境中意外發現。不
過，人一旦得知自身靈魂的組成，意識到靈魂有機體中的種種過程，並學
會如何指引並掌控時，他就能操控自身的成長，隨心所欲地接納或拒斥內
在層面的靈力，做自己的主人，達到所謂的心靈瞬移。他會比沒有這類知
識與力量的人優越得多，就像動物較植物優越一般，因為動物可以四處走
動尋找食物，並選擇自己要或不要，植物卻只能被圈限在一地，完全靠該
地的條件過活。無知者僅靠現成的條件生活，智者則能選擇自身的條
件。」

「這一切的目的與目標是什麼？」我問。

「目的是，」他答道，「讓人的靈魂享受無上喜樂，領悟到他本身即
是一切，沒有什麼在他之外。目標則是讓終歸一死的凡人變得不朽，成為
神聖智慧顯化的完美工具。」



聽了上人的回答，我仍無法掌握其真義。他提到和宇宙一樣大的「靈
魂」是什麼？我的靈魂除了自己可見的肉身之外，還擁有任何其他的媒介
或有機體嗎？

我冥思之際，開悟者領我走到一扇窗邊，窗外可見那座奇險祕山，他
指著祕山說：「你就是從那扇門進入這座堡壘的，請看著那扇門，集中心
力想著你的來時路，用靈魂之眼探索，試著穿透到山的另一邊。」

我照做了，突然發現自己已站在山的另一頭，就在我曾躺下休息的地
方。眼前躺著一具顯然了無生氣的人體，我驚恐地認出那正是我的肉身。
起初一切如夢，但一個念頭升起，我想到自己一定是死了，那正是我的屍
體。我看著自己再熟悉不過的肉體，那器官與四肢，身上甚至還穿著同樣
的裝束。帽子蓋在臉上，我試著拿起帽子，卻難如將山起。我的雙臂沒有
實質的氣力。我意會到自己目前的身體構造已不同於物理層面的物質肉
身。

我想自己一定是死了，想到自己曾寓居於那具了無氣息的粗顯肉身
中，心中一陣作嘔；我很高興自己解脫了，無意返回肉身。

但內在似乎有一個聲音告訴我，我在塵世浮沉的時間尚未結束，非返
回不可。我甚至可憐起那具無助的肉體來，油然而生的同情，成了一股強
烈的拉力。我感覺自己被拉向那具肉體，正要失去意識之際，上人的聲音
將我拉了回去。我像剛從夢中醒來似的驚醒，開悟者站在我身邊，剛才的
景象已消失。

「現在知道了吧，朋友！」他說，「你的肉身與你的靈性有機體（或
稱星光體）是不同的。神聖靈魂有多種媒介，能用以運作並顯化力量。」

「但為什麼，」我問，「科學界無法辨認出這些？」

「因為自負，」開悟者說，「科學家一直以來多半不屑討論這類問
題，認為不值一哂。他們偏好認為人死了就萬事休矣，不承認在大自然的



廣大天地中，仍有他們不知道的事。神學家提出的理論也不比科學家好多
少，因為他們相信——或宣稱自己相信——人是最終狀態下的完整存在，
有充分的意志自由，只因自己品行不端，才不得不受縛於這座星球。不僅
如此，他們認為只要人一生虔敬，又或作惡多端但獲得了神的寬恕與垂
憐，那死後他就能成為天人，進入天堂，永遠活在享用不盡的喜樂境
界。」

「凡是能獨立思考的人如今都同意，對於渴望獲知真理的人來說，這
些理論都不甚令人滿意。但也無法證明或反駁這類假設。大眾則是不假思
索，他們捐錢給神職人員，就是要他們代自己思考。

「自《秘密教義》（The Secret Doctrine）出版以來，科學家與神學家
的見解基礎都遭到動搖。古人都知道以下真理，但在現代物質主義中幾乎
全遭遺忘：人並不是最終狀態下的存有，仍會進一步的有機發展；人的身
心其實會持續變形與變化，且轉變依賴基質，因為力無法脫離基質存在。
如今這已成了舉世皆知的道理。這一再向科學家顯示的事實是，科學僅能
說明人類這個神祕存有的一小部分；科學家僅知其外在表象、人類的外
殼，但對於活躍在肉身皮囊下的運作，卻一概不知。狂妄的神學家相信，
人類會獲得永恆至福或詛咒，端看福報厚薄，但正義不能與神隔開來論，
人的拯救取決於他自身的靈性演化。只要善用邏輯便能理解，當所有低
階、不完美的元素分解消散之後，人內在的神仍會繼續存在。因此，若一
個人內在不存在神的神性狀態，其身體消亡後，無法躍入高等境界，在世
時也無法達到此境界。此境界容不下謊言。

「早在三百年前，帕拉塞爾蘇斯（Theophrastus Paracelsus）就描述過
印度聖哲所深知的人類基本組成，之後布拉瓦茨基（H. P. Blavatsky）與其
他神智學作家又提出了歷來最完整清晰的說明，足以使科學家慚愧，令教
士們汗顏。一旦世人再度認識並吸收那些知識，將證明學者何其無知，神
職人員身為靈性導師的合法地位也將受挫。從這些知識可見，人並非一位



神明，儘管有些人想像自己是。他們也許是知識巨人，但從靈性的角度來
看，卻可能仍是侏儒。有種法則支配物理界有機體的成長，同時也支配著
靈性界的有機體。這也表明，沒有哪樣事物是憑空出現的，一切都有胚
芽，即使不可見，也會從中生長並發育。

「就我們所知，每個胚芽、每個存有都有特定的生長條件，有的存有
運用其智性活動的力量，讓自己處於特定條件，或者透過無法掌控的外在
因素來建立。動植物若沒有必要的食物與刺激，便無法生長；智力也是如
此，若沒有灌輸觀念、刺激理性來加以吸收的話，無法增長智力。靈魂亦
是如此，必須從低階來源中，找到必要養分來培養力量，並接受智慧之光
刺激，選擇所需，才能成長茁壯。」

我心中再度升起生活在玫瑰十字會修道院的念頭，何其愉快又有益，
樣樣都令人舒坦，沒有任何煩心事闖入。上人這麼回答：

「阻力是培養力量的必要元素。如果我們進入阿爾卑斯山或美國洛磯
山脈的廣大松林，舉目所及皆是參天松樹，但那些樹本身枝幹不多，如船
桅般直入天際，樹皮灰禿，綠葉稀疏。要到樹頂附近，才開始有枝幹交錯
掩映形成樹蔭，並極力向高空伸展，在陽光中搖曳。這些樹都是頭重腳
輕，生長得最好或最主要的部份是頂部，從地面與空氣汲取的生命都送往
了樹尖。至於樹身，雖然隨著樹的生長愈來愈粗，卻發育不良，缺枝少
幹。因此，這些樹儘管年年竄高，直到成年；但遲早有一天，凶險烏雲聚
於雪峰，閃電劈閃於起伏的厚雲上，雷聲隨之出現，帶水的光箭從雲縫中
射出，暴風驟雨從山頂掃向山谷。接著災難就來了。頭重腳輕的樹因為樹
根不夠有力，如麥田上的麥稈風吹樹倒；一排接一排，跌跌撞撞地倒在彼
此身上，屍橫遍野堆滿山腰。但在樹林中心之外的邊緣，有幾棵松樹仍孤
零零地屹立著，如戰線的前哨或守衛風雨不改。位處孤立，一輩子飽受風
吹雨打，因而早已習慣、變得強壯。它們從來沒有鄰居的保護和庇蔭，而
不頭重腳輕，樹身從離地幾呎的地方就生出強大枝幹，直達樹頂。樹根深



入岩縫，牢牢地抓住土壤。它們從年輕時就遇到阻力，並在抵抗中日益茁
壯。

「因此，在學校、學院、大學，或在修道院的門牆之內，知識分子在
風氣與朋友保護下成長，與逆境隔絕，遇不到多少阻力。和思想相近的人
聚在一起，生活與思緒都會變得和他人沒兩樣。公認權威的旗幟，如波浪
般在頭頂飄揚，印著他們信奉且從來不敢質疑的教條。他們如此生長，無
知的影子彼此交錯，阻止見到真理的陽光。滿腦子充斥著權威的觀點，學
習虛幻人生的種種細節，誤以為那就是真實的生命。他們頭重腳輕，因為
從生命宇宙泉源接受到的能量全供給了腦子，靈魂卻得不到供給；位於心
的品性便軟弱無力；理智獲得的養分太多，靈性卻十分貧瘠。在成年後，
或許會以自己的學識為傲，但或將有一天，嶄新奇特的觀念出現在心智地
平線上，大風一吹，教條的旗幟便紛紛倒下，他們的自尊也應聲而倒。

「這條法則不僅適用於物質與知性層面，情緒領域也是如此。渴望變
得堅強的人絕不能害怕阻力。他必須站穩腳跟，勇敢面對低頻情緒，不被
來襲的強風暴雨吹倒。他應該多逼自己與品味不同者往來，甚至與看似不
友善者和諧相處，因為那才是他真正的朋友，能給他力量。應該學習包容
誹謗與惡意、忌妒與對立；應該學習忍受磨難，自行評估人生的真正價
值。面對的逆向影響或許會造成內心的狂風暴雨，但當大喊「安靜！」
時，便能命風雨平息、駭浪靜止時，心中便出現了第一道曙光。工於心
計、老謀深算的腦袋所放出的陰冷月光，在暖陽面前將日益淡薄，比外界
更大的新世界將出現於內在異象中，心滿意足地在那裡生活，尋求不竭喜
樂泉源，是那些只以感官生活的人所感受不到的。此後，不再需要反覆推
敲真理，因為心中已清楚見到了真理。此後，再也不需要飽受風雨摧殘，
而是在這寧靜之地找到庇蔭，並非害怕風雨（此時風雨已傷不了人），而
是因為自己的能量已全然投注於那覺醒不久的靈性胚芽上，而不是浪費在
外物上。



「弟子應該追求的是強化自身的品格，因為品格構成他真正的個體
性，要使品格永遠合乎神聖智慧與愛的法則。品格軟弱無力的人沒有真正
的個體性、也不夠自立，情緒一來便無法自己，受神聖本質以外的勢力所
左右。

「唯有達到了某種成熟境界，才需離群索居並遠離所有逆境影響，此
行為才變得可取有益；若明明需要世人卻脫離世間，便是妄想直接登上階
梯頂端，以進入天堂罷了。讓需要世人的人留在世間吧。圍繞身邊的誘惑
愈多，若能成功抗拒，力量就會愈強。唯有能夠掌控自身心智、能創造出
靈性修行的必要心智條件之人，才有辦法超越外在條件，獲得自由。若無
法在自身靈魂中開發出一片天地，就需要外在世界來培養靈魂。

「因此，那些靈性發展不足的人之所以脫離世人，是因為害怕世界，
非但無法與遺世孤立的豪傑相比，倒不如說是懦夫。生命之戰才一開始，
就棄械投降了。他們有時會遁入修道院，圖的是讓生活舒適些，也許還能
獲得前往天堂的門票。他們想像自己能過上無害但也無用的生活，藉由想
像中的侍奉神，在人生終點獲得報償。但那報償終究也僅存在於他們的想
像中。耽溺酒色的人浪費時間追求百無一用的快感，盲信者虛度光陰於一
無可取的儀式與祈禱。前者行為受了現世感官逸樂所刺激，後者行為則是
期望來世逸樂所驅使，無不是為了滿足一己的慾望。兩者的動機與道德無
根本上的不同。

「靈性有所發展的人則完全不同。他們內在的神聖火花是永恆而自立
自存，獨立於時空相對條件之外。不會受對方激怒、受反駁刺激、因詭辯
而混淆。一旦意識到自身的力量，就不再像物質有機體一樣，需要感官留
下外界印象來刺激，因為它本身就是刺激物，在其基質中創造世界。它是
人類星光體中所有動物元素力量的主宰，這些騷動教訓不了、也貶低不了
它，因為它就是純粹狀態的神性本身，是永恆不變、自由自在的。」



「你的意思是說，」我問道，「所有禁慾與克己皆一無是處嗎？」上
人回答：

「一切取決於動機。自私自利者為了自己平步青雲、財富累積而汲汲
營營，終歸是白忙一場；他們為了幻象而努力，終究只會變得更加自負。
不過，只有當神聖狀態的意識在你心中覺醒，始悟得真我與幻我的不同，
才會瞭解這點。

「人如果經歷過這種神聖原則的覺醒，實際體驗過內在生活，在自身
靈魂中造訪過天國並站穩腳步，就不再需要外界風雨的教誨來提供成長的
阻力；也不再渴望回到塵世的逸樂與愚昧中。隱居並非出世，扔掉已成負
擔之物並非棄世；也不能稱之為苦行，因為這未經歷任何養成或鍛鍊過
程；這也不是一種克己，並未拒絕自己不欲之物。真正的苦行者應置身於
塵世的各種誘惑中；他靈魂中的動物元素仍很活躍，渴求著滿足慾望，並
擁有滿足那些慾望的手段，但他能藉由更優越的意志力克服自我的獸性。
達到那種境界後，他或許就會出世，施展自己的能量，並進一步拓展靈
力。他會感覺無比幸福，因為他可以在內在世界創造出自己渴求之物。他
不期待未來天堂的報償，因為天堂能給的幸福他已擁有。他不渴求其他的
善，只求為世人創造更多的善。

「如果你能建立神聖智慧學院，讓智性與靈性培養雙管齊下，教導宇
宙根本法則的真知與新科學，教導如何做自己的主人，那就是給世人的莫
大益處。再者，這樣的修道院還極為利於知識研究的進展。設立這類學習
場所，能為世人的心智地平線帶來一等星般的光芒，放射的知識之光將流
溢並穿透全世界。層次比當前時代的物質科學更高遠，一片嶄新而高深的
領域將豁然開朗，留待人們調查研究。一位自由獨立的思考者，能瞭解公
認權威的不同見解，不受任何正統科學信條的束縛，懂得自由運用所有學
識研究的結果，不相信體系是堅不可摧而處處受制。這樣的修道院將成為



知識中心，光耀天下。如果他們自我掌控能力與學識齊頭並進，不久就能
達到開悟境界。」

開悟者以異常親切的語氣說這番話，彷彿想激起共鳴，誘導我出力建
立這類修道學校；他的目光悲憫，彷彿對世人的無知狀態遺憾不已，但教
團的規定又不許強行干預人類的業。我也懊悔自己無力建立這類學院，恨
不得自己變得富有，至少嘗試開一間學校看看。但至尊馬上洞悉了我的念
頭，並說：

「你錯了；我們不是因為缺錢才無法建校，就算學校蓋好了，眼下也
找不到學生來唸。如果我們煉不出足夠的黃金，就稱不上合格的鍊金師
了；前提是此黃金能為人類帶來真正的益處。關於這點，如果你想知道，
我可以保證是辦得到的。但金子對人類而言是禍水，我們不希望陷人類於
更深的苦海中。給人類黃金，只會激起更多的貪慾；給人類權力，更會走
火入魔。不，我們需要的不是金子，而是渴求獲得真正智慧的人。渴求知
識的人成千上萬，但渴求真正智慧者卻是鳳毛麟角。現代人以為學養、聰
慧、熟練、狡黠便是靈性成長，這是錯誤觀念。動物的狡黠不是智力，熟
練也不是智慧，你們的學者大多根本承受不了真理。即便自詡為神祕學者
與玫瑰十字會成員，他們的研究多半也只是為了滿足其無所事事的好奇
心，或滿腦子只想窺探大自然的祕密，以獲得能滿足私慾的知識。不論男
女，只要渴求真理，別無他求，我們便來者不拒。既然他們並不追求生活
安逸，又何須你斥資提供舒適的住所？既然他們對美食無所欲求，又何須
你費心打點廚房？既然他們讀得懂大自然這本書，圖書館又有何用？既然
他們希望棄絕感官生活，遁入自我中，又何須拿外在圖像取悅他們？既然
他們活在自身靈魂的天堂裡，又何須人間景色來怡情？既然他們與自身的
高我交談，又何須他人為伴？既然神就在他們左右，又何能娛樂他們？

開悟者停頓了一會兒後繼續說：「我夢想成立一間神聖智慧學院，連
這間修道院也比不上。應該要建在僻遠之處，但可以來去無阻，無須任何



花費。其中的男僧女尼皆超乎自我界域之上。那裡的廟宇有無窮盡的維
度，充溢著人人皆有的神聖之靈。宇宙靈魂不再分你我，大統一在那裡發
生。在那座修道院中，不再有性別、品味、見解、慾望之別；萬惡不侵；
無生無死，無婚無娶，人人都如天使般生活著；人人皆是善力的核心成
分；人人皆沉浸於無盡光海之中；人人皆無所不見，無所不知，力量增強
並擴張，直到擁抱萬有，並與萬有化為一體。」

在那一瞬間，開悟者的靈魂似乎飄去造訪了涅槃的無上喜樂之境，是
凡人所無法想像的境界；但不久光芒返回眼中，他笑著致歉說，這崇高概
念讓他不禁忘乎所以了。我冒昧回道，也許人類還要數百萬年才能達到那
種境界。

「哎呀！」他回答，「目前文明發展所加諸的條件，只會逼得大多數
追隨者把時間與能量投注於外在目標，而非促進內在成長上。每個人都擁
有一定的能量，如果浪費於外在事物上，不論是滿足感官還是知識成就，
都使他無餘力培育心中的神聖胚芽。若總把心思集中於外在事物上，就無
法集中內在的思緒，這是要獲得本體智慧的不可或缺條件。勞工、商人、
科學家、醫師、律師到神職人員，人人都積極投入外在事物，無暇集中其
內在力量。大多數人追逐著鏡花水月，頂多僅有一時之用，一旦心臟停止
跳動，用處便煙消雲散。他們耗費時間與能量取得所謂『生活所需』，找
藉口說是迫於無奈才在水深火熱中生活。但大自然才不管我們的藉口；因
果法則是盲目而不容辯駁的。爬到山頂而摔落斷崖的人，也會同自願跳崖
的人摔斷脖子；無法進步之人也如不想進步之人遠遠落後。不過，大自然
也並非如膚淺觀察者認為的那麼殘酷。人類生存所需要的條件很少，且通
常能輕易取得，因為大自然為其所有子民提供了豐富的物產，如果有人無
法獲得應有的一份，那一定是出了什麼嚴重的錯，不論是出在個人還是整
個社會組織上。我們的社會組織無疑出了很嚴重的錯，哲學家與政治家也
正持續補救。如果他們能讓人間法則與自然之道和諧相融，那才算完成了



任務。而在在遙遠的未來才會完成此任務。我們沒有時間等下去。就讓每
個人試著恢復自身機體的和諧，並依自然之道生活吧，有朝一日，社會有
機體也將能恢復和諧。」

開悟者的話讓我有些不適，因為我喜歡享受生活的安逸。我心中油然
生出一股反駁的衝動，於是說道：「這麼說來，你捨得放棄目前文明必要
的一切奢侈享受？你希望我們回到老祖宗的那種半野獸狀態，在林子裡像
野人般生活嗎？我知道有些怪人確實懷著這種念頭。」

「非也，」開悟者說，「那林林總總聲稱生活所需的事物，不過是人
造的。早在現代文明發現或發明所謂絕對必需品之前，就已有數百萬人能
不需這些物品活到高齡。『必需』一詞的意義是相對的，對國王而言，十
幾座宮殿是必須，對貴族而言是一輛四駕馬車，但對乞丐而言，一瓶威士
忌便已足矣。對追逐流行的人而言，則非有一套最新的燕尾服不可。若希
望擺脫這些花俏的必需品、擺脫為了獲得而付出的麻煩活，最快也最有把
握的方法是超越它們，統統視其為非必需品。如此便能解放我們的能量，
用來學習真正必要的知識，因為那才是永恆不變的，非僅能暫時滿足你眼
前所需的有限之物。

「很多人努力窺知外在事物的構造，探究其中化學與生理過程，還有
人為此犧牲自己的靈魂，掐滅內在的神聖火花，只為了滿足其科學好奇
心，就對同胞犯下最殘酷不仁的惡行；只因好大喜功，便發表一無是處的
發現。他們沒有展現出認識自身真我的一丁點渴望，然而自我認識才是真
正的重點。現代科學想鉅細靡遺地瞭解自然之道，卻絲毫不關心孕育這一
切的普世根本法則；於是現在科學就像隻蟲子在落葉上爬，卻自以為能憑
此認識樹木的特質。知識分子當然比其他人更有能力研究各門各類的自然
知識，但只研究外在事物，終究不如認識自身內在力量重要。所有基本力
量皆是由內而外地產生作用，因為要，果次之。若認為認識外在事物較認
識神更重要，那此人擁有的智慧其實少得可憐。」



「神，」我大喊，「我們要怎麼認識神？你如何知道神存在？」

開悟者答道：「我很遺憾人的靈性演化如此落後，以致於體認不出神
寓居於萬物之中。那至高靈充滿、擁抱、穿透一切，從原子到整個太陽
系，祂是宇宙萬物的本質、靈魂與生命，超乎心智的一切想像之外。如果
人類智力能理解祂，那人的智力就高過神了。除了神，一切皆非真實。大
自然本身只是神力的顯化。不要冀望他人會為你證明神的存在，反而要在
神的神聖恩典下，試著讓自身成為神一般的神聖存有，以此親身見證祂的
存在與力量。人終究會在內心恢復神聖形象。當人領悟到內心的神聖理
想，歷經多生多世的朝聖之旅便將落幕，存在的目的已完成。平和與你同
在！」

開悟者語畢，一陣銀鈴叮噹聲在上方響起。我抬頭看，但沒察覺聲音
來自何處。

「這是個信號，」開悟者說，「教團成員要到食堂集合了。我們與他
們會合吧。你一定會喜歡那兒的點心的。」



第四章：食堂
我們走出圖書館，經過長廊走進花園。周圍是棕櫚樹與奇花異卉，有

別於進入山谷前的那片冰原與矮松的古怪荒景，形成了強烈對比。金鐘花
倒掛高懸，玫瑰錯落成叢，百花齊放，美不勝收；空氣中瀰漫著風信子、
纈草與其他不知名花朵的香氣。不過這地方不是溫室，沒有屋頂，只有一
片清澈的藍天。我好奇花園是否從地表下獲得熱源，且這片萬紫千紅似乎
違背開悟者所表達的觀點：人若已安居在自身靈魂中的天堂，自然無意追
求外在的感官滿足。但至尊似乎又讀到了我尚在成形的心思，開口說：

「我們創造出這些幻象，是為了讓你的造訪更舒適。你眼前的花草樹
木皆不須園丁，也不昂貴。只需想像力，不費分毫。」

我走向花叢，摘下一朵玫瑰，和我見過的真花一模一樣；花香甜美，
葉子在正午陽光下舒展。

「你確定嗎？」我說，「我拿在手上的這朵花不可能是幻覺，難道是
我自己想像出來的？」

「不，」開悟者回答，「那不是你自身想像力創造出來的，而是大自
然想像的產物，開悟者的靈性意志能引導這類自然過程的開展。整個世
界，包含固態行星、花崗岩山、五湖四海、大地與其形形色色的形體，都
是宇宙心智的想像產物，宇宙心智是各種形體的造物者。這些形體無一真
實，統統是源自基質的幻象或形狀，無基質的形體是無法想像也不可能存
在的。我們所知的唯一一種基質，是構成宇宙心智的宇宙原質：阿卡沙。
這種物質元素不可見但無所不在，唯有當它處在某種密度狀態，足以抵抗
塵世光的穿透影響，才會進入你感官的感知範圍，呈現出物體外形。宇宙
意志力貫穿萬物。開悟者的意識瀰漫著自身周圍，在他的靈性智力引導
下，能在宇宙心智中創造出開悟者所想像的形體；因為宇宙心智的界域就



是他的界域。透過某種奧祕過程，目前尚無法向你解釋，但主要為意志活
動，開悟者在心智基質中創造的這類形狀會產生密度，變成可見物體。」

「我承認，」我說，「聽完你的說明，我仍摸不著頭緒。腦海裡所形
成的圖像，能夠躍出腦海，化成物質形式嗎？」

我的無知似乎逗樂了開悟者，他笑答：「你相信人類的心智層面僅存
在於腦殼裡嗎？若是如此，就太令人遺憾了，因為如此只能看到腦殼裡發
生的事，其他都無法體驗。對這種人而言，整個世界不過是一片黑暗，不
可穿透，無法理解。他看不見太陽或任何外界物體，因為他僅能感知到存
在於自身心智中的事。所幸對人類來說，個人心智層面的範圍遠及星辰，
他的感知能力能到多遠，心智就能到多遠。他的心智性與萬物接觸，不論
離他的肉身多遠。他的心智——不是大腦——由此接收著種種印象，印象
再進入肉身大腦的意識中，大腦不過是接收心智訊息的中心。」

做出上述解釋後，開悟者顯然看出我心中仍有疑慮，便邀我去看不遠
處的一棵木蘭樹。那棵樹高約六十英尺，開滿了偌大美麗的白花。看著看
著，那棵樹竟開始變得空靈。綠葉轉為灰色，白花與綠葉變得愈來愈難以
辨別，整棵樹變得益發晦暗、透明，僅像樹的幻影，最後完全消失在視線
中。

「看到了吧，」開悟者繼續說，「你在自身心智界看到的樹，同我心
智界的樹。我們都居住在彼此的心智界中，而開發靈性感知的人，隨時都
能看見他人心智中創造的圖像。開悟者創造自己的圖像，普通凡人則活在
外界（不論是大自然還是他人心智）的想像產物中。我們活在自身意識的
天堂裡，你所看見的物體，都存在於我們意識領域中，此領域並不狹小，
反而遠遠超過了身邊可見事物的範圍，持續擴展到整個宇宙融合為一體。

「人類對想像力了解得太少了，不然會更加留意自己的思緒。如果心
中生起善念或惡念，那個念頭便可能在他的心智界中喚起相應的形體或力



量，擁有密度，變成活生生的東西，就算其創造者已死亡，仍長久留存，
伴隨其靈魂左右，因為創造物會受其創造者吸引。」

「那麼，」我問道，「是不是每個惡念或對惡行的想像，都會創造出
那種惡，進而成為活生生的實體？」

「並非如此，」至尊回答，「每個念頭皆會使思緒化為形體或力量，
但在「意志」灌注生命之前，它們沒有活力。既然沒有活力，就會像影子
般迅速消失，不然只要惡念一起，就等於在心智犯下惡行，創造出最邪惡
的元素精靈來。就算你想像各式各樣的惡行，除非你有落實的渴望，不然
這些想像造物是沒有生命的。不過，如果你渴望落實惡念，且意志邪惡到
想用外在手段付諸實現，那麽此念頭就等同實際落實惡行一樣糟糕，創造
出不可見但活生生的惡力。意志將生命賦予想像的造物，因為意志與生命
基本上是同一件事。」

他看出我心中的疑惑，於是接著說：「所謂意志是賦予生命的力量，
指的是駐存於心中的靈性意志力。僅由大腦施展的意志力是陰冷的月光，
無法溫暖它所照亮的形體。賦予生命的意志力則是來自於心，如陽光一
般，為礦物、植物、動物注入生命力。唯有人內心渴望所激起的意志力，
才擁有真正的力量，單憑大腦想像是沒有力量的。所幸在全人類中，擁有
靈力、能將想像物化為可見物體的人屈指可數，不然這世界將充滿活生生
的實體怪物，把人類吞食殆盡了；因為在目前的文明狀態下，心懷惡念的
人比心懷善念的人多，只是他們的意志來自大腦，而非心，所以缺乏靈
性，毫無力量可言。通常這種意志的強度，僅足以傷害產生此惡念的人，
傷不了他人分毫。由此可見，先修養品德、變得良善後，再去獲得靈性力
量，是多麼的重要。這些祕密在過往時代受到小心守護、不透露給粗鄙之
人知悉。」

我們穿過哥德風的門廊，進入大廳。天光從四扇高窗灑進八角屋裡。
大廳中央立著一張圓桌，圍有椅子，八面牆的各個角落陳設著形形色色的



家具。多位兄弟聚集在大廳中，其中幾位的畫像曾出現於史冊，得以認
出；但最令我驚訝的是，現場還有兩位女士——一位身材挺拔，英氣逼
人，另一位身材較嬌小，五官細緻，但也同樣面相高貴，姿色出眾。竟有
女士出現於黃金玫瑰十字兄弟會的修道院中，讓我詫異不已。在場所有人
顯然都看到了我的困惑，但開悟者將我介紹給眾人認識——或說介紹我認
識眾人，因為他們似乎都知道我，不需要介紹——之後，那位高個子女士
執起我的手，帶我走向桌邊。她含笑說：

「我的朋友，在眾多看似為男性人格的開悟者之中，看見女性外形的
開悟者，真令你這麼驚訝嗎？智力與肉身性別有何關聯？性本能一結束，
性別的影響也就終結。來吧，請坐在我身邊，用點美味的果品。」

桌上擺著琳瑯滿目的精緻果物，有些從所未見，並非本國產物。諸位
高人逐一落座，一桌人隨即展開對話。在這場合，我深覺自卑，但人人似
乎竭力要我放心，讓我自以為能與他們平起平坐了。弟兄姊妹幾乎一口未
嚐，但似乎很高興看到我享用，事實上，走了一早上的路，加上山裡的純
淨空氣，讓我胃口大開。坐在我身邊的高貴女士很快就化解我的尷尬，她
回答我對某些神祕現象起因的疑問，並實際進行了幾個實驗說明道理何
在。以下的例子表現出她創造幻象的力量。

當時我們談到若想從事神祕學研究，必須大膽無畏。「因為，」她
說，「整個元素界有著怪物與動物元素，不利於人的靈性進展。人類組成
中的動物原則（元素精靈）要靠人的生命才能存活，也須倚賴動物元素中
的基質。如果聖靈在人心中覺醒，其光輝射進動物元素，便會破壞所寄生
的基質，這些動物元素會開始像飢餓的野獸般暴動，為生存及食物而戰，
成為人類靈性成長的莫大阻礙與敵人。它們居住在人類靈魂的低下區域，
在正常情況下，外部感官是見不到它們的，不過在某些情況下，它們可能
會變得真實可見，聚集成群，如陸生動物般繁殖傳種，相爭並彼此吞噬。



如果人較小的私慾被某個更大的慾念所吞沒，那就表示，有一個怪獸級的
元素精靈在其靈魂中成長，吞噬了所有較小的元素精靈。」

我回答說，我絕不相信人會變成這種活生生的野獸，並且希望能一睹
這種元素精靈，好明白它究竟是什麼。

「難道你不害怕，」她問，「這種邪惡東西出現？」

我開始誇口說自己很勇敢，從沒怕過自己能親眼見到、親手摸到的東
西；恐懼起源於無知，而知識能驅散所有恐懼。

「你是對的，」她答道，「但你能行行好將那籃梨子遞給我嗎？」

我手伸向立在桌子中央的籃子，快摸到時，一隻可怕的響尾蛇突然從
梨子中央冒出來，勃然大怒地仰著頭，尾巴嘎嘎作響。我駭怖不已地縮
手，千鈞一髮地躲過了惡毒的蛇吻；但我定睛一看，那蛇又捲回梨子當
中，閃亮的鱗片消失在籃子裡，無影無蹤。

「如果你敢伸手去捉那隻蛇，」其中一位兄弟見狀說，「會發現牠只
是幻影。」

「意志，」至尊論道，「不僅賦予生命的力量，也是一股破壞的力
量。它能使原初質的原子聚集在核心周圍，也能使原子分散各處。它是梵
天、毗濕奴、濕婆三位一體：同時是創造者、維護者與破壞者。」

「如果我們不成為這些元素精靈的主人，」那美麗的女士說，「它們
就會反過來主宰我們。如果我們無所畏懼地攻擊它們，它們就傷害不了我
們；我們的思維會破壞它們，因為它們正是我們思維的造物。」

稍後早餐對話轉向了神祕學的相關主題。「神祕學與鍊金術，」其中
一位兄弟說，「是最難也最容易理解的東西。要弄懂其實不難，只要以智
慧之光細觀大自然的奧祕即可。凡是人類，只要不是白痴，天生就擁有大
自然賦予的這種智慧之光。但如果荒謬無理的教育點亮了假邏輯、詭辯、



揣測的人造燭光，以此取代神聖智慧的陽光，那人就遠離了其自然狀態，
變得不自然了。在人純真的童年時，永恆真理的圖像就反映在他心裡，只
是當時智力發展還不足以瞭解——但待智力開始發展時，那些圖像卻被偏
見與錯誤觀念大力扭曲變形，乃至其原始樣貌已難以分辨，人類看不見真
相，僅看見自己一心創造的幻象。」

「你的意思是說，」我問道，「人若沒書本的教導，也能認識事物本
性？這可能嗎？」

「你認為，」開悟者回應道，「孩子喝母乳需要老師來教嗎？牛隻需
要植物學書籍才知道哪些植物有毒、或無毒可食嗎？人造體系是非出於自
然，因而在大自然這本書裡沒有立足之地。人為自己發明的事物命名，孩
子為了得知那個名稱，就非接受大人的教導不可；但事物的本質特性是獨
立於那名稱之外的。莎士比亞說，玫瑰就算不叫玫瑰，香氣還是同樣迷
人。在目前教育的階段，自然哲學家認識的僅是人造名稱與分類，對內在
特性卻所知甚少。而神祕學家一看見植物，便能根據特徵辨認出醫藥與神
祕用途，現代植物學家哪裡認識這些特徵？動物依舊親近自然，但人類早
已遠離自然。羊一見老虎就會逃走，不須動物學家教導，便能認識老虎的
特徵，不須理論便知天敵。對羊來說，知道老虎生性兇猛，比知道牠是貓
科動物來得更重要。假設發生了奇蹟，羊有了智力，牠可能會因為更了解
老虎的外觀、解剖構造、生理、世系等，反而失去了對老虎內在特質的認
識，很快被吞掉。雖然這例子看似荒謬，但確實就是你們學校天天在做的
事。新生代在學校接受所謂的科學教育，認識人的外觀、要如何在食衣住
行上獲得滿足，卻對外形底下的『真正之人』視而不見，忽略他的需要，
餓他、虐待他、把他釘上十字架，有些『科學偉人』甚至短視到否認此
『真正之人』的存在。」

「但是，」我反駁道，「人類相對於動物的一大優越，不就在於能以
智力理解事物特質，而動物僅能以本能感受？」



「確實如此，」那位弟兄說，「但人應理性地運用智力，而非使用智
力來反理性。本能在動物有機體中的運作，如同理性在人類身上的運作。
兩者的源頭相同，都是靈魂感受真相的能力。智力的功能是理解靈魂以本
能或直覺感受的事物，或是以外部感官感知到的事物。如果智力能與理性
相輔相成，那人類將不僅因為智力而聰明，還能擁有智慧；但日常體驗告
訴我們，智力未必能帶來智慧，最邪惡的人往往最多鬼點子，學富五車的
人往往也是最不講理的人。」

「如果人類想獲得靈性力量，」那位弟兄接著說，「重要的一步是接
近自然。要扔掉自身所有非自然特性，靈性才可能茁壯。若沒有先回歸自
然，就想培養靈性，反而變成違反自然的靈力怪物。這類怪物存在過，如
今也存在著。他們是有著人形的靈性惡力，是黑魔法的開悟者、奸惡騙子
之流。」

「那麼，」我說，「惡貫滿盈的大罪人在某種程度上都是黑魔法師
嗎？」

「不盡然，」那位弟兄答道，「為非作歹者多行不義，並非性好邪
惡，只是因自私自利。然而走上黑魔法之路的人，則是因性好此道而行
惡；同理，走上開悟者之路的人性好良善，因而行善。但無論人是行善還
是行惡，只要再三重複某種行為，終究會變成本能，本性將逐漸趨同善或
惡。為了取樂而殘殺蟲子的人，在惡行與極惡之路上進展飛快，這造成的
種種禍患，遠大於自衛而殺人的人。」

稍後，對話內容開始轉向白魔法與某些西藏開悟者的奇蹟神力。至尊
不久前才拜訪過他們，得以詳述拜訪的情形。但說來奇怪，儘管先前談論
的主題細節都深深印在我腦海裡，但至尊描述的這段經歷，在記憶中卻是
一片空白，完全記不起說了什麼，就像有人刻意把那段回憶從腦海裡完全
抹去一般。



我們用完早餐後，至尊提議由兩位女性開悟者接手接待我，並告訴
我，他很快就會回來帶我去見他的鍊金房。於是我在兩位保護者的陪同
下，走進那座華美的花園。



第五章：前世回憶
我們走過夾竹桃盛開的小徑，來到一座稍微高起的圓形小亭，能眺望

明媚的鄉村風景與遠處的高聳山巔。大理石柱支撐著亭頂，象牙包覆著柱
子，也幾乎覆滿了整片亭頂，柱間有垂簷。我們坐定一會兒後，其中一位
朋友（我稱她為萊拉）說：「我要解釋一下，當初你很詫異能在黃金玫瑰
十字會裡見到女性時，為何我會說那些話。你的直覺是正確的。這種情況
確實不多見，達到開悟者境界的人，很少居於女性有機體中，因為女性有
機體不像男性有機體那麼適於培養能量與體力。儘管有些女性在邁向開悟
境界的路上成就不斐，往往得再轉生為男性有機體，才能開花結果。儘管
如此，並非沒有例外。你知道，從根本來看，男性有機體與女性有機體沒
什麼不同，每個人都是陰陽元素並蓄。通常陰性元素在女性身上占優勢，
陽性元素在男性身上最活躍，不過也有陽剛氣質旺盛的女性，以及渾身陰
柔氣質的男性。在完美的人類身上，陰陽元素幾乎同等強烈，陽性元素可
能稍微強一點，代表著大自然的生產力，陰性元素則代表成形原則。如果
你研究過和聲法則的話，我解釋的這條神祕法則已透露大自然的奧祕了。
你會發現，小調是大調的和聲對應，但大調的表達最美。你還可以找到其
他諸多類比，就留待你的聰慧去發現了。」

「因此，如果你見到一位居於女性有機體中的開悟者，確實是因為她
上一世有著不同凡響的環境條件與經歷，才有此異常情形。溫室植物生長
的比照料不周的植物快，同理，非比尋常的磨難會使靈性之花成長得更
快，少了這番磨練，也許要到久遠以後的轉世中才會成熟。」

她的說法引起了我的好奇，我懇求那位女士告訴我她成為開悟者的那
一世人生經歷。



「有時候，」萊拉答道，「往事委實不堪回首，但也許妹妹海倫能告
訴你她的人生故事。」

被指名的女士微笑答：「要我談談自己的過往為客人怡情，當然無
妨，但我的人生比妳的平淡無奇多了。如果妳先說妳的故事，我就接著說
自己的。」

「好吧，」萊拉答道，「但長話短說，為了節省時間，我會在星光界
流質中呈現圖像。請你看著眼前的桌子。」

我看著亭子中央大理石圓桌的平滑表面，看著看著，桌面竟現出了生
動的戰場景象。兩方軍隊刀來槍往，有人騎馬，有人徒步，有人穿著閃亮
的盔甲，有人則是普通士兵。戰火熾烈，遍地死傷，左方的軍隊開始撤
退，右方軍隊則節節進逼。突然從左側出現了一名披甲美女，一手揮劍，
一手執旗。她的五官與那位開悟者女士相仿。一見她現身，左方的士兵似
乎軍心大振，敵軍則顫慄不已。後者潰逃，左方軍隊追上並發出勝利的吶
喊，接著影像緩緩消失。

接著桌面出現另一幅景象。這次似乎是在天主教教堂內。教會高層與
國家政要、騎士與貴族、主教與牧師齊聚大堂，還有許多民眾。一位似乎
是國王的披甲騎士跪在祭壇前，主教衣著不凡，顯其地位，正將金冠放到
國王頭上；國王身邊還站著一位面容尊貴的女性，臉上掛著勝利的微笑，
手持旗幟。莊嚴的音樂響起，國王加冕完畢起身後，千名臣民歡呼起來，
接著這幅景象也緩緩消失。

下一幅景象是一座地牢，擺滿了宗教裁判時期所使用的拷問刑具。有
些人穿著黑衣，眼裡燃燒著仇恨的火焰；其他人一身紅衣，顯然是行刑
者。幾名持火炬者出現，押著上手銬腳鐐的萊拉。她憐憫而輕蔑地看著黑
衣人。他們問了幾個愚蠢的問題，她拒答，於是他們以最殘酷不仁的方式
拷問。我轉頭不忍看，再轉回來時，那幅景象也消失了。



接著出現了下一幅景象。眼前是一堆薪柴，中央的鏈條綁著一根木
樁。一隊人走上前來，帶頭的僧侶面目猙獰，左右士兵護衛。圍在柴堆旁
的人群讓出了路。萊拉走在僧侶與劊子手中間，臉色蒼白，拷問與苦難使
她消瘦憔悴；雙手受縛，脖子上綁著一條繩子，登上柴堆，被綁上木樁。
她想開口說些什麼，但僧侶一面唸禱文，一面將水灑在她臉上，逼她閉
嘴。一名劊子手拿著火炬走上前來點火，火焰熊熊燃起，火舌蔓延到那名
美麗女子身上。我不忍看下去，將臉埋在雙手間。我知道萊拉的身分了。

待我從腦海這幅恐怖景象中回神後，我向萊拉表達我對她勇敢與美德
的敬佩。我一直都很欣賞她這位歷史人物，渴望看見她的肖像。如今她本
人竟然活生生地站在我面前，年輕而健壯，高貴而美麗，雖然依據歷史，
她該是四百五十多歲了。

在開悟者面前隱藏思維是沒有用的。萊拉觀察到了我的思緒，答道：

「不，」她說，「我比你想得要老得多。我、你、我們所有人，都和
天地創造一樣古老。當大沈睡期結束後，靈開始呼吸，從中心放出邏各斯
之光，使世界存在，我們也就存在了，並將持續活到這道光回歸源頭為
止。我們內在的神無年無歲，永恆且獨立於時間條件之外。即便火焰也毀
滅不了我們的靈體。」

「但是，」我說，「妳的肉身被火焰燒盡了。」

「被燒盡的，」萊拉答道，「只是我肉身構造中最粗顯的物質成分。
火銷蝕了粗物質，我的星光體則從火與煙中升起；在場的眾人看不見我，
因為粗顯的感官僅能感知粗大物質；但有些開悟者透過星光體來到現場，
他們看得見我。蒙他們照料，我短暫失去意識後便再度醒來，重獲永恆的
生命。接著，在新家園的影響下，我的身體再度轉為硬實，在你面前又是
可見的實體了，如同披著物質皮囊般。」



「恕我冒昧，」我說，「也就是說，每個人類或動物的星光體在脫離
肉身後，都能再度變得硬實，讓死者的靈體顯得像是可見的實體？」

「這不難做到。」萊拉答道，「在招魂法師的妖術下也並不少見。你
可以召喚因意外或謀殺而猝死之人的地縛幽靈，因為這些星光體中仍有大
量分子黏著；但過世已久之人的星光體，則不能以這種方式召喚，因為這
些星光屍體已被星光界的影響力分解。這種實質化的幽靈沒有自身生命，
也不持久，僅能靠招魂法師所灌注的命根存活，或仰賴不自覺招魂的靈
媒。為使星光體在肉身死後仍存活，就必須在肉身活著的時候就獲得靈性
生命。」

「不用說，」我說，「每個人類肉身中的星光體都有生命吧？」

「沒錯，」她答道，「但不是每個人類的星光體都是生命與意識中
心。在凡人身上，生命位於肉身的動靜脈血液裡，因此，其星光體仰賴肉
體生命的反射。在開悟者身上，生命與意識中心是在靈魂有機體中，由星
光體包覆，具有自我意識，且獨立於肉體生命之外。我在累世中已獲得了
靈性生命與意識。出生於農家之前，我就已朝著開悟之路邁進。童年便與
開悟者有過靈性交流，不是憑理智認識他們，因為智力活動是肉身構造的
結果，當時的智力還不足以瞭解靈性所感知的事。」

「不過，」她接著說，「我們暫且不管這些形而上思考了，看得出來
你已經頭昏腦脹了。有件事更難理解：凡有規則，必有例外，自然之道還
會繁衍出無窮盡的例外。」

「感謝妳親切地給了我這麼多資訊，」我說，「但請容我再問一個問
題。童年時妳聽見過什麼聲音，看見過什麼特異景象？真的是大天使米迦
勒賦予妳使命，助妳立下戰功的嗎？」

「不，」她答道，「天使並不親自干預凡間事物；靈性高度發展的人
比天使還高階。我是受了一位弟兄的影響，他以前是偉大的戰士與愛國



者。他的力量進入我體內、化為騎士，代表著我始終深深崇敬的大天使，
他的形象永遠在我心裡，歷歷在目……你看……」

我驚愕不已，因為萊拉突然化成了一位金光四射的騎士，盔甲如陽光
般閃閃發亮，令我不敢逼視，以免變盲。那幻影不出幾分鐘便消失，萊拉
再度以原先的樣子站在我面前。

我細觀另一位女士開悟者的五官良久，總覺得似乎在哪兒見過，也許
是在夢裡。沒錯，我記起自己還是孩子的時候，有一次在半夢半醒之間見
到一幅景象，感覺像是天使或某種超凡存有出現在我面前，她身穿白衣，
手裡拿著一朵百合，飄在我頭上的半空中，伸手將百合遞給我。不知有多
少次，我在心裡祈禱能再見到那美麗的形體；現在，如果我沒弄錯，這位
女士就是我夢中見到的那個形體。

她的美絕世脫俗，波浪般的黑色長髮與素白長袍形成強烈的對比，長
袍順著窈窕體態形成優美的皺摺。她白皙而嬌美，有純希臘人的側面，黑
色眼眸似乎能看透我靈魂最深處的核心，點燃純愛與仰慕之火，不帶任何
一絲動物成分。

「我的人生，」海倫說，「其實微不足道。我出生於聖彼得堡，父親
是帝國軍隊的軍官，在我很小的時候就過世了，留下窮困潦倒的一家人。
除了與母親、親戚和一位老師為伴，凡間沒有吸引我的事物。我全心陶醉
於世外的喜悅；我喜愛詩歌，喜歡看天上浮雲千變萬化的美；靈性上我嚮
往著歷史豪傑的英靈。但我的肉體成長跟不上心智。挨餓受凍與匱乏加速
了肉體的死亡。滿十八歲那年，我便離開了自己患肺結核而形銷骨立的肉
身，並獲得弟兄們的親切接納。」

她平凡而卑微的故事讓我心生憐憫。「在妳的國家中，」我說，「難
道沒有明眼人看得出妳的天才，出手相助嗎？」



「我的肉身消亡後，」她答道，「他們為我立起一座昂貴的紀念碑。
其實只要拿出其中一部分錢，就足以購買延長我壽命的必需品了。我在世
時，相識的人欣賞我的詩歌與才氣，但他們和我一樣貧困。但也罷。人的
生活條件是前世的業帶來的果。我的貧困與磨難皆源自我造的業。我應該
滿足於自身的命運。」

那位女士說話時，我細看她的五官。多年前現身在我夢裡的真是她
嗎？是她彷彿宣福般地揮著那朵百合嗎？有個磁流經由百合流入我內心深
處，喚醒了我高等的生命，會是她嗎？這只是一場夢嗎？當時我整個存在
不是都充滿了喜樂感嗎？萬般夢境消逝之後，那個回憶不是還深深烙印在
我心裡嗎？

海倫起身穿過柱間，從牆邊摘下一朵白百合。她將百合遞給我說：
「拿著這朵花，它不會像夢境般消逝，看著它，你就會知道我不是幻覺的
產物。」

我謝過她，並懇求她繼續擔任我的保護者，如過去那樣。她回答：
「我們僅能協助懂得保護自己的人，影響準備好接受我們影響的人，並接
觸在靈性境界與我們相近的人。愛帶來相互的吸引；純淨之人受純淨吸
引，邪惡之人受邪惡吸引。付出的前提，是接收之人有能力接收。陽光普
照萬物，但不是所有人都見得到陽光。真理的永恆泉源是不會枯竭，眾生
可得，但能敞心接受真理陽光者，卻寥寥無幾。只要持續努力超越一己之
私，你就能躋身於擺脫動物元素的靈性之人。」

那位女士說完後，另一位開悟者向亭子走來。他個子較矮，但臉上帶
著聰慧知性的表情，一見便知他是上師。他幾乎已完全禿頂，露出骨相奇
絕的頭骨，但兩鬢灰白，我馬上認出他，我常見到他的肖像、感受到他的
臨在，以下稱他為西奧多羅斯（Theodorus）。他在世時是偉大的開悟者與
玫瑰十字會會員，也是名醫，經常奇蹟治癒病患；他還是偉大的鍊金師，
深知玫瑰與十字、紅獅與白鷹的祕密。



他走進亭子，通知我們因至尊有人間政治的相關要務在身，所以不克
前來。他打趣說，至尊是要去阻止某位政治家犯下蠢行，如果沒有成功，
可能會釀成大戰。因此，他是代至尊邀我去參觀鍊金房的，順便糾正一下
我對鍊金術的錯誤觀念。我不太願意離開女士們，即便要我當場斃命才能
讓靈魂留在她們身邊，我也樂意；但我不知如何得體地拒絕這個邀請。女
士們允許我告退，於是我便跟著西奧多羅斯走進修道院廳堂。



第六章：鍊金房
我們走過一條美輪美奐的寬廊，兩側立有古代男女神祇的精緻大理石

像和英雄胸像。「這些雕像，」同行的夥伴說，「代表著自然的基本原則
與力量，古人透過心智的想像力，將這些原則的特性擬人化為古代神明與
英雄。古希臘羅馬人並不相信宙斯、冥王、海神等是實存的人格，更從未
敬拜祂們，只有最愚昧無知的人才會這麼做。祂們僅是無形力量的象徵與
擬人化。同理，每個人的形與體皆非真正之人，只是真正之人的性格與特
徵的象徵擬人化，這種物質皮囊是真正之人思緒的外在表達。古人明白箇
中道理，但現代人卻自以為是，誤把外在幻象當成了內在真理，把形體當
成了本源。現代的唯物宗教將宇宙靈貶為有限的存有，將大自然的偉大力
量貶為基督教聖徒。」

我們走進一座廟宇般的圓形廳堂。廳中無窗，天光是從圓頂的清澈玻
璃灑下。圓頂下的高處有一個偌大符號，是銜尾蛇圍繞著交錯金三角。房
間中央，就在那個符號的正下方，立著一張白色大理石圓桌，中央也有一
個較小的交錯銀三角。牆邊的書架陳列著大量的鍊金術書籍。房間一側有
某種祭壇般的設計，壇上的燈正燃亮著。邊桌擺有兩三個坩堝、幾支瓶
子，此外還有幾張扶手椅，便是房間的全部陳設了。

我左右張望，想找看看鍊金術書籍描寫的那類爐灶、曲頸瓶和其他器
具，但什麼也沒見著。我的指導者讀到了我的心思，他笑著說：「你以為
這兒是藥材行嗎？你錯了，朋友。鍊金術書籍中描述的那一大堆瓶瓶罐
罐、爐灶、曲頸瓶、研缽、濾篩、蒸餾、純化、精鍊設備等，統統是胡說
八道，只是寫來誤導那些自私的惡人，以免他們窺探不應窺探的奧祕。真
正的鍊金師不須拿藥房買得到的材料來鍊金。他需要的材料就在自身的組



織構造裡。鍊金術的最高程序不需要機械運作，僅需要淨化靈魂，將帶有
動物元素的人轉化為神聖的存有。」

「但是，」我說，「古代鍊金師不是能把真正的金屬轉化為更高等的
金屬嗎？」

西奧多羅斯回答：「人類組成中的各類不可見原則便是鍊金師的金
屬，因為這些原則比血肉更曠日持久。他的思緒與慾望所形成的金屬，會
在肉身元素消亡分解之後續存。人的動物原則是構成其動物構造的卑金
屬，必須先轉惡為善，通過所有色彩，才能將卑金屬轉化為貴金屬，變成
純靈性的黃金。要達到這點，他星光體中最粗顯的成分必須死亡腐敗，靈
性之光才能穿透堅硬的外殼，使內在之人產生活力，活動起來。」

「如此說來，」我說，「我們在書裡讀到的那些鍊金處方不過是比
喻，與鹽、硫、水銀等物質無關囉？」

「也不盡然，」開悟者答道，「大自然各界之間並無清楚的分野，在
某個界域裡活躍的法則，能在其他界域找到對應的法則。發生在靈性界的
過程，也會發生在星光界與物質界，當然，這些過程會受各界不同條件而
修正。你們的科學家認為，大自然是各種本質上不同的物體與元素的聚
合，但並非如此；大自然是一個整體，有機體中的一切皆有影響力，也受
其他事物的作用影響。古代鍊金師明白這點，現代化學家也應記住才對。
我們在《光輝之書》（Zohar）中就讀過以下段落，建議你寫進書裡，以免
忘記：存在於塵世的一切，都找得到空靈的對應物位於塵世之上（即內在
界域），每樣事物，無論在這世間看來如何微不足道，都依賴於更高等
（或更內在）的事物；因此，一個世間事物開始運作，會引起更高界域的
對應物反應。」

「古人也教過我們，」我插嘴道，「人是一個小世界，其組成方式與
他所居住的大世界相仿。」



「確實如此，」開悟者說，「但你不該僅把它當成理論，而應領悟
它。你的內在蘊含著宇宙及其一切力量，天堂與地獄、天使與魔鬼、宇宙
的所有世界及其居民，你都可以任意賦予它們生命。你就是自身宇宙的神
與造物主。你持續的使該世界充滿形體，以思維賦予其存在，並以意志力
持續注入生命。每個人類都含有構成礦物、植物、動物、人類界的原始元
素；每個人內在都懷有力量，能長成虎、蛇、豬、龍、聖人或惡徒、天使
或魔鬼、開悟者或神。那些有待培育生長的元素，將成為人的另我，構成
其『自我』。看看你頭上那個交錯的雙三角，它代表著大宇宙中所蘊含的
一切力量，靈與物質的相互滲透與結合，永不止息的循環。再看看你眼前
桌上的較小符號，它代表人類組成中的同樣元素。如果你能使自己身體中
的交錯三角與宇宙中交錯三角和諧共處，那麼大自然的力量將歸你所有，
你就能引導並操控它們了。」

我想到，若要施行鍊金術，本質上還是需要五花八門的材料，並以特
定方式混合這些成分，但西奧多羅斯察覺了我的思緒，並答道：

「生命的開展是普遍的過程，所有生命過程憑此發生。能引導並操控
生命力的人，就是鍊金師。他能創造新形體，並增加那些形體的基質。化
學家創造不出新東西，僅能從現有的基質中形成新的組合，鍊金師卻能使
基質吸引大自然無形寶庫中的相應元素，並使之增加。化學家處理的物
質，沒有活躍的生命原則，也就是說，它只能顯化為機械或化學能量；鍊
金師處理的生命原則，卻能使生命形式實際存在。化學家或許能將硫轉化
為不可見的氣體，再讓那氣體轉變回硫，而最後獲得等量的硫；但鍊金師
才是園丁，能將種籽灑進土，備好必要條件讓種籽長成大樹，使種子長出
非現成的事物，從一粒種籽中，生長獲得一千粒相同種籽。」

「但是，」我反駁道，「據說玫瑰十字會成員擁有的力量，能將鐵、
銀或汞轉化為金。純銀或純汞不含有黃金成分，那他們是如何生長本來不
存在的事物呢？」



開悟者笑答：「我從你的口中，聽見了你們現代文明多麼飽學而又無
知，創造出了滿坑滿谷的錯誤觀念與科學偏見，阻礙了自己看見真相。我
再說一次，大自然是一個整體，每個最微不足道的物質粒子都是大自然的
一部分，而小中含大。只要條件有利，每粒塵埃都能長成一個宇宙，因為
這已蘊含著大自然所有現存元素。你們的科學家無法理解這個真相，因為
他們對於物質與能量組成的根本信條錯得離譜。你們神學的二元論是這種
難言之苦的肇因，創造出了神與魔鬼的持續相爭；你們科學中的多神信仰
則使人盲目，干擾了學者的判斷力，陷他們於無知之中。你對原初質的特
性瞭解多少？你知道如何區分物質與力嗎？你們科學中一切所謂的「單一
基質」皆是源自原初質。但這原初質是整體，是『一』。因此，這原初質
的每個粒子在某些條件下能長成金，在某些條件下能長成鐵，在某些條件
下則能長成汞等等。古代鍊金師曾說，七種金屬中的每一種，都包含著其
他六種金屬的種籽，就是這個意思；他們也教導說，為了將一個形體轉變
為另一個形體，它必須先被縮減為其原初質。

「但是，」他繼續說，「我看得出來，你希望以實驗來證明原理，得
知真相；我們就來看看能否讓種籽長成黃金吧。」

西奧多羅斯並未從大扶手椅中起身，而是要我去取桌上的一個空坩
堝，放置到壇上點了火的三腳架上。我依令行事。接著他說：「現在，從
你的口袋裡拿出幾枚銀幣，扔進坩堝吧。」我拿出身上的七個硬幣，照他
說的丟進坩堝。幾分鐘後，銀幣開始熔解，我見鍋裡的銀化為液體，便告
訴開悟者它們熔化了。接著他指著桌上裝著紅粉的一個小瓶子，要我灑一
點紅粉到坩堝裡。我拿起桌上的一支小銀匙，取了一兩匙紅粉，準備灑進
坩堝，但西奧多羅斯阻止了我，他說太多了，不該這麼浪費。他要我把粉
放回瓶子，用紙擦拭銀匙後，再把紙扔進坩堝。我把粉倒回瓶子後，殘留
在銀匙上的紅粉少到幾乎看不見了；儘管如此，我還是照他說的，把小紙
片扔進熔化的銀液中。紙馬上燃燒了起來，熔化的金屬開始起泡隆起，幾



乎要溢到坩堝邊緣；但泡沫只要升到頂端就破掉，展現出美不勝收的繽紛
色彩。

色彩的幻變持續了十五分鐘後，液體不再沸騰，一團泡沫逐漸落回堝
底。西奧多羅斯察覺到堝不再發出聲音，於是指示我把坩堝從火上移走，
將內容物倒在大理石板上。我照做後，那團泡沫瞬間凝固，似乎化成了上
好的純金。

「把這金子帶著，」西奧多羅斯說，「拿去給人檢查，你才會相信自
己不是受到了幻覺。」

我詫異不已，我想人們可能會不惜任何代價也要參透這紅粉的祕密。
我很想問開悟者要如何製作這種粉，但不敢大聲問，唯恐西奧多羅斯認為
我是想圖利自己。但開悟者察覺了我的心思，他說：

「待人的靈性成熟，我們才能向他說明如何製作這種紅粉。要得知這
祕密，就必須實地操作不可。我們要如何教人類使用他們並不擁有、甚至
不知道其存在的力量呢？話說回來，這些力量的胚芽，其實就蟄伏在每個
人的機體裡。

「要從非黃金的基質中產生黃金，是癡人說夢；但每個基質都包含著
黃金原始狀態的胚芽。

「在大自然的鍊金房中，黃鐵礦與其他基質歷經時間的洗禮，終會成
金，因為原始元素中包含的黃金原則，會在大自然生命原則的作用下成
長，轉化為可見的黃金。無意識的大自然要耗費數百萬年才能完成此過
程，但開悟者透過靈性意識與智性來引導大自然的意志力，不消幾分鐘就
會達成了。要讓不含黃金的東西生出黃金是天方夜譚，就好比希望櫻桃核
長出蘋果樹一樣。若希望看見種籽長成蘋果樹，也不會把種籽塞進鑽孔後
的岩石，而是會選擇適合的土壤，在陽光與水的滋潤下生長。同理，如果
我們想讓黃金的『種籽』或原則生出黃金，就必須加上適當的土壤，而紅



粉便是這種『土壤』，它含有生出黃金的生命原則。要知道，宇宙中沒有
『死』的基質，即使是一顆石子、一塊金屬，都蟄伏著生命。如果這類基
質中的生命原則變得活躍，它就會產生你在坩堝裡見到的各種色彩。如果
坩堝中的團塊是冰冷固體，生命力要穿透金屬表面就頗為費時，不過還是
會逐漸質變。但若將團塊熔化，賦予生命的基質會與金屬徹底融合，待其
沸騰，質變便會很快發生。

「形體的生長、發展與質變，怎可能只在動植物界發生呢？其實礦物
界也有這種情形，唯一的不同是，動植物的變化需時很短，所以人觀察得
到；但礦物的轉變過程非常緩慢，金屬的成長要經過人類的許多代，才看
得出來。

「能長出植物的種籽存在於植物內；能生出動物的種籽存在於動物
內；同理，產生金屬的『種籽』在金屬內。若要讓金屬成長，光是熔化金
屬是不夠的，還必須使之接受生命力的影響。這時就要加入紅粉，只需要
幾乎看不見的一小撮紅粉，就足以生出大量的黃金。你使用的那一點紅粉
便足以化銀為金，你再檢查手裡的金子便會明白，它還未吸收完黏在紙上
的所有紅粉呢。」

現在黃金已冷卻到拿得起來了，我仔細端詳，確實表面仍殘留幾顆紅
寶石般的小紅珠，熔化的團塊並未徹底吸收紅粉。

「大師！」我大喊，「把祕密告訴我吧，我保證絕不會利用這些知識
滿足私慾。我已深入認識神祕學，明白世間的俗物與財富非但無助於靈
修，反而是最大障礙。我只是希望知道真相罷了，無關一己私利。請教我
這些祕密，我會忘記小我，一生致力於造福天下的人類同胞。」

「很好，」開悟者答道，「我會盡我所能地指出明路，但你得要自行
前進。教你如何鍊金，如同教你認識大自然組成的所有祕密，也包括對應
的人類小宇宙。這可不是幾小時或幾天就辦得到的事，另外，讓客人待至



日落之後也有違我們的規範。但為了讓你學習鍊金術，我會借你一本書閱
讀研究；如果你能保持直覺開放，心智澄明，我就會出現在你身邊，雖然
你見不到我，但我會協助你理解書中那些祕密象徵的含意。」

語畢，西奧多羅斯遞給我一本書，書中有許多象徵與符號的彩色圖
版。那是一本名為《十六與十七世紀玫瑰十字會的祕密符號》的古書。

「這本書的分量不小，」開悟者繼續說，「你下山時帶著它不太方
便，我會送到村裡你住的旅店，回旅店時就會看到了。」

我謝過開悟者，再次看看那本祕書。我瀏覽各章標題，看起來是關於
大宇宙與小宇宙、時間與永恆、神祕數字、四大元素、三位一體、再生、
鍊金術、哲學、卡巴拉等最偉大的奧祕；確實是一本論述宇宙科學的著
作。

「只要用心去理解書中內容，」西奧多羅斯說，「你不僅會學到如何
把卑金屬鍊成黃金（這算是最低階、最微不足道，且對我們而言相對無用
的知識），還會得知玫瑰十字會的奧祕；你會得知如何取得賢者之石與宇
宙萬靈藥，有了後者便能長生不老。然後，你不僅能得知如何引導生命過
程，使珍珠、鑽石及其他寶石生長，還能得知如何把動物變成人，把人變
成神。這項鍊金過程是必須的，相較之下，其他技藝僅是雕蟲小技。如果
我們能從自身獲得永恆與真實之物，那麼追逐終將湮沒於時間的幻象有何
意義？

我問開悟者能否准我將書拿給他人看，或抄印下來，他回答：

「目前世上能徹底理解這本書的人寥寥可數，但仍有人希望知道真
相，對於這些人，你也許可以冒險對牛彈琴試試。書中的象徵不僅要花腦
筋審視並研究，更要以靈性掌握。說得更明白一點，每個神祕象徵與符
號，從一個小點、交錯雙三角到玫瑰十字，都有三層涵義。第一層是通俗
涵義，容易理解；第二層是秘傳或隱密涵義，可以智力解釋；第三層是最



深也最奧妙的靈性涵義，無法言明，必須以靈性親身體驗。這種內在體驗
要發揮直覺的力量求得，讓靈魂去感覺肉身感官所看不見的事物。一旦人
能以心感受內在事物，以內眼看見並理解其屬性，這樣的人就是覺悟的
人，已成為真正的開悟者。

「一生三，三生七；三個數字或字母有四種排列組合，加上原本的三
就成為七，因此，每個象徵不是僅有三種解釋，而是七種解釋。由此可看
出，這主題是很複雜的，要深入鑽研。如果我將每個象徵的不同意義解釋
給你聽，也無益於你的理解，因為你必須領悟自己就是一個象徵。這些象
徵代表著宇宙與人類的奧祕。你即是宇宙，你即是人，這些事物正代表著
你本身。如果你沒有領悟到這些事實，那解釋給你聽又有何用？」

「但是，」我插嘴道，「若是如此，那讀萬卷書也無任何用處。」

「那些真正了悟這些事的人，」西奧多羅斯說道，「並不需要書本，
而需要書本的人又不瞭解這些事。那類書籍就像照見人心的鏡子。猴子站
在鏡子前，看見了自己的身影，卻以為是另一隻猴子在模仿牠的一舉一
動。就算讀完一本真理之書，你也可能僅懂毛皮，卻不懂真理本身。你或
許能從頭到尾背出《聖經》的內容及一切評註，卻仍不明瞭其中的半點真
理。瞭解自我即是瞭解人類。透過自身體驗便能找出答案，不需要其他事
物。

「當我還居住在你們世界時，曾與你們的醫學及神學博士起過不少衝
突，因為他們以人的無知為生，我愈是啟發人民，前者的生計展望就愈黯
淡。我也發現，你們的博士學識愈淵博，就愈缺乏常識。我在這裡的生活
很平和，不再關心他們的唇槍舌戰，但偶爾還是會瞄一瞄這個世界，至今
仍未見到什麼改善。」

「儘管如此，」我說，「自那時以來，科學確實已進展了不少，你也
同意吧？」



「那倒是真的，」他回道，「科學在某些方面有進展，某些方面則
否。它發明了多項使肉身更舒適、滿足其慾望的事物。但人的慾望無窮，
滿足了一些，又生出新的需求來，永遠無法饜足。你們最實用的諸多發
明，反而不是借專業科學家之手出現的，而是不顧科學家反對而發明的。

「此外，如果人培養出了心靈感應能力，你們的發明再實用，多半也
會變得一無是處，被更優秀的方法所取代，就像槍械彈藥發明以後，弓箭
就變得無用了。你們對鐵路與電報十分自傲，但未來如果不管距離多遠，
你都能以思維的速度從一地前往另一地，那還要鐵路和電報做什麼呢？若
學會以大自然的元素精靈驅動你們科學的馬車，或許你們就會如鷹一般在
空中翱翔了。」

「如果你願意告訴我如何以思維的速度穿梭兩地，」我說，「我願聞
其詳。在我看來，肉身的重量仍是克服不了的障礙。」

「心靈感應已開發的人，在這類往返中不需把累贅的皮囊帶來帶
去。」西奧多羅斯回道，「『人』是什麼、是何許人也？難道是能吃喝行
走、把一半人生都浪擲在無意識睡眠中的半獸性機器嗎？是一團筋骨血
肉，束縛著靈的自由嗎？還是會思考、感受，瞭解自己存在的不可見存
有？」

我說：「毫無疑問，真正的人是人內在的思維原則。」

「如果你承認這點，」開悟者說，「你就會同意，真正的人就是人思
考並感知的所在；換句話說，他的意識在哪裡，他就在哪裡。思考是心智
功能，不是肉身功能。思考的不是大腦，而是我以大腦為媒介思考。我們
的心智在哪裡施展思考功能，那裡就是我們真正的居所；肉身是否也在該
處不是重點，這就像夏日出遊時，帶不帶冬天的厚重外套無關緊要。思考
是心智功能，而宇宙心智是無遠弗屆的。如果我們學習不用肉身大腦思
考，便能隨意在宇宙的不同地方運用那種功能，不須將肉身拖來帶去。」



「但是，」我反駁道，「既然宇宙心智無遠弗屆、因而也無組織可
言，不經過大腦的組織，它要如何思考？」

「目光短淺的凡人啊！」西奧多羅斯大呼，「是誰說宇宙心智沒有組
織可言？怎會缺乏判斷力到以為宇宙中最嚴密組織的生命與意識原則，竟
毫無組織？即使是地表上較低等的礦物界、植物界、動物界等，也要有組
織才能存在。空氣當然無法思考，它沒有穩定的組織。但宇宙心智不是空
氣，更不是空無一物的空間，它與兩者截然不同，只是同樣的無所不在。
宇宙心智是宇宙的最高組織原則。

「低等人類未能意識到其高等靈性自我，不借助肉身大腦便無法思
考；他無法體驗自己尚未擁有的意識，因此無法施展機體中潛伏的能力。
但已意識到高等心智的人，生命會集中於高等原則，這些原則獨立於肉身
存在，構成了意識的靈性中心，不須經肉身大腦便可思考，就像你也不須
手腳思考一樣。如果人的靈體能在夢遊的情況下遠行，回報自己看見什
麼，之後也獲得證實，那不就可以下結論說他確實到訪過該地嗎？還是說
他留下了空腦殼，帶著大腦去遠遊，這合理嗎？這種觀點豈不荒謬？但這
再怎麼荒謬，也不及你所說的宇宙心智毫無組織來得荒謬。」

我不解自己為何要對一竅不通的主題隨便發表意見，開悟者察覺到我
的懊惱，於是軟下語氣說：「如果你想知道大自然的組織，請研究自身的
構造，不僅是肉體、解剖、生理方面的構造，更要研究心理層面，鑽研所
謂靈魂的生理學。腳是個有組織物質，若沒有透過神經與脊髓緊密連接著
大腦，就不會有知覺感受；就算被火燒、截肢，也都不知不覺，除非你親
眼看見它被摧毀。你不是以腳思考，而是以大腦思考，更正確地說，你是
藉由大腦思考。但如果你的靈性開發程度更高一些，就能將思緒與意識從
大腦下降至雙腳或任何其他身體部位，如同活在那個部位裡，對其他部位
渾然不覺。你們當中先進科學家已理解到，知覺與意識可以從任何身體部
位撤出，這是透過自身的意志力與想像力，或是透過『磁力師』或『催眠



師』的意志與想像力協助完成。同理，人也可以反過來，集中意識於自身
有機體的任一部位，或大自然這個偉大有機體的任一部位，雖不可見，但
仍與大自然緊密相連，不可分離。認為自己的存在獨立於大自然之外，實
是天大的癡心妄想。神祕學的根本原理是，大自然只有一個，大自然中的
眾生都是息息相關的，萬物皆是牽一髮而動全身。個人的孤立感與分離感
僅是外在幻象。人並不僅止於人的形體，人的形體不過是人短暫存在的物
質狀態，會持續變化。我們可以將此比作鏡中倒影，無法完全反映一個人
真實樣貌。雖然人的形體被短暫賦予了生命、知覺、意識，因而有別於鏡
影，但兩者都只是個影象罷了。因為生命、知覺、意識並非人的形體所
有，而是屬於不可見真正之人的功能，真正之人是大自然不可見有機體的
一部分，他的心智是宇宙心智的一部分。因此，一旦領悟到自己的真本
性，學習認識自身的力量，就能將意識集中在肉身內外的任何地方，看
見、感受、理解到在那個地方發生的事。」

「這些觀念恢宏無比，」我說，「我還未能完全掌握，但恐怕我們的
科學家永遠不會接受，因為他們無法超越自己創造的狹隘體系，宏觀全
局。」

「沒錯，」開悟者說，「這一代的科學家是不會接受或瞭解這些觀念
的，但未來會有更博學、更有智慧的人能夠明瞭，如同過去的智者。無知
與自負是雙胞胎，人因虛榮而自認鶴立雞群，與眾不同；人學習膚淺的科
學越多，就愈一廂情願地相信自己優越與異於他人。在知識的時代裡，大
多數聰明人的意識都集中在大腦裡，如同只生活在自家頂樓。但大腦不是
人類最重要的居所。心才是生命的中心；如果意識沒有居於生命中心，便
會與生命分離，最後不再存在。有意靈修者且試著以心思考，而非僅以大
腦研究吧！試著日復一日地將思考力下降到心的生命中心，直到意識在這
裡確立。起初，僅能見到一片黑暗，但長久堅持下去，就能在那中心看見



一絲照亮心智的光輝。這道永恆不滅的光會傳送到大腦，遠及星辰；能在
其中見到過去、現在與未來。

「大自然最偉大的奧祕並不難理解，只要我們願意正視真相，而非死
盯著自己的幻象。要理解最恢宏的觀念無比容易，只要我們願意理解真
理，而非牢牢抓著自己的幻想不放。人的心智就像一面鏡子，反映著飄浮
在宇宙心智中的想法，就像寧靜的湖心可照見浮雲真正的形象。湖面生
波，形象便扭曲；湖水混濁，就映不出任何倒影。同理，如果人的心智處
於寧靜狀態，沒有任何雜念，就能反映出心智世界中最宏大、高貴的觀
念。如果我們想明辨道理，就要讓理性女神在我們的大腦裡思考；但如果
我們想智取理性女神，心智反而會充滿自我與他人的幻想，看不清真相，
所見僅是一片想像。

「世上所有大型神話與宗教體系，都以象徵或寓言呈現真理。『人的
墮落』的老故事便是其一。只要人保持在純潔狀態——讓自己的意志與想
像完全契合大自然靈性創造力的意志與想像——就能獲知真理，變得全
能；但若以不同於那股宇宙力量的方式思考與想像時，就會看不清真相，
只看得見自己的幻想。如果人想再度看見真理，就必須捨棄自我的推理方
式，而是讓理性在他內在作用。但要請現代科學家或哲學家捨棄他們的扭
曲思想，比登天還難，如同要守財奴放棄自己積累了一輩子的資產。我看
見你心裡想建立一個祕密學會，但我要警告你，如果找入會的人是聰明取
巧、虛榮心強、自以為是、充滿野心，並急著獲取神祕或魔法力量，來滿
足科學好奇心或私慾，那你是不會成功的。就像《馬太福音》所寫的：
「凡有的，還要加給他，叫他有餘；凡沒有的，連他所有的也要奪去。」

「我聽過這句話，」我回道，「但不是很瞭解箇中含意。」

「這句話的意思是，」西奧多羅斯說，「對於真心愛智的人，會給他
們大量的光與理解，但對於充滿私慾的人，就算他的所知少得可憐，也要
全部奪走。」



「我承認，」我說，「我一直想成立一個學會或一間靈修學校，讓渴
望進步的人能集中能量在有用而持久的知識上，而不是被迫追逐鏡花水
月。我內心始終夢想著有一片隱僻之地，讓學會會員能在此安靜修心。我
想成立一間神聖智慧修道院，能像諸位一般生活，處於大自然的宏偉、崇
高、靜謐之中，逃離時下社會的束縛與奴役，踏上開悟者之路。但若挑選
的學員是目不識丁的無知者則行不通。」

「挑選堅強而厚德之人作為學員吧，」西奧多羅斯說，「你會找到合
適人選的。請挑選已克服成見與偏見的人，追求知識時，不為牟私利與滿
足虛榮，而只為那道光在心裡成長。這樣的人是鳳毛麟角，但如果找到
了，如果他們願意加入行列，那你不久就能建立世上最開明的學會。今日
所謂的學習與教育，讓人費盡千辛萬苦，卻只能求得一丁點膚淺知識。又
不得不學習這些知識，因為他們不知如何發展自己的靈性感知。如果學會
使用靈性感知，那不久真知就會取代博學強記，定見取代表面信仰，信念
取代個人見解，且真正的信仰取代僵化的信條。如果修道院院生是心地純
淨的男女，這些偉大靈魂將如同活生生的鏡子，反映出毫無雜質的神聖智
慧，此修道院將成為世上的至高光彩。這類的靈性智慧中心，會如同出現
於人間心智地平線上的一等太陽星，智慧足以照亮世界，將知識光輝傳到
這顆行星最遠的角落。」

「成立這樣的一座智慧中心，有何阻礙？」我問。

「正是人類的不完美及無止盡的私慾。人若想達到自知與不朽，有兩
個阻礙來源，一來自內在自我，一來自外在情況。科學或神學對於人類組
成的偏見與錯誤觀念，還有活躍於人類組成中動物原則的元素力量，構成
了內在阻礙。在外在影響的餵養下茁壯，從而顯化於各方面，產生動物衝
動，再結合後天學到的知識，便會生出更危險的惡行，諸如野心、虛榮、
貪婪、不包容、自私等。每種動物元素或元素精靈都可能長成具有智力但
不講理，最後構成人的另我。人的內在可能有許多虛假的自我，要到其中



一個自我征服了其他自我、成為靈魂領域的主宰後，才會統一。每個這類
的『自我』都吸收了靈魂寓居人體的一部分生命與意識，最後可能占據知
性層面的所有空間，進而麻痺或驅逐理智。世上充斥著這類披著人皮的智
性或半智性元素體，理智多少已麻痺了。你每天都會在街上、道壇、論
壇、學術殿堂裡看見他們，市場裡有。人生的主要目標應該是讓心智層面
擺脫這類元素的闖入，使理性成為主宰心智的國王，不受阻礙。人類的職
責是艱苦但奮力地克服那些動物智性的元素精靈，使之成為國王的奴僕而
非主人。如果我們持續將所有能量用於外在事物，不回到自身內在；如果
我們持續糾纏於人生的鏡花水月，追求感官滿足，投入於科學成就，只認
識外在事物卻絲毫不認識自我，能做自己的主人嗎？如果我們持續耗費能
量在雞毛蒜皮的事物上，還能冀望自己蓄積能量，用於內在中心嗎？如果
我們浪費了所有力量，又怎能希望保有力量呢？這肯定是不理性也不科學
的。」



第七章：更高生命
就我所知，西奧多羅斯這位親切的嚮導在肉身時期是名醫帕拉塞爾蘇

斯（Theophrastus Paracelsus）。他教導我很多事，若詳細說明可能對有些
讀者來說太冗長，但我必須提到他談論自我控制與培養穩定性格的重要
性。造訪這座玫瑰十字會修道院之前，我隨俗地相信神祕學與神祕主義不
過是空談者所編織的一套幻夢，耽溺於這空中樓閣裡的迷信與異想天開；
但現在我發現，自立自強是神聖科學弟子最不可或缺的特質，而神聖科學
是基於自身確切的靈性認知，並在自身靈魂內領悟。西奧多羅斯如此說
道：

「要讓中心變得強大，就要將力量導入中心，唯有阻力才能蓄積力量
並變強。若離開國家的國王使國門洞開，返國時可能就出現了別的統治
者。要征服本性，我們必須親身奮戰，而不是等本性為我們作戰。人類組
成中的動物元素愈是受外界誘惑的感官刺激，這場戰爭就愈激烈，人若能
成功抵抗，力量就會變得愈強大。這場戰爭，偉大的釋迦牟尼曾參與過，
並在智慧菩提樹的庇蔭下獲勝。

「讓我試著用事理解釋向內專注的效果，讓你知道如何成為自身世界
的創造者。

「依據聖哲的教導，宇宙靈藉由自身思維力量使世界存在。所有大型
宗教都提到神聖的三位一體，基督教的說法是聖父、聖子、聖靈。聖父是
意志或意向，聖子是思維或想法，聖靈是聖父透過聖子運用的創造力。藉
由這股力量，聖父的思維得以顯化，使可見的客觀世界存在。」

「但是，」我說，「聖父上哪兒找材料或基質來使這些思維化為可見
物體呢？」



「從自身之內，」我的嚮導說，直盯著我，彷彿想確定我是否瞭解他
的意思。接著他說：「穆斯林說，神是神，沒有事物不是神。祂就是一
切：物質、運動與空間、意識、智性、智慧、靈、本質、能量、暗與光。
諸界是神思維的表述，但不論祂想到什麼，無不在祂自身之內。祂就是一
切，含括萬物，穿透萬物。因此，萬物皆存在祂之內，祂是萬物的生命與
靈魂。我們在祂之中生活、移動、擁有我們的存有，沒有祂便沒有我們。

「人是其自身小天地的神與造物主，因此，人在內觀的力量下，將思
維引導至其『心』中的意識中心時，也會發生類似的過程。這個向心的活
動本身，永遠創造不出外在世界，因為外在世界屬於邊緣，需要離心力來
使之存在。宇宙心智的內觀活動是一種向心力，因此並非從中心朝邊緣產
生作用。但你知道，每個作用都會引起反作用。向心力在中心遇到阻力
後，會回頭發展出離心活動，這股離心力便稱為想像力。這種靈魂能量是
媒介，存在於中心與邊緣、靈與物質、造物主與造物、神與大自然之間
（不論你如何稱呼）。靈魂意識是宇宙心智在宇宙意志的向心力下產生的
離心活動產物。

「我以淺白的語言明白表達以上的事實，不使用科學術語，不兜圈
子，沒有哲學的千迴百折與現代的胡言亂語，如果你聽得懂，那你所要做
的只是親身實踐。如果你將心智力量轉向你的內在中心，而不是任它漫無
邊際地偏離，在中心遇到的阻力會造成反應，那股向心力愈強，產生的離
心力也就愈強；換言之，你的靈魂會變得更強，變強後，靈魂的基質會穿
透你的可見肉身，不可見但實實在在，將身體轉變為更高等。最終你將變
成全靈，不再有粗顯的肉身。但早在那一刻來臨之前，你就能藉靈魂的力
量作用於物質，治癒自己與他人的肉體病痛，施展許多奇蹟，甚至在遠離
你肉體的地方行事；因為靈魂的活動不受肉身的範圍束縛，而能遠遠發射
到宇宙心智的界域。」



我告訴西奧多羅斯，這些觀念對我來說太宏大新穎了，無法馬上理
解，但我會努力記住，日後再細細思索。

「若是如此，那將有助於你日後的進步。」開悟者說，「我會使這些
話留在你的記憶裡。」

「如果聖哲的教導是正確的，」我回道，「那我們的思想家多半仍以
錯誤的方式思考，一輩子都在探索生命外在層面的顯化，一點也不關心靈
魂內在生命發生了什麼事。」

「因此，」西奧多羅斯回答，「他們會帶著自己的幻象消亡。《聖
經》說得對，『這世界的聰慧在神看是愚拙』。」

「如果你到遲暮之年成了個老糊塗，滿腦子只剩下對生命外在現象的
幻想，那能有什麼用？你周遊世界，用這些枝節滿足好奇心，但這世界一
消失，從腦海中消失無蹤，那這些幻想又有什麼用？如果學者能減少埋頭
鑽研科學理論，多認識一下靈魂就好了。如果他們少講理論，多去體驗，
也更好。比方說，拿出時間與精力培養靈視力，而非費盡心思研究某些非
洲猴子物種的習性，要更為有益。能習得手到病除的能力，而非透過接種
注射毒害人類，才是人類之福。多數人勞碌了一輩子，卻達不到任何真正
有益或持久的成就。成千上萬的人用腦力或勞力工作，但這還不如不做的
好。更多人所做的事，看似治療病痛，實是損害或破壞人類健康；看似教
導真理，實是教導錯誤觀念；看似追求有價值的目標，實是追求一無是處
的東西。他們活在夢中，而那終究是南柯一夢；追逐金錢，但衰老死去之
時也帶不走。

「源自外界的阻礙，與源自內心的阻礙息息相關，不可二分；因為外
在誘惑會創造內心的渴求，內心的渴求又會召喚外在手段去滿足它。有無
數的人並不渴求鏡花水月，但也無力抵抗這些幻象；他們渴望靈修，達到
不朽，卻把所有時間與精力花在一文不值的成就上，而非鑽研靈魂深處，



尋求智慧的無價之寶。很多人沒有道德勇氣擺脫內心所厭惡的社會習氣、
可笑慣例、愚蠢習俗，因為反抗那些陋俗習氣會被認為是社會罪行，因此
只好屈服。於是，他們犧牲了自己的不朽，向愚蠢的潮流女神俯首稱臣。

「誰敢脫離當前宗教思潮的枷鎖呢？誰有勇氣招惹低劣者的諷刺、無
知者的嘲弄、愚人的譏笑，並由此獲得光芒，是這些蒙昧之輩始終一無所
知的？多數人對理性之聲充耳不聞，隨愚人起舞。不願面子有損，反而任
由靈飢渴；不願被釘上十字架後重生不朽，反而自甘受縛於枷鎖；他們不
再嚮往自由，習慣了枷鎖後，竟反而愛上枷鎖，並將之加諸他人。

「我並不認為要完全剝奪人性，我明白人的動物能量是源自固有的求
生本能，與高等原則的發展有所衝突，因為高等生命需要低等生命的死
亡；但我也知道，每個人都蘊含著一股向善的力量，給予適當的條件，便
能栽培那股力量。每個人身上既有善的成分，也有惡的成分，就看我們希
望培育哪種成分。櫻桃樹只能生出櫻桃樹，薊籽只生出薊；但人是各種力
量的叢集，含納著各類種籽；要令它成豬成虎、成仙成魔，悉聽尊便。

「當前的文明特色是，雖已獲得所需，但仍持續渴求更多財富、更多
安逸、更多享樂，這類追求未必代表邪惡與道德淪喪，而是人組成中固有
本能的衝動造成的，是他對更高等、更好條件的追求，展現在世俗層面便
是如此。人直覺地知道，名利再高，也無法放心；知道自己必須繼續追
求，但卻不知該追求什麼。他不清楚有更高生命的存在，所以竭力追求低
等生命所能給他的東西。蟲子或蝴蝶落進湖中便是如此，努力拯救自己，
卻反而離岸邊愈來愈遠，因為不知道哪個方向能讓牠獲救。無知是世間的
詛咒，是一切惡源。人所陷的詛咒是不知自己的高等本性與最終命運，而
真正的宗教與科學體系，應盡一切力量去除這種無知愚昧。

「無知與自負確實息息相關，無知者憎恨比他有智慧的人。假設有個
人更了解本性所需，渴望盡一切心力達到更高境界，敢於主張自身氣節，
反抗潮流枷鎖，他還能平安無事地生活在原來的社會嗎？搬到另一個社會



住，就不會遇到同樣的問題嗎？他仍會遇到厭恨自由的人，因為這些人在
枷鎖中受教育，會誤解、懷疑他的動機，並加害於他；如果他有任何人性
上的缺點，誹謗之蛇便會毒牙緊咬。黑暗出現在哪，光明就會避之遠之。
無知者所在之處，不完美就會出現。疑心、忌妒、恐懼長相於無知左右。
我們與其深入物質界掏肚挖蟲，不是更應該把啟發人類的高等本性納入真
科學的範疇嗎？

「孤掌難鳴，眾志成城，這條法則幾乎適用於大自然的所有領域。如
果有足夠多的人決意退出世界的鬧劇舞台、遠離時下愚蠢生活，便足以驅
退怪物，不致因為孤立無援而遭吞噬。在演化階梯上進展不足的人，需要
發展階段較高的人協助向上爬，而階段高的人也需要階段低的人支持，就
像岩石需要地面撐持，才能屹立不搖。

「在過去某些時代，如同今日，很多人相信存在著某種較高等的內在
生命，並渴望處在最能提升生命的環境下。這些人不僅出現在基督教國
家，也出現在『異教』中。喇嘛寺、精舍、教團、修道院、教會學校、庇
護所等逐一成立，人們在這裡努力提升生命，不受外界幻象的攻擊與干擾
所阻撓。他們的初衷無疑可取的。如果多年之後，這類機構變得腐敗，失
去初衷，不再能做出最高貴而辛苦的努力，便成了好逸惡勞、無所事事、
迷信之人的避難處。這並非當初成立機構的原則出了什麼錯，而是這些人
不再認識人的高等本性、力量與命運。若失去這種認識，達到內在生命的
方法、最早的初衷，自然也就跟著湮沒了。

「這種腐敗發生在歐洲，尤其是中世紀之後，盜賊在臨死前以搶來的
財富購買死後救贖機會，神職人員因而變得富有，生活豪奢，養尊處優。
此時他們對於更高層次的存在條件一無所知，反而偽善與游手好閒，成為
大眾矚目焦點。他們虛度光陰，以假情假意的虔誠自娛，努力獲得更多物
質資產。他們不再廣施福氣到國內各地的中心，反而成為大地上的瘟疫。



他們搶劫富人，像吸血鬼般榨乾窮人的最後一滴血。自甘墮落，直到惡貫
滿盈，最後宗教改革大刀一揮，許多人應聲而倒，其他改革隨之而起。

「歐洲仍存在著多間修道院，在美國也持續增加。現代改革者、社會
主義者、物質主義者都惡意地鄙視它們；但只要能不帶偏見地觀察，就會
發現有些修道院正以自己的方式行善積德。有些開辦學校，有些成立醫
院；最重要的是慈善姊妹會，帶給病痛者的實際照顧，是其他組織所難以
望其項背的。因此，有些教團懷著造福人類的崇高目標，如果靈性知識之
光——他們所祈求的聖靈——能獲准降世，那實際助益還將增強上千倍。

「今日的宗教團體是否實現了初衷，將人提升到更高、更靈性的生存
狀態了？還是僅成為虔誠慈善之人的集會中心，辦學、照顧病弱之人，就
算沒有特定信仰也能做好的事？如果宗教修道院能用心開發人類真正的靈
性，促使善男信女重生，那多少能顯化一些靈性力量；從未顯化的潛伏力
量是毫無用處的，沒有顯化，就無法處於活躍狀態。因此，我們起碼要
問：我們的修道院院生能有意識地施展靈性力量嗎？他們能以手觸摸治病
嗎？內在感官是否已充分開啟，能看、聽、嚐、嗅、感受到普通人感官所
感知不到的事物？若不以邏輯推論，他們能預言未來事件嗎？有已成為開
悟者的人嗎？他們知道進入高等意識狀態需要哪些必要條件嗎？知道要用
哪些方法進入開悟境界、達到靈魂的有意識存在嗎？我們的僧尼對人類靈
魂的組成所知多少？尤其是交託給他們照顧的靈魂？他們體驗過所謂狂喜
的高等狀態嗎？若曾有人魂遊象外、飄浮至空中，或能製造出簡單的通靈
現象，他們知道產生這類效果的奧祕原因嗎？還是認為這是不可思議、超
自然的奇蹟？

「神父們宣稱自己能寬恕罪孽，或透過他們獲得寬恕，但這只是空口
白話。如果他們不擁有任何靈性力量，又怎能相信他們能將力量傳給他
人？如果他們能傳送靈性力量給他人，那效果顯現在哪裡？受洗的無知者
生出智慧了嗎？接受堅信禮的人，信仰變得更堅定了嗎？赦罪使罪人放下



良心的重擔了嗎？我們的神職人員能改變自然之道嗎？他們能藉由任何外
在典儀使內在原則成長嗎？還是，人進教堂前是動物，出了教堂後仍是動
物呢？

「這些都是令人困惑的問題，而我不希望別人以為我想汙衊任何修道
院的男女修士。我與許多修士有私交，他們人很親切，用心良善，不像世
上多數神職人員那麼傲慢自大；但我相信，如果他們肯研究靈魂，瞭解其
組織與功能，那他們的表現能更好。到時，他們能有意識地栽培那些高等
能力，在某些成員身上自動茁長，這些出乎意料的異常發展，會使他們成
為所謂的奇蹟人物或聖人。

「沒有靈性力量、甚至對這種力量的存在都渾然不覺的人，要如何成
為真正的靈性嚮導？如果外科醫師對解剖一竅不通，你會做何感想？如果
內科醫師不瞭解他的病患，你又會怎麼想？盲目的畫家、耳聾的音樂家、
遲鈍的數學家呢？如果靈魂醫師對靈魂和其特性茫然無知，僅知其存在，
卻未曾見過，那該如何是好？我們難道無權質疑這樣的醫師，像莎翁一樣
大喊：『把藥丟給狗吧，我不吃』嗎？

「如果修道院的院生不在例行儀式、唸經、反覆連禱上耗費時間與精
力，而是多去認識自我，研究人與自然的基本組成，學習如何獲得靈性力
量，那將是莫大福祉。他們的知識將不受塵世俗物所限，而是延伸到天
堂；不再需要照顧病苦之人，因為以手觸摸便能治病；不再需要行浸水
禮，因為以聖潔之靈便能洗禮；不再需要聆聽告解，便能閱讀罪人的思
緒。若變得更有智慧而非茫然無知，不就更能善盡職責嗎？如果能明白真
理，而非盲目地接受信條；如果自身力量足以完成工作，不須期待某個不
可見、不可知的力量回應祈禱，不是更好嗎？如果大眾相信修道院裡有個
能帶來奇蹟的聖人，難道不會絡繹不絕地去請他賜福嗎？一間修道院如果
充滿了力量不容置疑的聖人，不就從此聲名遠播了嗎？



「但僧尼們要如何獲得這種力量？如何取得研究這類知識的資格？有
人說，掃除沉痾比發現新真理困難十倍；難就難在這裡。要先清除紙上的
字，才能再寫新的上去。必須先滌淨心中所有的教條與詭辯，才看得見真
理之光；必須反璞歸真，才能進入自身靈魂中的天國；必須剷平寺廟前殿
日積月累的垃圾山，才能矯正錯誤與迷信，埋葬已無靈性的形體屍首。世
代累積的無知助長這些垃圾，卻因歷史悠久而備受敬重。修道院院生脫帽
跪拜，不敢造次。要使智慧茁長，就必須認識教理、象徵、經書的真義，
但到目前為止，他們僅知皮毛，文字對他們而言是死的。他們必須對神形
成更高貴、崇高的概念，而不是讓祂成為半人半獸。人類要尋求救贖，必
須先將道德學說建立在自身神聖原則的固有尊嚴上，而非訴諸人的私慾及
對懲罰的恐懼。

「這點在遙遠的未來或許能達到，但現在還不是時候。世世代代過去
後，真理的陽光才會穿透物質主義與迷信的面紗，這如同冰層掩蓋了人類
宗教的真正根源。看看阿爾卑斯山的冰原吧，涵蓋著山的每一面，有時更
綿延數哩。堅硬冰層延伸至山谷，有時會厚達百呎以上。冰層累積了數千
年，如岩石般又硬又厚。但這些看似千古不移的硬塊，仍會年年移動並緩
慢變化。它們摩擦底下的岩石，排出外來雜質。有時會有人落入頂端的裂
縫與溝隙，多年後屍體才會出現在冰河底，在冰原之下被冰排出。

「大自然中隨處可見變化，緩慢的變化。即使是最堅不可摧、最正統
的宗教體系，最蒙昧無知的心與腦也都在持續變化。中世紀傳道士所宣講
的教義，如今已有某種程度的修正。惡魔的威力大不如前，人們幾乎已不
再害怕他；隨著神職人員的權力變弱，神的概念則拓展得更為宏大。人們
已經充分體認到人道努力的必要性，有些人認為這與舉辦既定儀式同樣重
要。但變化仍在逐漸、緩慢地進行；有個強大的巨人，以他的否定抵抗著
垃圾堆的腐爛，此名為潮流。支持某些事情是一種潮流，大眾也開始支
持。



「世間的進步之士，是否要等到真理的法定守護者，才能發現手中寶
藏的真正價值？我們非要等他們去清除數世紀來放任不理的髒汙，才能見
到底下的珍珠嗎？智慧之陽從東方升起，從那片光之大地來的信使，帶來
了珍貴的月光珍珠與流金瑰寶。他們無數的財富，會交給那些緊抱空洞舊
形式的人保管嗎？還是因為舊瓶已破，所以會拿新瓶裝新酒？

「但看見朝陽的人，為什麼要閉上雙眼，等盲人告訴他們太陽正從山
間升起？難道對真理的愛好，仍比不上對死亡的恐懼，以致無法成就大
事？難道沒有開明之士能掃除正統修道院的一切短處，取其長處來另立學
院？難道他們不能栽培一座花園，讓智慧的聖蓮不受牆外的強風豪雨侵
襲，在真理之水的灌溉下舒葉綻放；讓生命之樹不受輕信與錯誤的雜草阻
礙而茁壯；讓靈魂呼吸純淨的靈性空氣，沒有混入無知毒樹的氣味，不受
腐敗迷信的廢氣侵襲；知識之樹的根長出了生命之樹，伸枝展葉，伸入不
可見的智慧界域，長出仙果，讓人食用後變得像神明與仙人一般？」

開悟者停下來，彷彿陷入沉思；但沉默一會兒後，他說：「是的，如
果你能找到準備好的院生，請盡一切力量成立你的神聖智慧修道院。與其
將真理引入敵人佔領的屋子，不如引進無人的屋子，要容易許多。

「但是，」我反駁道，「這類機構需要開悟者來擔任教職。可請你來
任教嗎？」

西奧多羅斯回道：「只要有需要，就不乏供應，因為大自然沒有真
空。」



第八章：黑魔法
這時我再度聽到空中不可見的銀鈴聲，開悟者起身說他得離開一會

兒，並請我在原地等他回來。他離開實驗室後只剩我，翻看玫瑰十字會神
祕象徵的書籍自娛，這時書中的一個倒五角星符號吸引了我。此符號的上
端本來是一個尖角，現在變成兩個尖角。突然，聲音從我的椅子後方傳
來：「這個符號包含了永恆與時間、神與人、天使與魔鬼、天堂與地獄，
舊耶路撒冷與新耶路撒冷及其所有居民與造物。」

我轉身看到一個做僧人打扮、面相絕頂聰明的男子站在我身邊。他為
打斷我的思緒致歉，說我似乎沉浸於這些符號中，所以沒注意到他走進
來。

來者從容坦白的姿態、端正的面相、聰慧的表情，立刻獲得了我的信
任，我詢問對方的身分，並表示榮幸。

「我是法穆蘭，」陌生人說，「也可以稱我為西奧多羅斯的門徒。他
們都開玩笑說我是他的智力原則，因為老紳士入睡時，我就得代他行
事。」

他的話讓我笑了出來，我打趣回道：「如果你是他的智力原則，那也
許你僅是他的一個思想造物。我在這兒見到的奇人異事可多著，就算你在
我眼前消失、或化為蛇或魔鬼，我也不再大驚小怪了。」

那幽靈回道：「就外貌而言，我們皆是思緒化成的形體，只有高等人
類才有特權化成不同外形，從而更方便達成目標。因此有時魔鬼會化為聖
人外貌，欺騙某些輕信傻子。我也知道有些淘氣的大自然精靈會化成基督
及其門徒的樣子，只為了誤導某些無知者作樂。他們通常會如願達成。但
我不是魔鬼也不是元素精靈，你也不是無知者或傻子。」



來者如此看得起我，令我受寵若驚，我也不想多加猜疑，以免他認為
我沒有能力看穿他人性格。此外，他面容慈祥，令我很難不相信他。因此
我彎腰行禮說：「我毫不懷疑你的高貴意圖，也相信你是可靠的嚮導。」

「說到選擇嚮導，再小心也不為過，」陌生人繼續說，「世上有許多
假預言家與假嚮導。時下世人莫不急於窺探星光界的奧祕。人人都想學巫
術與魔法。有些祕密本明智地隱藏了幾千年，不讓不成熟的俗人知悉，如
今都被大肆宣揚，當成商品在市場販賣。數百名自詡為『大師』與嚮導的
人，從信徒的私慾與野心中投機獲利，瞎子給瞎子帶路，當然只有悲慘的
下場。如果所有尋求真理的人都如你一般，就不會被騙承諾修得開悟境
界。」

「我真的很高興，」我答道，「你能發現我純正無私的動機，我希望
你能念在這個優點，好心地向我展示更多奧妙的祕術。我已耐心聽完了西
奧多羅斯給我的諄諄教誨，現在想看看更實質的東西，如果可能的話，我
想學習如何施展某些祕術。」

「樂意之至，」我的同伴說，「我會盡我所能，因為你的無私值得所
有開悟者的協助。」

語畢，他開始在這充滿稀奇古怪之物的實驗室，展示一些奇珍異寶給
我看。有些東西我在鍊金術的書中讀到過，有些則聞所未聞。最後我們來
到一座關閉的聖龕前，好奇心驅使我探問裡面是什麼。

「噢！」那名僧人說，「這座聖龕裝著燻蒸粉，人可藉此看見大自然
的元素精靈。」

「真的嗎！」我大喊，「噢，我也好想會一會這些可愛的元素精靈
啊！我從帕拉塞爾蘇斯的著作中讀到很多他們的事蹟，但從未有機會一睹
其真面目。」



「他們可不全是可愛的東西，」僧人說，「地精具有人形，個子矮，
但有拉長身體的本領。這些侏儒與矮人易怒，脾氣不甚佳，別靠近他們比
較好，不過有時他們也能成為人類的好朋友，帶人類找到祕寶與礦藏。空
氣精靈性情較親人，但也不是那麼值得信賴。火蠑螈生活在火元素中，生
性醜惡，最好不要和他們有什麼瓜葛。但水女神則是可愛的造物，時常與
人類往來。」

「真希望親眼見一見那些美麗的水精靈，」我說，「但我傾向於相信
她們是寓言故事的產物。多年來都有航海家會提到人魚或美人魚，堅稱自
己從遠處見過她們。他們說人魚很像人類，上半身像人，下半身是魚。他
們大肆吹噓人魚有多美，髮絲如波浪飄揚，歌聲婉轉動聽。他們也稱人魚
為水妖，因為據說其歌聲美妙到會讓人陶醉，忘乎世間一切。結果他們捉
到水妖時，發現那不過是一種奇特的魚類，名為儒艮。儒艮的顏色和狗吠
般的叫聲，從遠處看來確實可能被誤以為是人類。也許那些水女神與水精
靈也只不過是魚類罷了。」

「這個見解錯得離譜，親愛的先生，」僧人回道，「儒艮是一種魚，
但水女神與水精靈是大自然的元素精靈，住在水元素裡，一般情況下人眼
是見不到的，因此不會被捉。她們的外表幾乎與人類無異，只是空靈美麗
得多，只有在某些情況下，人眼才看得見他們。她們甚至可化為恆久的物
質外貌，久居陸地，其中一個著名的例子是某位史陶芬堡伯爵，他見一個
水精靈十分美麗，於是娶她為妻，並和她共同生活了一年多，直到某個愚
蠢的神學家嚇唬說，他的妻子是個魔鬼。當時那伯爵已愛上了另一個貌美
的農家女孩，因此那位傳教士的話正中他的下懷。於是他以此為藉口，趕
走了他的正室。但她決定報復，在他再娶的第三天，伯爵就死在床上。這
些水精靈個個花容月貌，愛起來濃烈持久，但據說也很善妒。」

僧人對水精靈的描述愈多，就愈激起我一睹芳容的慾望。我請他讓我
與那些美麗的精靈溝通，但他不斷找藉口推辭，不過這只是更加激起了我



的好奇心。

「我們居住的世界已經夠罪惡了，不宜再與另一個世界的居民有所牽
扯。我們都是罪人，容易陷入誘惑。這些水精靈永遠在尋求著與人類結合
的機會，理由很充分，因為他們沒有不朽的靈魂。與人類結合才能使她們
連上人類的靈魂，分享不朽。」

「既然如此，」我大喊，「那還猶豫什麼呢？快召喚水精靈現身吧。
能將不朽的禮物送給這些美麗的精靈，我再樂意不過。再說，我將此舉視
為善行與義務，如果有水精靈堅持要與我結合，相處甚歡的話，我看不出
為何要拒絕她。再說，能娶水精靈為妻可是不得了的事。」

「他們不僅好相處，」僧人說，「對丈夫也百依百順。這種水精靈沒
有自己的意志，她視丈夫為她的救星、她的天，永遠不會頂嘴或責罵他，
他說什麼便是什麼，盡其所能地達到他的願望，滿足他的慾望。她的要求
也不多，她不須榮華富貴，只要偶爾能回海邊一趟就好了，反正也不會花
到你的錢，因為她有自己的旅行方法。」

我再也按捺不住，苦苦哀求僧人趕緊用那祕粉燻蒸。最後他才好不容
易答應。他取來少許乾楓樹皮、幾片乾月桂葉放進火盆，添煤生火，然後
灑入些許祕粉。白煙裊裊，如霧一般瀰漫整個室內，空氣中充滿了甜甜的
香味。不久，鍊金房中的物品逐漸在霧中變得朦朧，最後完全消失了。四
壁失去蹤影。空氣似乎產生了某種振動，變得濃重，但非但沒有壓迫感，
反而令人神清氣爽，心滿意足。最後我知道自己來到了水元素中，獲得支
撐。我游起泳來，但身輕如羽，不費吹灰之力便能浮在水中不下沉，彷彿
水就是我自己的元素，我生來就在水中。一道光直直照向我頭頂。我浮出
水面，左右張望。周圍是一片汪洋，浪花四起。夜晚的月光皎潔。一輪圓
月將銀色月光灑落水面，使浪頂的波紋與泡沫閃爍著水銀或鑽石般的光
芒。遠處的海岸上是一片山脈，看似眼熟。最後我認了出來，那是錫蘭島



的海岸，那座山便是橫跨可倫坡與迦勒的山脈；我對此很有把握，因為我
認出了亞當峰。

我如此沐浴在月光下的印度洋中，那飄飄然的愉悅感，永生難忘。我
感覺自己終於一償宿願，擺脫了肉身的枷鎖與重量，但仍把持著自我。我
看不出現下的身體跟燻蒸前比有何不同，除了更加輕盈無比，彷彿能飄在
空中，也能浮於水面。

聽！微風吹來了窸窣的聲音，似乎是人聲。聲音靠近了，現在能清楚
聽見：是一個正在吟唱的女聲。我轉向歌聲飄來的方向，見到三個倩影乘
著波浪，載浮載沉地漂近。她們似乎正在打鬧戲耍，來到我眼前時，是三
個留著波浪長髮的美人，中間那位的姿色又更勝左右兩位。她似乎是女
王，因為她戴著水草頭冠。她們又離我更近了些，看到我便停了下來。她
們商量了一會兒，好奇終究戰勝了恐懼，靠過來對我說話，飽滿而富韻律
的嗓音，說著我聽不懂的語言，但我仍能明白她們在說什麼。她們發現我
是人類後，似乎急著想多認識我，我也急於表達善意。

她們邀請我拜訪她們的住處，那是深海珊瑚礁中美麗貝殼建造的宮
殿，牆面飾有奶白色珍珠；海浪在宮殿的透明牆壁外閃耀，滿是無人見過
的珍奇瑰寶。我婉拒並告訴她們，我是人類，無法生活在她們的元素中，
但美麗的女王將上半身露出水面，笑著搖了搖她迷人的頭，波浪般的髮絲
如液態鑽石般滾滾流瀉。「來吧，」她低語，「不會有事的，我的愛會保
護你。」她伸出纖纖玉臂，碰了碰我的肩膀，那一瞬間，我的意識消逝。
一種愉悅的快感充滿全身上下。我感覺自己在水元素中融化，只能依稀聽
見遠處碎浪拍上沙灘的巨響。我感覺吾願足矣——下一瞬間，我就失去了
意識。



第九章：尾聲
我的故事已接近尾聲。睜眼醒來，發現自己在一棵大松樹的樹蔭下，

呈大字形躺在一片地衣上，明顯是睡著了。太陽仍高掛在西方地平線上，
兩隻禿鷹在空中盤旋不止；從牠們的叫聲中，我彷彿認出了水精靈女王的
聲音。山谷對側仍是奔瀉的瀑布與水沫四濺的凹地，水花濺入空中，水流
仍然在長滿青苔的邊緣飛馳。

「哎呀！」我大喊，「這不過是南柯一夢嗎？那些美好真實的感受，
莫非只是我腦中的幻象？現在我回到真實生活了嗎？我為何不能死在那女
王的懷裡，就不用醒來面對這醜惡的世界？」

我起身，目光掃到我外套扣眼上別的一朵白百合花。我不敢相信自己
所見，再度懷疑是否昏了頭，看見幻影。我緊握著百合，並沒有在我手中
消失，而是如同腳下的大地一樣真實；這種百合僅生長在氣候暖和的地
區，不會出現在這寒冷的山區。我想起了黃金，於是伸手探進口袋，在僅
存的幾枚銀幣中，我發現了一塊結實的金子，純粹而明亮，只是小紅珠已
從表面滑落消失。我回想起開悟者承諾要把寶書寄到我在村中的旅社；但
我先前趁西奧多羅斯不在的時候，窺探鍊金房的祕密，還魯莽地接受了水
精靈的誘惑。我似乎配不上接受這番好意，懷疑他是否還會如約寄書給
我。

我飛也似地跑下山，沒有沿著回村子的路一步步走。我也不在乎風景
了，不再看被夕陽染黃的山巔，不再聽河水低鳴。夜色轉暗，滿月在山頭
升起，看似幾小時前我在印度洋看見的那輪明月。我思忖著德國與錫蘭的
時差，發現我可能確實曾在孟加拉灣，見到了照耀著阿爾卑斯山脈的太
陽。



我回到了O村。村民見我十萬火急地跑過街頭，表情驚異，以為我發
瘋了。我匆匆跑進旅社，衝上樓進房。一開門我就看見了桌上的寶書：
《十六、十七世紀玫瑰十字會的祕密符號》。扉頁上寫著幾行鉛筆字：

「朋友，很遺憾你突然離開了我們的家園，我暫時無法再邀請你來
訪。如果你渴望留在平靜的山谷，就要懂得如何抗拒感官誘惑，即便那是
水精靈女王。請熟讀此書，將圓化為方。轉煉金屬，鍛燒並純化所有殘留
物。你成功做到這點時，我們便能再會。只要你需要，我就在你身邊。
——你的弟兄 西奧多羅斯」

可以想見，儘管我疲憊不已，但仍未早早就寢。我在房間裡來回踱
步，思索著這難忘一天中的所有遭遇。我試著找出可見與不可見、客觀與
主觀、夢與現實之間的界線，但發現這界線並不存在，所有這些術語都是
相對的，任何主觀或客觀的事物狀態都是如此，我們自身的處境也不例
外。在某種存在狀態下，事物看似或真實或虛幻，但在另一種存在狀態
下，虛幻變得真實，真實反而成了夢境。也許我們的塵世生活終究不過是
一場幻象。

我在房裡兜圈子時，觀察到旅社主人的《聖經》躺在櫃子上。我生出
一股衝動，想隨意翻看它怎麼說。於是我翻開《聖經》，目光落在使徒保
羅的《哥林多後書》第12章，寫道：

「我認得一個在基督裡的人，他十四年前被提升到第三層天上去——
或在身內，我不知道；或在身外，我也不知道；只有神知道。他被提升到
樂園裡，聽見隱祕的言語，是人不可說的。」


