




書名：秘傳教義闡釋（Transactions of the Blavatsky Lodge）

作者：布拉瓦茨基（H. P. Blavatsky）

版本：中譯本第⼀版

⽇期：2025/10/09

僅作學習參考⽤途，不得販售 



⽬錄


序⾔

會議⼀

會議⼆

會議三

會議四

會議五

會議六

會議七

會議八

會議九

會議⼗ 



序⾔


⾃ 1889 年 1 ⽉ 10 ⽇起⾄ 6 ⽉ 20 ⽇，神智學會的布拉瓦茨基每週舉⾏
⼀次會議，以下內容摘錄⾃會議速記記錄，並在編輯時略有刪節。


《秘密教義》奠基於《德基安集》的古老詩頌，但對於多數剛接觸外傳哲
學的入⾨者⽽⾔，該詩頌過於艱澀。因此，布拉瓦茨基學會的成員⼀致同意，
在每週聚會的討論中，逐⼀研究這些詩頌及其他形上學主題。


會議中的問題多由成員提出，⼤多以現代科學為依據，闡述質疑與異議，
並由此推演出合乎邏輯的結論。這類質疑是研讀《秘密教義》之學⽣共有的問
題，因此無須全部收錄，只需保留其要旨即可。所有答覆均依據速記筆記整
理，確定為布拉瓦茨基夫⼈本⼈所闡述的奧密哲學觀點。




會議⼀  


主題：——《秘密教義》第⼀卷經⽂ 


經⽂⼀  


頌句⼀：永恆的⺟⽗（空間），披著永遠不可⾒的衣袍，再⼀次沈睡了七
個永劫。


問：在序⾔（第8、9⾴）中，如下解釋了抽象意義上的「空間」：  

『……絕對的統⼀體無法轉化為無限，因為「無限」預設了某種事物的無

邊延展及其持續時間；⽽「遍⼀」如同空間，既不是感知的對象，也不是感知
的主體。「遍⼀」在塵世上、或我們存在層⾯上，唯⼀的⼼智和物質表現，即
為空間。若永恆無限的整體、無所不在的統⼀體，不再處於永恆之中，⽽是通
過周期性的顯現，成為多元宇宙或多重⼈格，那麽這統⼀體就不再是⼀體。洛
克認為「純粹的空間既不能抵抗，也不能運動」——這是錯誤的。空間既不是
「無邊的虛空」，也不是「有限的充實」，⽽是兩者兼具：在絕對抽象的層⾯
上，它是永遠不可知的神，對有限的⼼智⽽⾔只是虛空；⽽在幻象感知的層⾯
上，它是充盈，是⼀切已顯與未顯之物的絕對容器；因此，它就是絕對的⼀
切。基督教使徒所謂「我們⽣活、⾏動、存在於祂之中」，與印度聖賢所謂
「宇宙存在於梵、源於梵、最終歸於梵」，兩者並無區別：因為中性梵（未顯
現的梵）就是隱藏中的宇宙，⽽顯現的梵則是邏各斯（Logos），在象徵性的
正統教義中表現為雌雄同體。使徒與聖賢所謂的神，既是不可⾒的空間，也是
可⾒的空間。空間在密義象徵中被稱為「七層⽪的永恆⺟⽗」，從未分化到已
分化的表⾯，共有七個層次。』


『密傳的《森紮爾教義》問道:「無論宇宙是否存在，無論有無諸神，那
個曾經、現在、將來都存在的是甚麼？」答案是——空間。』（《秘密教義》
卷⼀，第8⾴）


問：為什麽永恆的⽗⺟——空間，被稱為女性？

答：並非在所有情況下都是如此，如在上述引⽂中，空間被稱為「永恆的

⺟⽗」；空間有時被稱為女性的原因在於，雖然無法定義梵，但⼀旦論及可以
被設想的最初「某物」時，就必須視之為女性原則。在所有宇宙起源學說中，
最初的分化都被視為女性。遮蔽或掩蓋梵的是原初質；最先從無限（Ain-
Soph）發出的光是質點（Sephira）；在赫⻄俄德的神譜中，蓋婭從混沌中誕
⽣，先於厄洛斯（《神譜》第4⾏，201-246）。這⼀點在所有往後較為具體
的物質創造中，不斷重覆，比如夏娃由亞當的肋骨所造等。女神或諸女神總是
⾸先出現。最初的散發物成為無瑕的⺟親，萬神皆由其⽽⽣，或稱⼈格化的創



造⼒量。我們必須採⽤陽性或陰性，因為無法使⽤中性的「它」。嚴格來說，
從「它」中不可能產⽣任何東⻄，無論是透過輻射或散發。


問：這個最初散發物與埃及的尼特女神是同⼀個嗎？

答：實際上，這超越了尼特，但在某種意義上或較低層⾯上，這就是尼

特。


問：「它」本⾝就是「七層⽪的永恆⺟⽗」嗎？

答：當然不是。「它」在印度哲學中是梵，即超越梵天者，或如現今歐洲

所謂「不可知者」。我們所謂的空間，是男性梵天的女性⾯向。在最初的分化
波動中，主體開始散發出、或如影⼦般落入客體，成為所謂的⺟神，由其產⽣
邏各斯，此乃同時為⼦與⽗的神，⼆者皆為未顯現者，⼀個為潛能，⼀個為⼒
量。但前者不可與顯現的邏各斯混淆，後者在所有宇宙起源學說中也被稱為
「⼦」。


問：從絕對的「它」⾸次分化出來的存在，總是女性的嗎？  

答：這只是修辭上的說法；在嚴格的哲學意義上，是無性的。但在⼈類的

觀念中，它⾸先呈現為女性⾯向，之後它在任⼀哲學體系中的物質化程度，取
決於此體系⺠族或種族的精神性程度。例如：在塔⽊德派的卡巴拉中，「它」
被稱為「無限」，無盡、無界、無限（其屬性總是「否定性」的），卻稱此絕
對原則為「他」！從這個無限光之無邊環中，發出了第⼀個質點——王冠，塔
⽊德學者稱之為「律法」，並解釋說她是「無限」的妻⼦。這實際上是極端地
將靈擬⼈化了。


問：在印度哲學中也是如此嗎？  

答：恰恰相反。在印度的宇宙⽣成論，甚⾄沒有提到梵，只提到「原初

質」。原初質是梵在無形宇宙中的內襯或⾯向。原初質意為⾃然或物質的根
本。但梵不能被稱為「根」，因為它是⼀切的絕對無根之根。因此，我們必須
從原初質開始，此乃不可知者的⾯紗。這裡再次看到，最初的是⺟神，她是在
最初物質層⾯上的反映、或是主體之根。接著，從⺟神中產⽣未顯現的邏各
斯，或者說未顯現的邏各斯居於其中，既是她的兒⼦⼜是其丈夫，被稱為「隱
秘之⽗」。由此散發出最初顯現的邏各斯，或稱聖靈，也散發出「⼦」，從其
本質中發出七邏各斯，這七者的總和，被視為⼀種集體⼒量，成為可⾒宇宙的
建築者。他們就是猶太教中的「埃洛希姆」。


問：在《吠陀》中被稱為「那」，或⽂中提到的空間或未知神祇，在此處
稱為「永恆的⺟⽗」，指的是哪⼀個⾯向？ 


答：是吠檀多哲學中的原初質，以及佛教中的⾃性，也就是我們之前所謂
雌雄同體的某種存在，既已分化⼜未分化。在其最初的原則上，是純粹的抽
象，只有在時間的進程中轉化為物質時才發⽣分化。如果與⼈的七原則相比
較，這對應於菩提，⽽阿特曼對應於梵，⼼智對應於宇宙⼼智，等等。




問：那麽，空間的七層是什麽？在《序⾔》中提到了「七層⽪的⺟⽗」。

答：柏拉圖和三重偉⼤赫爾墨斯將其視為「神之思想」，⽽亞⾥⼠多德則

把這個「⺟⽗」視為物質的「缺如」。這將成為存在的七個層⾯，從靈性層⾯
開始，經過⼼智層⾯，最終到達物質層⾯。思想的七個層⾯或意識的七種狀
態，對應於這些層⾯。所有這些「七重性」都⽤「七層⽪膚」來象徵。


問：是指神之⼼智中的神之意念嗎？但神之⼼智還未出現。

答：神之⼼智在分化發⽣之前就已經存在，並且必須如此。這被稱為「神

之意念」，在潛能上是永恆的，實際運作上則是周期性的，表現為宇宙⼼智、
世界之魂或宇宙靈魂。但請記住，無論如何命名，每⼀個概念都有最形⽽上
的、最物質性的⾯向，以及介於兩者之間的不同⾯向。


問：「永遠不可⾒的袍⼦」是什麽意思？

答：這也是⼀種比喻性的表達，如同東⽅哲學中所有的寓⾔。或許指的是

克魯克斯教授所尋找的假設性「原質」，但這種東⻄肯定不可能在此塵世層⾯
找到。這是未分化的基質或「靈性物質」。


問：這就是所謂的「消融中⼼」嗎？

答：「衣袍」以及⼀切都處於「消融」狀態，即原初質開始分化的那個

點 ，由此誕⽣萬象宇宙與其中的⼀切。


問：之所以稱為「不可⾒的衣袍」，是因為這對任何分化的意識來說都不
是客體存在嗎？


答：不如說，它對有限的意識來說是不可⾒的——且在此進化的階段，還
不存在分化的意識。即便對於「邏各斯」⽽⾔，原初質也是⼀層⾯紗，是絕對
者所披的「衣袍」。吠檀多學派認為，即使是「邏各斯」也無法感知「絕對
者」。（參⾒舒巴羅先⽣的《薄伽梵歌四講》。）


問：使⽤原初質這個術語是否正確？

答：吠檀多學派的原初質就是《吠陀》中的阿底提。吠檀多的字⾯意思是

「知識的終結或綜合」。印度有六⼤哲學流派，但經過嚴格分析，會發現其本
質上完全⼀致。它們在根本上是相同的，只是名稱繁複，旁枝末節、細節和修
飾極多——有的流派甚⾄出現「⽣出⾃⼰的⽗，⽗由女兒⽣」的說法——讓⼈
彷彿迷失在叢林中。你若將秘傳的觀點陳述給任何印度教徒，他們都會根據⾃
⾝所屬的體系，反駁或否定你的說法。六⼤流派各有獨特的觀點和術語。因
此，在討論時，建議始終採⽤某⼀流派的術語，否則極易產⽣誤解。


問：那麽，同⼀個術語在不同哲學體系中，會被賦予完全不同的含義嗎？
比如，菩提在密傳哲學中的含義，是否完全不同於數論派中所⽰？




答：正是如此，⽽且在《毗濕奴往世書》中⼜有不同的含義。該書講到七
種物質由宇宙⼼智所⽣，並稱宇宙⼼智為 「偉⼤菩提」。不過，根本上的觀念
是相同的，只是每個學派⽤的術語不同，並在充滿⼈格化的迷宮中，已丟失了
正確的含義。或許，可能的話，最好創造⼀套新的術語體系。然⽽，由於歐洲
語⾔在哲學術語⽅⾯極為貧乏，尤其是英語，使得這項⼯作會相當困難。


問：原質這個詞能否⽤來表⽰消融狀態？

答：恐怕不⾏。克魯克斯教授所謂的原質，可能是指位於最物質層⾯上的

同質物質，⽽「永恆⺟⽗的衣袍」所象徵的基質，則是在物質的第七層（⾃下
⽽上，或更準確地說，是由外向內數）。這種基質絕不可能在最低層⾯上發
現，也就是最外在和最物質性的層⾯。


問：那麽，在七個層⾯中的每⼀個層⾯上，是否都各⾃存在相對均質的物
質？


答：確實如此；但此物質只對於處在同⼀感知層⾯的⼈來說是均質的。縱
使有朝⼀⽇，發現了現代科學的原質，也只會對我們⽽⾔是均質的。這種幻象
可能會持續⼀段時間，也許持續到第六根種族，因為⼈類在⾝體上和⼼智上會
不斷變化，在靈性上也是如此，每⼀根種族和亞種族都在不斷完善⾃⼰。


問：我認為，採⽤科學家⽤來指其他意思的詞語，是個很⼤的錯誤。原⽣
質曾⼀度具有與原質相同的涵義，但如今其含義已被⼤⼤限縮。


答：確實是個⼤錯誤；不過，希臘⼈所謂的原質，肯定不是指我們這個層
⾯的物質，因為他們從巴比倫宇宙論中借⽤這個詞，⽤於⾼度形⽽上學的意
義。


問：但是現在唯物主義者的原質，表達的幾乎就是我們所謂原初質的意
思。


答：也許如此；但勒溫博⼠和他那幾位勇敢的「物質唯⼼主義者」可不這
麽認為，因為在他們的體系中，完全忽略和遺忘形⽽上學的意義了。


問：那麽，也許「消融」才是最合適的術語？

答：並非如此，因為消融並非指某特定的事物或層⾯，⽽是表⽰⼀種狀態

或境界。這是梵⽂術語，表達的是⼀種未分化且不變的狀態，即所有分化都停
⽌的零點。


問：最初分化呈現了第七層⾯的物質：那麽是否也應推想，克魯克斯教授
的原質也是第七層⾯的物質？


答：克魯克斯教授理想中的原質，是他所謂「零點」狀態下的物質。


問：也就是說，他指的是本層⾯的消融點嗎？




答：我並不清楚克魯克斯教授是否關注其他層⾯，或者是否承認它們的存
在。他所追尋的是原質原⼦，但沒⼈⾒過它，只是科學的⼀種新的可⾏假設。
那麽，原⼦到底是什麽呢？


問：原⼦只是⼀個權宜的定義，或者說是⼀個權宜的術語，⽤來劃分⼀個
分⼦。


答：但他們現在肯定認識到，「原⼦」這個詞，不過和那七⼗多個假定的
元素⼀樣，只是⼀個權宜術語罷了。⼈們習慣於嘲笑古⼈提出的四元素或五元
素說法，但如今克魯克斯教授得出結論，嚴格來說，根本不存在所謂的化學元
素。事實上，別說發現原⼦了，連⼀個單⼀簡單的分⼦都還未找到。


問：應當記住，最先提出此概念的是道爾頓，他稱之為「原⼦理論」。

答：沒錯；但正如漢密爾頓爵⼠所指出的，現代科學界已錯⽤這個術語。

他們⼀邊嘲笑形⽽上學，⼀邊卻把純粹形⽽上學的術語應⽤到物理學上，以⾄
於現在「理論」開始篡奪「公理」的地位。


問：「七個永恆」指的是什麽？宇宙休⽌期不存在任何⼈能意識到時間，
怎麽還會如此劃分？


答：現代天⽂學家對「天上法則」的了解還不如古代天⽂學家深。如果問
他是否能「按時引導⼗⼆宮」，或是否曾與「鋪張蒼穹者」同在，現代天⽂學
家只能像約伯⼀樣，遺憾地回答「不能」。但這並不影響現代天⽂學家去推測
太陽、⽉亮和地球的年齡，或開始「計算」地質年代：當時地球上也無任何有
意識或無意識之⼈。那麽，古⼈為什麽不能也這麼做呢？


問：但為什麽要⽤「七個永恆」這個說法？

答：「七個永恆」這個說法，是基於不變的類比法則。正如⼀個宇宙顯現

期被劃分為七個時期，宇宙休⽌期也⼀樣；正如⽩天有⼗⼆⼩時，夜晚也有⼗
⼆⼩時。難道因為我們在夜晚睡著、失去對時間的意識，鐘點就不會敲響了
嗎？宇宙休⽌期就是宇宙顯現期「⽩天」之後的「夜晚」。無⼈在場，意識也
隨萬物⼀同沈睡。在宇宙顯現期期間，萬物是真實存在並完全活躍，若類比和
周期定律不變，兩種情況下都必須同樣適⽤，那此說法有何不可呢？


問：但永恆怎麽能被計數呢？  

答：此問題源⾃於對「永恆」⼀詞的普遍誤解。⻄⽅⼈愚蠢地設想那無始

無終的事物，並認為古⼈必定也這麼做過。但實際上他們並沒有：古代的哲學
家從未把「永恆」理解為無始無終的持續。無論是希臘⼈的「永世」還是「那
羅斯」，都不是這個意思。事實上，古代哲學家甚⾄沒有⼀個詞能準確表達此
含義。只有《吠檀多》中的梵、猶太教的「無限」以及《阿維斯陀》中的「無
限時間」才代表真正意義上的永恆；所有其他的時期都是有限的、是天⽂涵義
上的，基於回歸年或其他巨⼤的周期。聖經中所譯的「永世」⼀詞，不僅指有
限的時期，也可以指天使或存在體。




問：但在宇宙休⽌期中，不也存在著「偉⼤氣息」？  

答：確實如此，因為「偉⼤氣息」是無休⽌的，可以說是宇宙永恆的永動

機。


問：若是如此，那就無法將其劃分為各個時期了，因為這就否定了絕對和
完全的虛無。不能說有多少個時期，只能說的是呼出與吸入無數次的「偉⼤氣
息」。  


答：若無「絕對的運動」來制衡「絕對的靜⽌」，絕對靜⽌的概念就不成
立。因此，這兩種說法其實是等價的。有位上古聖賢寫過⼀⾸關於宇宙休⽌期
的壯麗詩篇，將宇宙休⽌期期間偉⼤氣息的運動，比作無意識⼤海的節奏起
伏。


問：問題在於，此處⽤了「永恆」⼀詞⽽非「永世」。  

答：既然我們有更熟悉的表達⽅式，尤其此詞在《秘密教義》中已有詳細

解釋，為什麽還要⽤希臘詞呢？若你想要的話，可以稱之為相對的永恆，或稱
顯現期與休⽌期式的永恆。


問：宇宙休⽌期與顯現期的關系，是否可以準確類比為睡眠與清醒的關
系？


答： 只在某種意義上是如此；在夜晚睡眠中，每個⼈或許未意識到⾃⼰
活著，但仍然是以個體形式存在。但在宇宙休⽌期期間，⼀切已分化的事物、
每⼀個個體都從現象宇宙中消失，融入或轉化為「遍⼀本體」。因此，實際上
這兩者有很⼤的不同。


問：睡眠被稱為「⽣命的陰影⾯」，那麽宇宙休⽌期可以被稱為宇宙⽣命
的陰影⾯嗎？


答：在某種程度上可以這麼說。宇宙休⽌期是可⾒之物消融⾄不可⾒，從
多樣消融⾄同⼀，是休息的時期。宇宙物質即便其本質不可毀滅，也必須有⼀
個休眠的時期，回歸到其消融狀態。遍⼀本質的絕對性包容⼀切，必須同樣展
現於休眠與活動中。


頌句⼆：時間還不存在，因為它在無限的懷抱中沈睡。


問：時間和「永續」有什麽區別？

答：「永續」⼀直存在；它沒有開始，也沒有結束。你怎麽能把無開始也

無結束的東⻄稱為「時間」呢？「永續」是無始無終的；⽽「時間」是有限的。


問：那麽，「永續」是無限的，⽽「時間」是有限的概念嗎？




答：時間可以被分割；⽽「永續」——⾄少在我們的哲學中——是不可分
割的。時間在「永續」中可分割——或者像你說的，⼀個是在時間和空間之
內，另⼀個則在兩者之外。


問：⼈們定義時間的唯⼀⽅式，是以地球的運動為據。

答：但我們也可以在觀念中定義時間。


問：是指定義「永續」嗎？

答：不是，是指定義「時間」；因為「永續」是無法被分割或立下標界。

對我們⽽⾔，「永續」是遍⼀永恆，不是相對的，⽽是絕對的。


問：「永續」的本質概念可以說是「存在」嗎？

答：不能；「存在」具備有限和確定的時期，⽽「永續」則無始無終，是

⼀種純粹，包含著時間。「永續」如同「空間」是種抽象，兩者都無始無終。
只有當它具體化和有限化時，才成為⼀種表象和某種「東⻄」。當然，兩點之
間的距離被稱為空間；可以非常⼤，也可以極其微⼩，但始終是空間。但這些
界定都是⼈類觀念中的劃分。實際上，空間就如古⼈所稱的「遍⼀無形未知的
神」(現稱「不可知」）。


問：那麽，在抽象意義上，時間和空間是⼀體的嗎？  

答：作為兩種抽象概念是⼀體的；但⽤詞上應是「永續」和「抽象空間」

為⼀體，⽽非「時間」和「空間」。


問：空間是⼀切顯現的客觀⾯，時間是主觀⾯。實際上，兩者是無限者的
唯⼀屬性；不過「屬性」這個詞或許並不恰當，因為可以說，它們與無限是同
等廣延、無所不在的。但也許有⼈會反對說，它們不過是我們⼼智的產物，我
們無法不以這種形式去思考事物。


答：這聽起來像是物質唯⼼主義者的論調；但這裡我們討論的是本體世
界，⽽非現象世界。在《秘教問答》（參⾒《秘密教義》）中有這樣⼀問：
「什麽是永遠存在的，無論你怎麽想像，都無法設想其不存在？」答案是——
空間。因為即使宇宙中沒有⼀個⼈去思考它，沒有⼀隻眼睛去感知它，沒有⼀
個⼤腦去意識到它，空間依然存在，過去如此，將來也如此，你無法讓它消
失。


問：也許只是因為我們無法不去思考它？

答：我們是否思考它都與此無關。你不妨試試，能否在排除空間的情況

下，思考任何事物，你很快就會發現這是不可能的。即使什麽都不存在，空間
依然存在；無論宇宙是絕對的真空還是充滿⼀切的豐盈，空間都必須存在。


問：現代哲學家歸結空間和時間只是屬性，認為只是偶然性。




答：若此結論的是建立在真正的科學基礎上，⽽不是無知和幻象上，那會
是對的。佛陀也說過，即使是涅槃，歸根結底也是幻象或幻覺；但佛陀所說的
是基於智慧，⽽非臆測。


問：但永恆的空間和永續是無限者的唯⼀屬性嗎？

答：空間和永續既然是永恆的，就不能稱為屬性，⽽只是無限者的不同⾯

向。⽽且，如果你說的「無限者」指的是那個「絕對原則」，那麽它根本不可
能有任何屬性，因為只有有限和受制約的事物，才可能與其他事物有關聯。你
所說的在哲學上都是錯誤的。


問：我們無法想像任何無廣延的物質，也無法想像任何形式的廣延並非某
物的廣延。在更⾼的層⾯上也是如此嗎？若是如此，是什麽基質充滿了絕對空
間？與空間本⾝同⼀嗎？


答：就算你「受過訓練的智⼒」無法想像其他類型的物質，但⼀個智⼒訓
練較少、但對靈性感知更開放的⼈，或許可以做到。不能僅憑你的論述，就認
為在塵世只能如此理解空間。因為即使在此層⾯上，除了⼈類之外，還有其他
各式各樣的智⼒存在，無論是有形還是無形的⽣靈，包括⾼低不等的主觀存在
⼼智，到客觀的動物和最低等的有機體。簡⽽⾔之，「從天神到⼤象，從元素
精靈到螞蟻。」就螞蟻⾃⾝的認知和感知層⾯⽽⾔，所具的智⼒和我們⼀樣
好，甚⾄更好；雖然它無法⽤語⾔表達，但螞蟻除了本能之外，還展現出非常
⾼的推理能⼒，這⼀點⼈⼈皆知。因此，若我們相信神秘學的教導，會發現此
層⾯上，就存在如此多樣和豐富的意識與智⼒狀態。我們無權僅僅將⼈類⾃⾝
的意識視為唯⼀，認為其他意識皆不存在。⽽且，若我們連昆蟲的意識程度都
無法斷定，⼜怎能把科學知之甚少的意識，僅僅局限於此層⾯呢？


問：為什麽不能呢？⾃然科學難道不能發現⼀切將被發現的事物，螞蟻也
不漏掉嗎？


答：這是你的觀點；對神秘學者來說，儘管約翰·勒布克爵⼠做出了很多
努⼒，但此等⾃信是沒有根據的。科學可以進⾏推測，但以⽬前的⽅法，永遠
不可能為這類猜測獲得任何確證。如果⼀位科學家能夠暫時變成⼀只螞蟻，以
螞蟻的⽅式思考，並在回到⾃⼰意識層⾯後，還能記得這些經歷，那麽他才是
真正確定地了解這種昆蟲。然⽽實際上，他只能通過觀察螞蟻的⾏為來推測，
做出推論。


問：螞蟻對時間和空間的觀念與我們不同，是這個意思嗎？  

答：正是如此；螞蟻有⾃⾝對時間和空間的理解，處於另⼀個層⾯上，完

全與我們不同。因此，我們不能因為無法想像這些層⾯，就先驗地否認其存在
——它們確實存在，這些層⾯比我們的層⾯或⾼或低許多層級，就像螞蟻的例
⼦。




問：從這個⾓度來看，動物和⼈類的區別似乎在於，動物天⽣就具備了所
有的能⼒，且⼀般不會有明顯的提升，⽽⼈類則是不斷學習和進步。這是不是
關鍵所在？  


答：正是如此；但你要明⽩原因：並不是因為⼈類比最微⼩的昆蟲多了⼀
個「原則」，⽽是因為⼈類是完善進化的動物，作為單體完全發展的載體，具
備⾃我意識，並有意識地追求⾃⾝的進步；⽽在昆蟲，甚⾄⾼等動物中，⾼等
三元組的原則完全處於休眠狀態。


問：在最初顯現的初動之際，是否存在某種意識、或有意識的存在，去覺
知並劃分時間？在舒巴羅先⽣的《薄伽梵歌》講座中，談到了第⼀邏各斯，似
乎暗⽰了意識和智能的存在。  


答：他並沒有明指哪⼀個邏各斯，我認為他是⼀般泛指。在秘傳哲學中，
第⼀邏各斯是未顯現的，第⼆才是顯現的邏各斯。⾃在天代表第⼆邏各斯，那
羅延則代表未顯現的邏各斯。舒巴羅是不⼆論者和博學的吠檀多學者，他從⾃
⾝立場解釋，我們則從我們的⾓度說明。在《秘密教義》中，「永恆的⽗⺟」
誕⽣了顯現的邏各斯；在《毗濕奴往世書》中，則被描述為「世界之卵」，由
七層⽪、七層⾯或區域所包圍。從此⾦卵中，誕⽣梵天（男性），⽽這個梵天
實際上是第⼆邏各斯，根據不同的分類⽅法也可能是第三邏各斯；可以肯定的
是，他不是第⼀或最⾼的邏各斯——即無處不在⼜無處可尋的點。在秘傳解釋
中，宇宙⼼智實際上是第三邏各斯，或七道創造之光（七位邏各斯）的綜合
體。在所謂的七創造中，宇宙⼼智是第三，因為它是普遍智能之魂、神之意
念，結合了所有客體和主體世界中的理想藍圖和原型。在數論派和《往世書》
教義中，宇宙⼼智是由原質所⽣的第⼀個產物，由靈所活化，是為「靈-物
質」。在秘傳哲學中，此活化原質的靈是⾃我。


問：那麽，宇宙⼼智是客體宇宙中的最初顯現嗎？  

答：宇宙⼼智是客體宇宙中的最初原則，對神性感官來說是可感知的，但

對⼈類感官來說不可感知。但若從「不可知者」開始計算，就會發現它實際上
是第三個，對應於「⼼智」，或者更準確地說，是「菩提-⼼智」。


問：那麽，第⼀邏各斯就是圓圈內的第⼀個點嗎？  

答：圓圈內的那個點沒有界限，也沒有邊界，也不能有任何名稱或屬性。

這個最初未顯現的邏各斯，與圓圈直徑上的線同時存在。第⼀條線或直徑就是
「⺟⽗」，從這產⽣第⼆邏各斯，⽽第⼆邏各斯本⾝⼜包含第三已顯現的「話
語」。比如在《往世書》中也提到，阿卡莎的第⼀個產物是「聲⾳」，此處的
「聲⾳」指的是「話語」，表達未說出⼝的思想，成為已顯現的邏各斯，也就
是希臘⼈、柏拉圖主義者和聖約翰所謂的「話語」。威爾遜博⼠和其他東⽅學
家認為印度⼈的這種觀念是荒謬的，因為在他們看來，阿卡莎是指混沌。若他
們知道阿卡莎和「原質」只是同⼀事物的兩個⽅⾯，並且記得「宇宙⼼智」——
在我們層⾯上的神之意念——就是那已顯現的聲⾳或邏各斯，他們就會⾃嘲⾃
⼰的無知了。




問：在以下段落中，是什麽樣的意識在覺察時間？對時間的意識是否只限
於清醒的物質意識層⾯，還是也存在於更⾼層⾯？在《秘密教義》第⼀卷第37
⾴中說：「我們在永恆中穿⾏時，時間只是由⼀連串意識狀態產⽣的幻象，在
沒有意識存在的地⽅，時間也不存在。」  


答：這裡指的只是我們這個層⾯的意識，並非我們稱之為「絕對者」的永
恆神性意識。據此含意，連在睡眠中都不存在對時間的意識，更不⽤說在本質
絕對的情況。海洋有節奏地拍打海岸、或波浪起伏時，能說它有時間的概念
嗎？不能說「絕對者」有意識，⾄少不是此處所指的意識。它沒有意識、沒有
欲望、沒有願望、沒有思想，因為它本⾝就是絕對的思想、絕對的欲望、絕對
的意識、絕對的「⼀切」。


問：這就是我們所謂的「存在性」，或者「實在」嗎？  

答：我們友善的批評者認為「存在性」這個詞很可笑，但沒有別的⽅式可

以翻譯梵⽂的「實在」。它不是「存在」，因為「存在」只能⽤於現象，絕不
能⽤於本體。從拉丁詞源來看，「ex」意為「從……出來」，⽽「sistere」意
為「站立」；因此，「存在」(existence) 指的是某物出現於它之前未曾在的地
⽅。⽽且，「存在」還意味著有開始和結束。因此，這個詞怎麽能⽤來指那個
⾃始⾄終都存在、且並非由某物所產⽣的存在呢？


問：希伯來⽂的耶和華意思是「我是」。  

答：古代祆教的阿胡拉·⾺茲達或稱善神也是如此。就此意義上，每個⼈

和每個神都可以⾃稱「我存在」，說「我是我所是」。


問：但「存在性」肯定和「存在」這個詞有關連吧？  

答：是的；但「存在性」不是「存在」，因為「存在性」同樣也是「非存

在」。我們無法真正理解它，因為我們的智⼒是有限的，且語⾔⼜比思想還要
受限、受制約。那麽，要如何能表達⼀個只能通過⼀連串否定來設想的東⻄
呢？


問：德國⼈可以⽤「sein」這個詞來表達；「das Sein」很好的對應到「存
在性」⼀詞。對此不熟悉的⼈，「存在性」可能聽起來很荒謬，但對德語使⽤
者⽽⾔，「das Sein」則是⼀個再熟悉不過的術語與概念。不過我們剛才談的
是時空中的意識。  


答：這種意識是有限的，有開始也有結束。這種有限的意識，卻⼜因為
「幻相」⽽⾃以為是無限的，要⽤甚麼詞來表達？甚⾄連「天界眾⽣」 都沒有
時間的意識。在天界中，⼀切都是當下，沒有過去，否則⾃我就會回憶並感到
遺憾；也沒有未來，否則它就會渴望擁有未來。因此，天界是⼀種⼀切都在當
下的極樂狀態，天界眾⽣對時間沒有的概念或想法；⼀切都像在⼀個⽣動的夢
中，是種現實。




問：但我們為何能在半秒鐘內夢⾒⼀⽣，意識到⼀連串的意識狀態和接連
發⽣的事件。


答：這只有在夢醒之後才辦得到；做夢時並不存在這種意識。


問：回憶夢境的過程，是否能比喻為⼈在描述⼀幅畫給他⼈聽，因為無法
在聽眾腦海中呈現整體，所以必須把所有的部分和細節⼀⼀說出來？


答：這是⼀個非常好的比喻。




會議⼆


經⽂⼀（續）

  

頌句三：……「宇宙⼼智不存在，因為沒有阿希（天界存在們）來承載它

（因此無法顯現）。」


問：這句頌似乎暗⽰，宇宙⼼智若無阿希則無法存在；但在評注中卻寫
道：  


「在宇宙休⽌期期間，宇宙⼼智仍作為⼼智活動的永久可能性，是那抽象
的絕對思想，其具體的相對顯現則成為了⼼智。阿希是神聖宇宙思想與意志的
載體。它們是智能⼒量，賦予⾃然法則，同時⾃⾝也遵循更⾼⼒量所施加的法
則，這是靈性眾⽣的階層，宇宙⼼智通過它們得以運作。」（《秘密教義》卷
⼀，第38⾴）評注表明，阿希本⾝並不是宇宙⼼智，只是使其顯現的載體。


答：我認為這句頌的意思很清楚；意思是，在宇宙休⽌期期間，有限、分
化的⼼智並不存在，就如同根本沒有⼼智⼀樣，因為沒有任何東⻄可以承載或
感知它。沒有任何存在可以接收和反映絕對⼼智的理念，因此不存在。除了絕
對且不變的「實在」外，⼀切都必然是有限和受制約的，有開始也有結束。因
此，「阿希尚不存在」，宇宙⼼智就無法顯現。永遠存在的絕對⼼智，有別於
在阿希中的反映和顯現。阿希處於最⾼層⾯，在宇宙顯現期最初的顫動中，集
體地反映宇宙⼼智。之後，在七個層⾯上推動所有較低⼒量的進化，直到最低
層——也就是我們所在的層⾯。阿希是最初的七道光線，或稱七邏各斯，由第
⼀邏各斯所發出，是三重⽽⼀體的邏各斯。


問：那麽，阿希和宇宙⼼智是彼此必要的互補存在嗎？

答：完全不是。宇宙⼼智或稱絕對⼼智，在宇宙休⽌期和宇宙顯現期都⼀

直存在，它是不變的。阿希是最⾼的天界存在，也就是前⾯提到的諸邏各斯，
開啟了向下的演化或散發。在宇宙休⽌期時沒有阿希，因為他們只出現在宇宙
⼼智的最初放射，⽽宇宙⼼智本⾝是無法分化的，此放射就是顯現期的第⼀道
曙光。絕對者是休眠的、潛在的⼼智，從真正的形⽽上學⾓度來看，只能如
此；只有它的「影⼦」才會分化，成為這些天界存在的集合。


問：這是否意味著它曾經是絕對意識，但現在不再是了？

答：它永遠是絕對意識，這種意識在每⼀次「顯現期的黎明」會周期性地

變為相對意識。我們可以把這種潛在的意識想像成容器中的「真空」。打破容
器，這個真空會變成什麽？我們要在哪裡尋找它？它消失了——無處不在，也
無處可尋。它既是某種存在，⼜像虛無：既是虛空，⼜充滿⼀切。但實際上，
現代科學所理解的「真空」是什麽？是⼀種同質的存在，還是別的？絕對的真
空難道不是我們想像出來的嗎？它只是⼀種純粹的否定，是⼀種假定什麽都不



存在的空間？如果是這樣，打破容器後——⾄少在我們的感知中——什麽都不
存在了。所以，此頌說得很準確：「宇宙⼼智不存在」，因為沒有載體來承載
它。


問：是什麽更⾼的⼒量制約著阿希？

答：不能稱之為「⼒量」；說「潛能」或許更合適。阿希受制於週期性宇

宙法則的顯現與甦醒，交替呈現活躍與靜⽌狀態。正是這個法則制約或形成了
他們，⽽不是「創造」了他們。在哲學中，不能使⽤「創造」這個詞。


問：那麽，那個在阿希之前、比阿希更⾼的⼒量或潛能，就是促使顯現發
⽣的法則嗎？


答：正是如此；這是周期性的顯現。當時機到來，這⼀法則便開始運作，
阿希就出現在顯現階梯的第⼀層。


問：但這應該是「⾄⼀法則」，⽽不是「某⼀個法則」吧？

答：完全正確，因為它是絕對的、「無⼆的」——因此它不是某種屬性，

⽽是絕對本⾝。


問：最⼤的問題在於如何解釋這個法則的存在？

答：那就等於試圖超出最初顯現和⾄⾼因。僅僅是模糊地理解⾄⾼因，也

已超出了我們有限的智⼒所能及。無論我們如何努⼒，憑⽬前的⼼智發展階
段，都無法探討「絕對者」，只能進⾏邏輯上的推測，儘管此推測已經有幾千
年的歷史。


問：關於正在討論的頌句，⽤「物質宇宙⼼智」這個詞會不會比「宇宙⼼
智」更合適？


答：不；「物質宇宙⼼智」是在第三階段或層次才出現的，並且只局限於
已顯現的宇宙。在《往世書》中，物質宇宙⼼智（「偉⼤」的⼼智或智⼒的原
則）只在七「創造」或演化階段中的第三階段才出現，是神之意念的主動運作
（創造性），因此只是永恆宇宙⼼智——潛能狀態下——在時間和現實中的周
期性顯現。嚴格來說，宇宙⼼智只是「絕對者」的另⼀個名稱，超越時間與空
間；⽽物質宇宙意念或⼼智，並不是⼀種演化（更不是「創造」），⽽只是宇
宙⼼智的⼀個⽅⾯。宇宙⼼智本⾝無變化，過去、現在、未來皆存在。因此，
我再重申，頌句所指的是，宇宙意念尚未存在——即無法被感知——因為當時
還沒有⼼智去感知它，宇宙⼼智仍處於潛伏、或僅僅是潛能的狀態。既然頌句
講的是顯現，我們只能從這個觀點來翻譯和理解，⽽非其他立⾜點。


問：我們⽤「物質宇宙」⼀詞指⼀切顯現出來的宇宙及其各種形態。但這
節頌句顯然並非此意義，⽽是指最初的絕對意識，或非意識，並似乎暗⽰絕對
意識並非宇宙⼼智，因為它並未存在、也無法被表達出來：因此，無法以任何



表達⽅式表達它。但有⼈可能會反對說，儘管沒有表達，它依然存在。我們能
否說，它像「實在」⼀樣，既存在⼜不存在？


答：這樣解釋並無助於理解。


問：當說「它不存在」時，所傳達的意思是它不在絕對之中嗎？

答：絕非如此；只代表「它不存在」。


問：這裡似乎確實有區別；因為如果我們說「它存在」，那就會對「實
在」的概念做出非常片⾯的理解，相當於說「實在」就是「存在物」。不過也
有⼈會說，「宇宙⼼智不存在」這句話本⾝暗⽰它是⼀種顯現，但⼼智並不是
⼀種顯現。


答：⼼智在構思時是⼀種顯現；但「宇宙⼼智」並非如此，因為任何受制
約、相對的⾏為都不能⽤來描述絕對者。⾃阿希出現後宇宙意念便存在，並貫
穿整個宇宙顯現期。


問：這裡所謂的阿希屬於哪個宇宙層⾯？

答：它們屬於第⼀、第⼆和第三層⾯——第三層⾯實際上是最初顯現的起

點，是未顯現者的客體反映。第⼀邏各斯如同畢達哥拉斯的「單體」，在散發
出最初的三元組後，便消隱於寂靜與⿊暗之中，。


問：在宏觀宇宙中，原初輻射所發出的三邏各斯，是否對應於微觀宇宙中
的阿特曼、菩提和⼼智？


答：正是如此；它們是對應的，但不能混為⼀談。我們現在討論的是宏觀
宇宙在宇宙顯現期黎明初現、進化開始之時，⽽不是微觀宇宙或⼈類。


問：這三邏各斯所處的三個層⾯，是同時散發出的，還是彼此演化⽽來？

答：你這是把機械定律套⽤在宇宙起源論的⾼級形⽽上學，是極具誤導性

的。也不能套⽤在的空間和時間，因為此時這些都還不存在。要到之後三元組
才會映現在空間和時間或客體宇宙中。


問：阿希在過去的宇宙顯現期中曾是⼈類嗎？還是將來會成為⼈類？

答：⼀切的⽣靈，無論其形態如何，在某⼀個宇宙顯現期中，曾經是⼈

類、現在是⼈類、或將成為⼈類。


問：那麽，在此宇宙顯現期中，他們會在整個⽣命周期內⼀直停留在同⼀
個極⾼的層⾯上嗎？


答：如果你所謂的「⽣命周期」是指⼀個持續⼗五位數的時期，那麽我的
回答非常明確——不會。「阿希」會經歷所有層⾯，從第三層⾯開始顯現。如
同⼀切各級階層，在最⾼層⾯上，他們是無形體的，無形無體、無任何實體，
僅僅是氣息。在第⼆層⾯上，他們⾸次趨近於有形體，即有形態。在第三層
⾯，他們成為⼼智之⼦，即轉世為⼈的存在。每到⼀個層⾯，他們就有不同的



名稱——他們最初的同質基質不斷分化；儘管稱之為「基質」，但實際上並非
我們所能想像的任何基質。之後，他們成為有形體——以空靈形態存在。


問：那麽，在此顯現期中的阿希……？

答：已經不復存在；他們早已成為⾏星性、太陽性、⽉亮性存在，最後成

為轉世的⾃我，因為正如所⾔：「他們是靈性眾⽣的集體群眾。」


問：但上⽂不是說阿希在這⼀宇宙顯現期中並未成為⼈類嗎？

答：無形的「阿希」確實沒有成為⼈類，但轉化後的形態則成為了⼈類。

不應將不同的顯現期混為⼀談。⼗五位數的顯現期周期發⽣在太陽系；但有另
⼀種顯現期發⽣在整個客體宇宙，即「⺟-⽗」，也有許多較⼩的顯現期。此
書節選的頌句⼤部分與太陽系相關，對於整個客體宇宙只選⽤了兩三⾸，並省
略許多過於難懂的頌句。


問：此宇宙顯現期中的⼈類，在下⼀個宇宙顯現期重新覺醒時，必須經歷
⼀個類似阿希階段的過程嗎？


答：在某些顯現期中，蛇的尾巴咬住了⾃⼰的嘴。請思考這個象徵意義。


問：⼈可以選擇⾃⼰要思考什麽；這種類比能應⽤到阿希⾝上嗎？

答：不能；因為⼈有⾃由意志，⽽阿希沒有。它們必須同時⾏動，因為⽀

配它們的法則賦予了⾏動沖動。擁有⼼智和意識的⼈類，才有⾃由意志，從⽽
能夠感知內在和外在的事物。「阿希」是⼒量，不是⼈類。


問：但他們在運作時不就是有意識的代理者嗎？

答：他們在宇宙意識內運作時才有意識。但第三層⾯上的意識則完全不

同。要直到第三層⾯才成為「思考者」。此外，有別於現代科學，神秘學認為
每⼀個物質原⼦⼀旦分化，都擁有其⾃⾝意識類型。⼈體（以及所有動物體）
中的每⼀個細胞，都具有其獨特的辨別⼒、本能，並且相對上來說，也有智
能。


問：能否說阿希是在享受極樂？

答：他們憑什麽享受極樂或非樂？只有經歷過痛苦的⼈，才能真正體會極

樂、成為極樂。


問：但快樂和極樂之間是有區別的。

答：即使有區別，若無痛苦和苦難作為對比，就不會有快樂或極樂。


問：但此處所指的極樂，是指「絕對者」狀態下的極樂。

答：這就更不合邏輯了。怎麽能說「絕對者」會感受？「絕對者」沒有任

何狀態或屬性。有限和分化的存在才可以被賦予任何感受或態度。




問：既然智能如此複雜，怎麽能稱阿希為有意識的智能體呢？

答：也許這個術語並不準確，但由於歐洲語⾔的貧乏，似乎沒有其他選

擇。


問：但或許能⽤短語來更準確地表達這個概念？阿希指的應是⼀種統⼀的
⼒量，⽽非由數個⼒量交互作⽤所構成的複雜性；「智能」⼀詞往往暗⽰此複
雜性。也許⽤「現象⼒的本體層⾯」來描述阿希，會更恰當⼀些。


答：或者我們可以把這個概念想像成⼀團火焰，⼀個統⼀體；從這團火焰
發出的光線是複雜的，每⼀束都沿著⾃⼰的直線前進。


問：但這些光線只有在進入較低形態的承載體時，才變得複雜。

答：正是如此；不過，阿希就是那團火焰，從其中射出光線，逐漸落入物

質界，變得越來越分化，直到最終到達我們這個世界——擁有無數⽣命和感知
存在的世界——這時它們才真正變得複雜。


問：那麽，阿希作為⼀種最初本質，可以視為統⼀體嗎？我們可以這樣看
待它們嗎？


答：可以；但嚴格來說，它們只是源⾃統⼀體，是統⼀體七道光芒的第⼀
道。


問：那我們可以稱它們為統⼀體的映象嗎？

答：棱鏡分解出的彩⾊光線，本質上不都是⼀束⽩光嗎？從「⼀」變為

「三」，從「三」變為「七」，⽽這七種基本⾊⼜分化為無窮無盡。⾄於所謂
阿希的「意識」，不能⽤⼈類感知的標準來衡量，它處於完全不同的層⾯。


問：「在深度睡眠時，⼼智不在物質層⾯」；那麽是否可以推斷，在這期
間⼼智在另⼀個層⾯上活動？有沒有什麽特性可以區分清醒狀態下與⾝體睡眠
時的⼼智？


答：當然有；但我認為現在討論這個問題並不合適，也沒⽤處。只需知
道，⾼等⼼智的理性功能有時會沈睡，⽽本能⼼智則完全清醒。這就像⼤腦和
⼩腦之間的⽣理區別⼀樣：⼀個在睡眠，另⼀個則清醒。


問：本能⼼智是指什麼？

答：本能⼼智通過⼩腦表現，是動物所具有的⼼智。對於⼈⽽⾔，在睡眠

期間，⼤腦的機能停⽌運作，⽽⼩腦則將他帶往星光界，此狀態比清醒時的幻
象世界還更不真實；我們稱清醒的世界為幻象世界，但⼤多數⼈認為此極為真
實。⽽星光界更加具有欺騙性，因為它無分善惡的反映⼀切，混亂無序。


問：清醒狀態下，⼼智的基本制約是空間和時間；那麽在⾁體睡眠時，⼼
智還存在這些制約嗎？




答：並非我們理解的那般存在。此外，答案還取決於你指的是哪⼀種⼼智
——⾼等還是低等。只有低等⼼智才會對空間和時間產⽣幻覺；比如，⼀個⼈
在夢中，可能幾秒鐘內就經歷⼀⽣的事件。（⾒第四次會議後關於夢的討
論。）就⾼等⼼智的感知和理解⽽⾔，是沒有空間和時間的。


問：⼼智被稱為菩提的載體，但宇宙⼼智有時被稱為偉⼤菩提。那麽，⼼
智和菩提在宇宙意義上的⽤法，與在⼈體中表現出來的⼼智和菩提，有什麽區
別？


答：宇宙菩提是阿賴耶（靈性靈魂）的散發物，當宇宙菩提指的是原質
時，才是宇宙⼼智的載體，這時被稱為偉⼤菩提，這種菩提分化為七個層⾯。
⽽⼈的菩提則是阿特曼的載體，此載體本質上屬於最⾼層⾯的阿卡莎，因此不
會分化。⼈體中的⼼智與菩提的區別，就如同太陽系中「⼼智之⼦」與阿希的
區別⼀樣。


問：據說阿希如同菩提⼀樣，在此層⾯上不可能擁有任何個體⼼智。那
麽，沒有⼼智但有意識是可能的嗎？


答： 指的是沒有此物質層⾯上的⼼智。但若是在其他更⾼的層⾯上呢？
⼀旦我們假設了「宇宙⼼智」，那麼⼤腦作為⼼智載體，具有意識的能⼒，在
更⾼的層⾯上必然與此處⼤為不同。⾼等層⾯的意識更接近於絕對的⼀切，因
此必然由⼀種更加同質、⾃成⼀格、完全超出我們智⼒感知範圍的物質來表
⽰。我們可以想像成⼀種原始分化，是種初始、不可認知的狀態。在我看來，
在那個更⾼的層⾯上，「宇宙⼼智」——顯現期偉⼤的智能原則——就像⼤腦
⼀樣運作，宇宙永恆的⼼智通過此來輻射出「阿希」，代表由此產⽣的意識或
理念。當這個原初三⾓形的影⼦逐層下降到更低的層⾯時，每下降⼀級，它就
變得更加物質化。


問：它就成為意識所感知的客體顯現層⾯，是這樣嗎？

答：是的。但此處要直接⾯對「意識」這個重⼤難題，並且必須與唯物主

義抗衡。什麽是意識？現代科學認為，意識是⼼智的⼀種能⼒，就像意志⼀
樣。我們也同意這⼀點，但我們補充說，雖然意識本⾝不是⼀個獨立的實體，
但⼼智——⾄少在其顯現期功能中——卻明確是⼀個實體。所有東⽅唯⼼主義
者都是這麼認為的。


問：不過，將⼼智作為實體的觀點，現在並不流⾏且受到輕蔑。

答：儘管如此，⼼智這個詞與靈魂完全是同義的。否認靈魂存在的⼈，當

然會主張除了⼤腦外，沒有所謂的意識，死亡時意識也就終⽌了。然⽽，神秘
學家則斷⾔，意識在死亡後依然存在，且在此後，⾃我才開始有真正的意識和
⾃由，不再受物質世界的阻礙。


問：也許前者把「意識」這個詞的含義局限於感知能⼒？

答： 如果是這樣的話，神秘主義完全反對這種觀點。




頌句四：通往極樂（解脫或涅槃）的七道途徑尚未存在。* 造成痛苦的根
本原因（因緣與幻象）也未存在，因為還沒有眾⽣來產⽣這些並被其所纏縛。


[*參⾒《寂靜之聲》；第三篇章，七道⾨。]


問：什麼是「七種通往極樂之道」？

答：指的是某些能⼒，修習者在深入神秘學時會進⼀步了解。


問：⼩乘佛教的「四諦」是否與埃德溫·阿諾德爵⼠在《亞洲之光》中所
提到的相同？即：第⼀諦為苦道，第⼆諦為苦因，第三諦為苦滅，第四諦為
道？


答：這些內容都是神學性、外傳的，在所有佛教經典中都能找到。上述說
法似乎源⾃僧伽羅或南傳佛教。然⽽，此主題在無著學派中有更為詳盡的闡
述。即便如此，該學派黃袍普通僧侶所理解的四諦含義，與真正神秘修⾏者的
理解完全不同。


問：因緣和幻象（痛苦的根本原因）是否是「絕對者」的不同⾯向？

答：「因緣」指的是因果相續的鏈條；⼗⼆因緣是指在業⼒法則下，列舉

出主要原因，導致最後嚴重果報。雖然「因緣」和「幻象」這兩個詞本⾝沒有
直接聯繫，幻象僅僅意味著「幻覺」或「虛妄」，但如果我們把宇宙視為幻象
或幻覺，那麼因緣作為宇宙中的道德因⼦，⾃然也包含在幻象之中。正是幻象
——即無知或錯覺——喚起了因緣；因緣⼀旦產⽣，果報就會依業⼒法則⽽
來。舉個例⼦：我們都把⾃⼰視為獨立的個體，實際上我們本是⼀體——是存
在之海中的⽔滴，彼此不可分割、無從區分。正因產⽣了這種「個體」的錯
覺，⼈⽣的種種紛爭與痛苦便隨之⽽來；實際上，因緣是⾃然界試圖恢復和諧
與保持平衡的過程。這種「分離感」正是⼀切痛苦的根源。


問：那麼，也許最好將這兩個術語分開。請問幻象是否為絕對者的⼀個⽅
⾯？


答：這幾乎不可能，因為幻象是分化的起因，同時也是分化⼀個⽅⾯。⽽
絕對者是永遠無法分化的。幻象是⼀種顯現；⽽絕對者則無法有任何顯現，只
能有映像——周期性輻射出來的影⼦，但並非由絕對者本⾝直接產⽣。


問：然⽽，幻象被認為是顯現或分化的起因嗎？

答：確實，如果沒有幻象，就不會有分化，或者說，就不會有被感知的客

體宇宙。但這並不意味著幻象是絕者對的⼀個⽅⾯，⽽是與顯現的宇宙同時存
在、同源的東⻄，即純粹同質性所產⽣的異質分化。


問：依此理，若無分化，就無幻象嗎？但我們現在討論的幻象是宇宙的
「起因」，那麼⼀旦我們討論分化，就可以問——幻象在哪裡？




答：幻象無處不在，存在於⼀切有始有終的事物之中；⼀切事物都是那永
恆存在者的⼀個⽅⾯，從這個意義上說，幻象本⾝當然也是「實在」（即永恆
存在於宇宙中的本體）的⼀個⽅⾯，無論是在宇宙顯現期還是宇宙休⽌期期
間。只需記住，與絕對者相比，「涅槃」也只是幻象⽽已。


問：那麼，幻象是所有顯現物的總稱嗎？

答：這種解釋並不準確。個體⾃我⾃認為獨立於遍⼀無限永恆的「實

在」，所產⽣的感知能⼒稱為幻象。在外傳哲學和《往世書》中，解釋了幻象
是創造之神主動意志的擬⼈化——⽽創造之神本⾝也不過是幻象的擬⼈化，是
⾃古以來⼈類將純粹抽象擬⼈化後，產⽣的感官幻象。正統印度教徒⼼中的幻
象，與吠檀多唯⼼主義者或神秘學者所理解的幻象⼤不相同。吠檀多認為，幻
象，或說幻覺的欺騙性影響，使⼈相信物質或任何分化事物真實存在。《博伽
梵往世書》則將幻象等同於「原質」（即顯現的⾃然和物質）。歐洲⼀些⾼等
的形⽽上學家，如康德、叔本華等，不也主張同樣的觀點嗎？當然，他們的這
些思想源⾃東⽅，尤其是佛教；不過，這些哲學家們對宇宙非實在性的學說，
⾄少在⼤體上，已經相當準確地闡述出來了。每個⼈看待事物和對象都不同，
有各⾃的⽅式，但或多或少都受幻覺影響，尤其是受最⼤的幻覺（幻象）影響
——即認為⾃⼰作為個體，與其他存在是彼此獨立的，並且認為他們的⾃我將
在永恆（或⾄少有始無終）中以這種形式持續存在；然⽽，實際上，不僅我們
⾃⼰，甚⾄整個可⾒和不可⾒的宇宙，都只是那無始無終、永恆存在整體的暫
時⼀部分⽽已——即那曾經、現在、將來都存在者的⼀部分。


問：幻象這個術語似乎適⽤於複雜的分化點：分化適⽤於個體，⽽「幻
象」適⽤於個體的集合。我們想提出⼀個附帶問題。在前⾯的討論中，提到了
⼤腦和⼩腦，並將⼩腦描述為本能器官。認為動物擁有本能⼼智；⽽⼩腦只是
維持⽣命活動的器官，只控制⾝體的功能；⽽感官⼼智則是經由感官打開的思
維，只有⼤腦中負責這些功能的區域，才會有思想或觀念，以及我們談及的智
⼒或本能。


答：無論如何，這個⼩腦確實是本能動物功能的器官，在夢中反映出來，
或者說產⽣夢境，⼤多是混亂且無邏輯的。然⽽，有些夢能被記住並呈現出事
件順序，是源于⾼等⼼智所⾒。


問：⼩腦不是也被稱為「習慣器官」嗎？

答：有鑑於它是本能性的，我認為完全可以這樣稱呼。


問：只是「習慣」歸屬現階段，⽽「本能」則歸屬於過去階段。

答：無論叫什麼名字，在睡眠中發揮作⽤的只有⼩腦——正如之前已經告

訴你的（參⾒第四次會議後的「論夢」）——⽽不是⼤腦；我們在醒來時經歷
的夢境或本能感受，都是這種活動的結果。




問：夢的連貫性完全源⾃協調能⼒。但⼤腦肯定也在起作⽤，因為我們越
接近半醒狀態，夢就越⽣動。


答：完全正確，但這是在你快要醒來的時候，⽽非之前。我們可以將⼩腦
此種狀態比作⼀根⾦屬棒，或者類似之物，在⽩天被加熱，夜間則發散或輻射
熱量；同樣，⼤腦的能量在夜間會無意識地輻射出來。


問：我們仍不能說⼤腦在睡眠時無法記錄印象。⼀個熟睡的⼈被噪⾳喚醒
後，往往能夠追溯噪⾳在夢中產⽣的印象。此事實似乎有⼒地證明了⼤腦在睡
眠中活動。


答：當然，這是種機械性的活動；若在此情況下有絲毫的感知，或對夢境
狀態有絲毫⼀瞥，記憶就會發揮作⽤，從⽽重建夢境。在討論夢時，提到了睡
夢狀態過渡到清醒狀態，就好比快要熄滅的餘燼，⽽記憶的作⽤好比⼀陣氣流
重新點燃了餘燼。也就是說，清醒的意識喚醒了⼩腦的活動，⽽⼩腦的活動原
本正在意識閾值之下逐漸消退。


問：但⼩腦會停⽌運作嗎？

答：不會；只是它的功能被⼤腦的功能所掩蓋了。


問：也就是說，在清醒狀態下，⼩腦發出的刺激低於清醒意識的閾值，因
為整個意識領域都被⼤腦所占據，持續到睡眠來臨，此時⼩腦的刺激⼜開始成
為意識領域的主導。因此，說⼤腦是唯⼀的意識中樞並不準確。


答：完全正確；⼤腦的功能是潤⾊、完善或協調思想，⽽⼩腦則產⽣有意
識的欲望等等。


問：顯然，我們必須擴展對意識的理解。例如，沒有理由認為含羞草就沒
有意識。杜普雷爾在其《神秘主義哲學》中引⽤了⼀些非常有趣的實驗，顯⽰
出⼀種局部意識，也許是⼀種反射性的聯繫。他甚⾄進⼀步通過⼤量確鑿的案
例證明，包括⽤胃部感知的特異功能者，展⽰了意識閾值可以非常廣泛的延
伸，遠遠超出我們通常所認為的範圍，無論是向上還是向下擴展。


答： 我們可以把杜·普雷爾的實驗視為赫胥黎教授理論的解⽅，因為赫胥
黎的理論與神秘學的教義完全無法調和。




會議三

 


經⽂⼀ （續）


頌句五：——「惟有⿊暗充滿無垠的⼀切，因為⽗、⺟與⼦再次合⼀，⽽
⼦尚未甦醒，未開始新的輪迴與朝聖之旅。」


問：「⿊暗」是否與頌句⼀中所謂的「永恆⺟⽗空間」相同？

答：完全不同。「無邊整體」的是「⺟⽗空間」；⽽宇宙空間則已具有屬

性，⾄少是潛在的屬性。另⼀⽅⾯，此處的「⿊暗」指的是無法賦予任何屬性
的存在：是充滿宇宙空間的未知原則。


問：那麼，「⿊暗」是否指「光明」的對立⾯？

答：是的，這裡的「⿊暗」是指未顯現和未知，相對於⼀切顯現及可被推

測的事物。


問：如此⼀來，「⿊暗」並不是與「光明」對立，⽽是與「分化」對立；
或者說，是否可以象徵為「消極性」？


答：此處提到的「⿊暗」既不與「光明」對立，也不與「分化」對立，因
為光明和分化都是顯現期——即活動周期——的必然結果。這裡指的是《創世
紀》中「深淵表⾯上的⿊暗」；其中「深淵」是指「明亮之⼦」，源⾃「⿊暗
之⽗」（空間）。


問：這是否意味著此時沒有光，沒有任何可以顯現的東⻄，也沒有能夠感
知它的存在？


答：兩者皆正確。從客體性來看，光與暗都是幻覺——幻象；然⽽此處的
⿊暗並非指缺失光，⽽是指⼀種不可思議的原初本原，是絕對性本⾝，對於我
們的理智⽽⾔，它沒有形態、顏⾊、實體，或任何可以⽤⾔語表達的東⻄。


問：那麼，光何時從⿊暗中產⽣？

答： 隨後產⽣，當顯現的最初時刻到來時。


問： 那麼，「光」就是最初的顯現嗎？

答： 是的，但顯現的光是在分化開始之後，並且僅在進化的第三階段。

請記住，我們⽤「光」這個詞，在哲學中有雙重含義：⼀是指永恆的、絕對的
光，作為潛能，永遠存在於未知⿊暗的懷抱中，與⿊暗在永恆中共存、同源，
換句話說，與⿊暗本質上是同⼀的；另⼀種則是作為異質性的顯現，與⿊暗形
成對比。若能真正理解《毗濕奴往世書》，會發現這兩種含意在毗濕奴⾝上清
楚表達：他與梵是⼀體的，但⼜與梵有區別。毗濕奴是永恆的未知數x，同時⼜



是⽅程式中的每⼀個項。他就是梵（中性），本質上既是物質⼜是靈——這是
梵的兩種原始⾯向，其中靈就是抽象的「光」。然⽽，在《吠陀》中，毗濕奴
並不被重視，也完全沒有提到梵天（男性）。⼜例如：「誰能描述那不可被感
官認知者？他是⼀切之中最優者，⾄⾼靈魂，⾃有⾃存；沒有膚⾊、種姓等⼀
切區別特徵；無⽣、無變、無死、無朽；永恆獨存；無處不在，萬物皆存在於
他之中，因此被稱為富天。他是梵（中性），⾄⾼、主宰、永恆、不⽣不滅、
不朽、⾄⼀本質、永遠純凈、無瑕無缺。他，這位梵，是（即）⼀切事物；在
他⾃⾝中包含未分化與已分化。」


【注：《毗濕奴往世書》第⼆章（威爾遜譯本）中寫道：「破滅仙⼈說：
榮耀歸於不變、神聖、永恆、⾄⾼無上的毗濕奴，具⾄⼀本性，主宰⼀切；榮
耀歸於他——即⾦卵、訶利和商卡拉，世界的創造者、守護者和毀滅者；榮耀
歸於富天，使其信眾解脫；毗濕奴的本質既單⼀⼜多樣，既微妙⼜有形，既未
分化⼜已分化；榮耀歸於毗濕奴，最終解脫的根源。榮耀歸於⾄⾼的毗濕奴，
他是世界被創造、存在與終結之因，是世界的根本，亦即世界本⾝。」】


問：「⽗、⺟和⼦再次合⽽為⼀」是什麼意思？

答：這句話的意思是，三位⼀體的「邏各斯」——未顯現的「⽗」、半顯

現的「⺟」，以及宇宙（在我們的哲學中是第三邏各斯或梵天）在（周期性
的）休⽌期期間，再次合為⼀體；已分化的本質重新變得未分化。「⽗、⺟和
⼦」是基督教「⽗、聖靈、⼦」的原型——其中「聖靈」在早期基督教和諾斯
替主義中是女性的「蘇菲亞（智慧）」。這句話的意思是，所有構成宇宙創造
和感知的⼒量及其作⽤，都回歸到了最初的狀態：⼀切都融合為⼀。在宇宙休
⽌期期間，除了「絕對者」之外，什麼都不存在。


問：⽗、⺟和⼦分別有什麼不同的含義？在注釋中解釋為（a）靈、基質
和宇宙，（b）靈、魂和⾝體，（c）宇宙、⾏星鏈和⼈類。


答：我剛剛的補充已完整解釋，我認為已經很清楚了。除非我們打算將抽
象概念擬⼈化，否則沒有什麼需要再補充的。


問：在這三組中，最後⼀項——兒⼦、宇宙、⼈、⾝體——這些概念彼此
對應嗎？


答：當然對應。


問：這些三元組中的前兩項是否產⽣第三項？比如兒⼦由⽗和⺟產⽣，⼈
由⾏星鏈和宇宙產⽣，等等。最後在宇宙休⽌期時，兒⼦是否⼜重新融入到⽗
⺟之中？


答：在回答這個問題之前，要注意此處並非指「創造」之前的時期，⽽是
物質已經開始分化但尚未成形的時期。「⽗⺟」是⼀個複合詞，指的是原初的
基質或「靈-物質」。當同質狀態通過分化開始轉變為異質狀態時，就變成了
正負兩極；因此，從「零態」（或消融狀態）變成了主動與被動，⽽不再只是



被動；由於這種分化（導致進化和產⽣隨後的宇宙），於是「兒⼦」被產⽣出
來，兒⼦就是此宇宙，或者說顯現的宇宙，直到新的宇宙休⽌期到來。


問：或者說——變成消融狀態或零點的終極狀態，就像在「⽗、⺟、⼦」
階段之前的最初狀態嗎？  


答：在《秘密教義》中，對「⽗⺟」時期之前的狀態幾乎沒有提及。如果
已經有了「⽗⺟」，那麼當然就已非消融狀態了。


問：因此「⽗、⺟」是消融狀態之後才出現的嗎？  

答：完全正確；當「⽗⺟」出現時，個別事物或許仍處於消融狀態，但宇

宙整體就不可能處於消融狀態。


問：宇宙電是「⽗、⺟、⼦」三者之⼀嗎？  

答：宇宙電是⼀個通⽤術語，有多重含義。他是三位⼀體邏各斯的光（邏

各斯之光），邏各斯是三種靈性進化階段的擬⼈化象徵。宇宙電在上層是所有
靈性創造理念的總和，在下層是天地間所有電⼒和創造性⼒量的總和。關於第
⼀和第⼆邏各斯，似乎存在很⼤混淆和誤解。第⼀邏各斯是已經存在但未顯現
的潛能，蘊藏於「⽗⺟」之中；第⼆邏各斯是創造者的抽象集合，被希臘⼈稱
為「造物者」或宇宙建造者。第三邏各斯是第⼆邏各斯的最終分化，也是宇宙
⼒量的個體化，宇宙電是其中的主導者；因為第三邏各斯散發出七道創造性光
線或七位禪那主，其綜合體便稱為宇宙電。


問：在宇宙顯現期期間，此時「⼦」存在並覺醒，那麼「⽗⺟」是獨立存
在，還是只通過「⼦」顯現？  


答：在使⽤「⽗、⺟、⼦」這些術語時，我們要警惕不要將其擬⼈化；前
兩者實際上只是離⼼⼒和向⼼⼒，⽽其產物就是「⼦」；此外，在秘傳哲學
中，這三個因素都無法從概念中剔除。


問：若是如此，就衍伸⼀個問題：我們是否可以設想離⼼⼒和向⼼⼒的能
獨立存在，與所產⽣的結果可以沒有關聯？因為結果總被視為起因的次級產
物。


答：但這樣的觀念能否在象徵體系中成立並加以應⽤？令⼈存疑。如果這
些⼒量存在，必然會產⽣效⽤；如果效⽤結束，⼒量也隨之消失，否則如何能
知道⼒量的存在呢？


問：但它們在數學上是獨立實體存在，不是嗎？

答：那是另⼀回事；⾃然與科學、現實與哲學象徵之間有很⼤的區別。同

樣的道理，我們把⼈分為七個原則，但這並不意味著⼈真的有七層⽪膚、七個
實體或七個靈魂。這些原則都是同⼀原則的不同⽅⾯，⽽即便有此原則，也只
是遍⼀永恆無限之火的⼀個暫時且周期性的光芒。




頌句六：七位崇⾼的主宰與七種真理已不復存在，宇宙——必然性之⼦
——沈浸於圓滿（絕對圓滿，涅槃）之中，將被「既存在⼜非存在」的那⼀者
呼出。虛無⼀片。


頌句七：存在之因已消除；曾經可⾒的與現今不可⾒的，都安息於永恆的
非存在之中，即遍⼀存在。


問：如果「存在的因」已經消除，這些因⼜是如何再次出現的？注釋中
說，存在的主要原因是「存在的欲望」，但頌句中卻稱宇宙為「必然性之⼦」。


答：「存在的因已消除」指的是上⼀個顯現期，或稱梵天的壽命，但有另
⼀種因使時間與空間之輪運轉於永恆（超越時空），這與有限的因或我們所說
的「因緣」無關。我認為這些說法之間並不⽭盾。


問：這確實存在著對比。如果存在的因已消除，⼜是如何再次出現的？此
答案解除了疑惑。當顯現期已歸於休⽌期，前⼀個顯現期存在的起因此時處於
時空之外，因此⼜促成了另⼀個顯現期的誕⽣。


答：完全正確。這個遍⼀、永恆的、因⽽是「無因之因」的存在，是不可
變的，與任何層⾯上有限和有條件存在的因果都無關。因此，這個起因絕不可
能是有限的意識或欲望。若假設絕對者有欲望或需要，是極為荒謬的，就像鐘
聲響起時，並不意味著鐘有打響的欲望。


問：但鐘表被上了發條，總需有⼈上發條吧？

答：同樣的話也可以⽤來形容宇宙和此起因——絕對者本⾝包含了鐘表和

上發條的⼈，因為它是絕對者；唯⼀的區別在於，鐘表是在時空中被上了發
條，⽽絕對者則是在時空之外，也就是在永恆之中。


問：這個問題實際上是在問絕對者分化的起因？

答：這已經超出了合理推測的範圍。梵不是⼀個起因，也沒有任何起因能

迫使它散發或創造。嚴格來說，梵不是「絕對者」，⽽是「絕對性」。梵不是
起因，⽽是因果性，是每⼀個顯現起因中的推動⼒，但非有意志的⼒量。我們
或許可以模糊地意識到這種永恆的「無因之因」或「因果性」，但要對此加以
定義是不可能的。在舒巴羅先⽣的《博伽梵歌四講》中提到，就邏輯上，即使
是第⼀邏各斯也無法認知梵，只能認知其⾯紗——原初質。因此，若我們對原
初質（梵的第⼀個基本⾯向）都還沒有清晰的認識時，那麼對於被原初質（⾃
然根源或原質）所遮蔽、甚⾄邏各斯也無法了解的⾄⾼整體，⼜能了解多少
呢？


問：頌句七中「昔之可⾒者」和「今之不可⾒者」這句話是什麼意思？

答：「昔之可⾒者」指的是先前宇宙顯現期的宇宙，現已經進入了永恆，

不復存在。「今之不可⾒者」則指的是那永恆、永在且永遠不可⾒的神，我們



⽤許多名字稱呼，比如「抽象空間」、「絕對實在」等，但實際上我們對它⼀
無所知。


頌句八：唯⼀的存在形式獨⾃綿延，無垠、無限、無因，如入無夢之眠；
⽣命在宇宙空間中無意識地脈動，貫穿那被「開眼者」所感知的「全在」。


問：此「眼」感知的是絕對者嗎？還是指「唯⼀的存在形式」和「全
在」，或者只是同⼀原則的不同名稱？


答：當然都相等，只是比喻性的表達。請注意，這裡並沒有說「眼」能
「看⾒」；它只是「感知」到「全在」。


問：那麼，我們獲得這種感知、感覺或意識，是通過這個「眼」嗎？

答：確實是通過這個「眼」；但前提是必須先擁有這樣的「眼」才能看

⾒，指的是成為覺者或先知。


問：這應該是最⾼的靈性能⼒吧？

答：可以這麼說；但在那個階段，擁有此能⼒的幸運兒⼜在何處呢？那時

還沒有覺者去感知「全在」，因為那時還沒有⼈類。


問：頌句六提到「⿊暗是光的起因」？

答：此處的「⿊暗」同樣是個比喻。這對於我們的理智⽽⾔，無疑是「⿊

暗」，因為我們對它⼀無所知。我已經說過，此處的「⿊暗」和「光明」不能
理解為已分化世界中的對立⾯。「⿊暗」這個詞最不容易引起誤解，若⽤「混
沌」這個詞，容易被誤解為混沌物質。


問：此處的「光」也不是指物理意義上的光吧？

答：當然不是。此處的「光」是指從休⽌期狀態中覺醒的最初潛能，⽽後

成為⼒量；它是未分化物質中的最初顫動，進入客體性，並進入⼀個即將開始
顯現的層⾯。


問：在《秘密教義》後⽂中提到，光因⿊暗⽽可⾒，或者說⿊暗是最初存
在，⽽光是有了客觀世界才出現的，因為它需透過物體反射。假如我們拿⼀個
裝滿⽔的球體，並⽤⼀道電光束照射穿過它，會發現此光束是不可⾒的，除非
⽔中有不透明的微粒，才能看到⼀些亮點。這是⼀個好的比喻嗎？


答： 這是⼀個非常公正的例證。


問： 光不是振動的⼀種分化形式嗎？

答： 科學上是這麼說的；聲⾳也是振動。我們了解到，感官在某種程度

上是可以互換的。比如說，在恍惚狀態下，為什麼有些通靈者將信放在額頭、
腳底或是胃部，都可以讀取？




問： 那是⼀種額外的感官吧。

答： 並不是；這只是視覺和觸覺之間的互換。


問： 但此感知能⼒是否為第六感的開端？

答： 這已經超出了當前討論的範圍，我們這裡只是在講觸覺和視覺的互

換。不過，此類通靈者無法讀出未曾⾒過或碰過的信件內容；這需要運⽤第六
感。觸覺視覺互換是在物質層⾯上運⽤感官，第六感則是在更⾼層⾯運⽤感
官。


問： 從⽣理學來看，每⼀種感官都可以歸結為觸覺，此乃統⼀協調的感
官。這⼀推論來⾃胚胎學研究，顯⽰觸覺是最早、最基本的感官，其他感官都
是從它演化⽽來的。因此，其他感官其實都是更專⾨化或分化的觸覺形式。


答： 東⽅哲學並不這麼認為；在《隨歌》中，有⼀段是「梵天」與其妻
⼦談論感官，提到了七種感官，另外兩種感官是「⼼智和理解」。這是翻譯⾃
特林巴克·泰朗先⽣和⾺克斯·繆勒教授，並不能準確表達梵⽂的含義。按照印
度教的說法，第⼀個感官與聲⾳相關，這不太可能是觸覺。


問： 所謂觸覺，可能是指感知性，或者某種感官媒介？

答： 但在東⽅哲學中，⾸先顯現的是聽覺，其次才是視覺，聲⾳會轉化

為⾊彩。靈視者能夠「看到」聲⾳，比⼀般聽覺（即通過振動或聽覺）更能清
楚地分辨每⼀個⾳符和變化。


問：那麼，聲⾳被感知為⼀種節奏性運動嗎？  

答：是的；⽽且這種振動能被看到，距離比聽到的更遠。


問：但如果⼈的⽣理聽覺被遮蔽，⽽是以靈視⼒感知聲⾳，這種感知是否
也可以轉化為靈聽⼒？  


答：⼀種感官必然會在某個時刻與另⼀種感官融合。同樣，聲⾳也可以轉
化為味覺。有些敏感體質的⼈，會覺得某些聲⾳在⼝中嘗起來非常酸，⽽另⼀
些聲⾳則會帶來甜味。實際上，所有感官都可以相互關聯。


問：那麼嗅覺也應具同樣的延伸性？  

答：⾃然如此，如之前已經說明過的。⼀旦認識到感官之間的關聯性，會

發現是可以互換的。此外，所有感官都可以被⼤⼤加強或改變。你現在應該能
理解《吠陀經》和《奧義書》中所謂「感知聲⾳」的含義了。


問：在上⼀期《哈潑斯雜志》上有⼀個有趣的故事，說南海某島上有個部
落幾乎失去了說話和交流的能⼒與習慣。但他們似乎仍能相互理解，並清楚地
看到彼此的想法。  


答：這樣的「真理殿堂」恐怕不適合現代社會。然⽽，據說早期⼈類正是
通過這種⽅式進⾏交流的——在發展成明確的⼝頭語⾔之前，思想是以客體形



式展現出來。若真是如此，那麼在⼈類進化的某⼀階段，全⼈類都應由敏感者
和靈視者組成。




會議四


經⽂⼀（續） 

 

問：關於第六頌句中提到的「七位尊主」，有⼀些相關術語容易混淆，請

問「禪那主」、「⾏星靈」、「建造者」和「禪那佛」之間有何區別？

答： 若要解釋所有的階層體系，還需要再寫兩卷《秘密教義》，因此相

關內容在頌句和注釋中多加省略。不過，可以嘗試給出⼀個簡短的定義。禪那
主是所有天神或天界眾⽣的統稱。⾏星靈是某⼀⾏星的統治者，相當於⼀種有
限的、具⼈格的神。不過，神聖⾏星的統治者明顯不同於我們地球這樣⼩
「鏈」世界的統治者。有⼈可能會反對說，地球同樣有六個不可⾒的伴星和四
個不同的層⾯，就像其他⾏星⼀樣，但事實上在許多⽅⾯仍有重要差異。無論
如何，我們的地球從未被列入古代七⼤聖⾏星之中，儘管在外傳的⼤眾占星學
中，地球被⽤來替代⼀個秘密⾏星，這個⾏星如今在天⽂學中已不復存在，但
對啟蒙者⽽⾔卻⼗分熟悉。太陽和⽉亮也不在那七⼤聖⾏星之列，儘管現代占
星學將其納入；因為太陽是中央恆星，⽉亮則是死星球。


問：地球鏈的六個星球中，有沒有被列為聖⾏星的？

答：沒有。這些聖⾏星都是此層⾯的⾏星，有些後來才被發現。


問：你能談談太陽和⽉亮替代的是哪些⾏星嗎？

答：這並不是秘密，儘管現代占星家對此並不了解。其中⼀個是⽔星軌道

內的⾏星，據說已被發現，並被預先命名為「祝融星」；另⼀個是逆⾏運動的
⾏星，有時在夜間某個時刻能看到，似乎靠近⽉亮。這個⾏星的神秘影響通過
⽉亮傳遞。


問：這些⾏星為甚麼如此神聖或秘密？

答：據我所知，是因為它們的神秘影響⼒。


問：那麼，七⼤聖⾏星的⾏星靈所屬的階層，是否不同於地球靈？

答：顯然如此，因為地球靈的階層並不⾼。必須記住，⾏星靈與靈性層⾯

的⼈無關，⽽是與物質和宇宙存在有關。地球的神祇和統治者是物質宇宙的統
治者，也就是說，他們塑造和形成宇宙物質，因此被稱為「宇宙造物主」。他
們從不關⼼靈性；⽽禪那佛屬於完全不同階層，專注於靈性⽅⾯。


問：那麼，這七位⾏星靈實際上與地球無真正關聯，只是偶爾有間接聯繫
嗎？  


答：恰恰相反，這些「⾏星靈」——非「禪那佛」——與地球的物質和道
德層⾯上都有密切關系。他們主宰著地球的命運以及⼈類的命運，是業⼒的代
理者。




問：他們與第五原則——⾼等⼼智有關嗎？  

答：不，他們與三個⾼等原則無關；但與第四原則有⼀定關聯。簡單總結

⼀下：「禪那主」是所有天界眾⽣的統稱。「禪那佛」以⼀種神秘的⽅式與⼈
類的⾼等三元有關，這裡先不詳細解釋。「建造者」是另⼀類存在，正如我之
前解釋過的，被稱為「世界造物者」，是無形但具智能的「⼯匠」，他們按照
神之意念和宇宙理念準備好的理想藍圖來塑造物質。早期的共濟會成員將他們
統稱為「宇宙⼤建築師」；但現代共濟會則將此視為⼀個⼈格化、單⼀的神
明。


問：他們不也是⾏星靈嗎？  

答：從某種意義上說是的——因為地球本⾝也是⼀顆⾏星——但屬於較低

的階層。


問：他們是在地球⾏星靈的引導下⾏動的嗎？  

答：我剛才說過，他們整體上就是⾏星靈本⾝。我希望你明⽩，他們不是

⼀個實體，也不是某種⼈格化的神，⽽是按照遍⼀不變法則運作的⾃然⼒量，
猜測這種法則的本質是毫無意義的。


問：但如同地球的建造者⼀樣，有沒有宇宙的建造者、星系的建造者？  

答：當然有。


問：那麼，地球的建造者也是⼀種⾏星「靈」，只是比其他的低階嗎？  

答：當然可以這麼說。


問：他們較低階是因為⾏星的⼤⼩，還是因為性質？  

答：如我們所學，是因為性質。你看，古⼈並沒有現代⼈的⾃負，尤其是

神學家，總把我們這顆⼩⼩的泥球看得比任何已知星球和恆星都⾼貴。秘傳哲
學教導⽊星的「靈」（同樣是集體的）遠⾼於地球的靈，並不是因為⽊星比地
球⼤很多倍，⽽是因為其物質和結構比地球更精微、更⾼級。不同「⾏星建造
者」階層會根據不同性質，反映並執⾏宇宙意識為他們準備的藍圖——⽽宇宙
意識才是真正的「宇宙⼤建築師」。


問：「世界之魂」是否也稱為「世界靈魂」？

答：你要這樣稱呼也可以。指的是這些階層體系的原型，分化出不同階層

類型。那遍⼀非⼈格的宇宙⼤建築師，就是「宇宙⼼智」。⽽宇宙⼼智本⾝只
是⼀個象徵、⼀個抽象概念，是在⼈類物質化觀念中形成的模糊實體性。


問：正統佛教與密傳佛教中的「禪那佛」真正區別是什麼？




答：從哲學上講，區別非常⼤。佛教徒稱禪那佛為更⾼層次的天神，即菩
薩。外傳教義認為有五位，⽽在密傳學派中則有七位，並且不是單⼀實體，⽽
是階層體系。


《秘密教義》中提到，已有五位佛曾降世，還有兩位將在第六和第七根種
族時期到來。在外傳教義中，其⾸領是⾦剛薩埵，即「⾄⾼智慧」或「⾄⾼
佛」，但⾦剛總持則超越它，正如梵超越梵天或宇宙⼼智⼀樣。因此，禪那佛
在外傳與密傳含義上完全不同。外傳上，每⼀位都是三位⼀體，三者合⼀，並
同時在三界顯現——在⼈間為⼈間佛，在星光界為禪那佛，在最⾼涅槃界為無
形佛。因此，⼈間佛作為這些禪那佛的化⾝，其在世壽命因各種⾝體⽽有七年
到七千年不等，因為化⾝為⼈類後，也受正常條件、意外和死亡的制約。⽽在
密傳哲學中，所謂「七位禪那佛」，⾄今只有五個有序的轉世降臨⼈間，最後
兩位將在第六和第七根種族時期到來。或者說，七位禪那佛是天上存在的七個
階層體系，在佛教神秘學中等同於⾼等智能體化⾝（即印度教的鳩摩羅）。這
種說法在某種程度上是寓⾔性的。因為第六和第七階層其實早已和其他階層⼀
起在塵世上化⾝。但由於他們在第四根種族初期就已達到所謂「佛果」，因此
⾃那時起便處於有意識的極樂與⾃由之中，直到第七輪次開始時，他們將作為
新⼀代的佛引領⼈類。這些天上存在只與⼈類有關，嚴格來說，只與⼈類的最
⾼「原則」相關。


問：當星球進入休⽌期狀態時，主管該星球的⾏星靈也會進入休⽌期嗎？

答：只有在第七輪次結束時才會如此，在各輪次之間則不會，因為他們必

須在這些較⼩的休⽌期期間監督法則的運作。關於這個問題的更詳細內容，已
經寫在《秘密教義》第三卷中。但實際上，這些差別只是功能上的，都是同⼀
本質的不同⽅⾯。


問：負責監督每個輪次的天上存在階層，在其活躍期間，是監督整個星球
鏈，還是只負責某⼀個特定的星球？


答：天上存在有兩類，⼀個會化⾝，⼀個只監督。前者的職能剛才已經提
到；後者的⼯作⽅式如下：每⼀個階層或類別都對應⼀輪次，第⼀階層對應第
⼀輪次（最初級、最未發展的輪次），第⼆階層對應第⼆輪次，以此類推，直
到第七輪次，由七禪那主中最⾼的階層監督。到最後，他們會在塵世上顯現，
⼀些⾏星靈也會如此，因為那時全⼈類都將成為菩薩，成為禪那主⾃⾝的「⼦
嗣」，即禪那主靈與本質的「兒⼦」——也或許成為禪那主本⾝。因此，禪那
主與⾏星靈之間只有功能上的區別。前者完全是神聖性，後者則屬於星光界。
前者被稱為「無⽗⺟」，因為他們直接從未顯現的邏各斯放射出，既非⽗亦非
⺟。他們實際上是七邏各斯的靈性⾯向；⽽⾏星靈總體上就像七質點（卡巴拉
中三個更⾼的質點是超物質宇宙的抽象和障眼法），構成了「天上⼈」或「亞
當卡蒙」；禪那主在佛教中是⼀個通⽤名詞，泛指所有神祇。但必須始終記
住，雖然他們是「神祇」，卻並不應被崇拜。




問：如果他們是神祇，為什麼不可以崇拜呢？

答：因為東⽅哲學拒絕將神⼈格化、或認為它超越宇宙。若有⼈稱此觀點

為無神論，我會如此回覆：崇拜這樣的神是不合邏輯的，因為正如《聖經》所
說，「有許多主宰，也有許多神。」因此，若有必要崇拜，我們要麼崇拜許多
神，即多神教和偶像崇拜，因為每個神都不比其他神更⾼明或更少局限；要麼
像以⾊列⼈那樣，從眾多神中選擇⼀個部族或⺠族的神，雖然相信其他神的存
在，卻無視甚⾄輕視他們，只把⾃⼰的神視為⾄⾼無上的「眾神之神」。但這
在邏輯上是站不住腳的，因為這樣的神既不是無限的，也不是絕對的，只是有
限的，也就是說受空間和時間的限制。當宇宙歸於休⽌期時，此部族神也會消
失，梵天和其他天神、眾神都會融入絕對者之中。因此，神秘學者不會崇拜或
向他們祈禱，若要這麼做，要麼崇拜許多神，要麼向絕對者祈禱，⽽絕對者沒
有任何屬性，⾃然也沒有耳朵可以聽我們的祈禱。即使崇拜許多神，也必然對
其他神不公；無論多麼努⼒地擴展，也不可能分別崇拜每⼀位神；若因無知⽽
特別選擇某⼀位神，也未必選中了最完美的那⼀位。因此，不如記住：每個⼈
內⼼都有⼀個「神」，是來⾃絕對者的直接光芒，是⾄⼀者的天界之光；
「神」在⾃⾝之內，⽽不是在外部。


問：對於掌管我們地球整個進化過程的⾏星階層或神靈，有沒有什麼稱
呼，比如說像「梵天」這樣的名字？


答：沒有，只有通⽤的名稱，因為它是七重的、是⼀個階層；除非像某些
卡巴拉學者那樣，稱其為「地球之靈」。


問：要記住這些無窮無盡的神靈階層實在太難了。

答： 專家能記住這些神靈的名字，就好比化學家能記住無數化學符號。

不過，僅在印度，神祇和女神就有三億多。摩奴和聖⼈也是⾏星神靈，據說在
⼈類種族初始時出現，守護⼈類的進化，後來還曾化⾝降臨⼈間，教導⼈類。
此外有七聖⼈，外傳居於⼤熊座星群。還有其他⾏星神靈。


問：他們比梵天更⾼嗎？

答：這取決於從哪個⾓度看待梵天。在密傳哲學中，梵天是七邏各斯的綜

合體。在外傳神學中，毗濕奴派認為梵天是毗濕奴的⼀個⾯相，其他教派則有
不同看法。在三相神中，梵天是主要的創造者，毗濕奴是守護者，濕婆是毀滅
者。在卡巴拉中，梵天無疑對應於亞當卡蒙——是《創世紀》第⼀章中的「雌
雄同體」之⼈。摩奴從梵天⽽出，正如⼗個質點從亞當卡蒙⽽出，數⽬也可為
七或⼗，視情況⽽定。


不過，我們不妨繼續講解另⼀節你想要了解的頌句。




頌句九：——但當宇宙的阿賴耶（作為⼀切基礎之魂，世界之魂）處於真
諦時（絕對存在與意識，即絕對的非存在與無意識），且⼤輪⼦還是「無⽗
⺟」  的時候，覺者在哪裡呢？


問：「阿賴耶」是否意指永不顯現且消融的存在？這個詞是否源⾃否定前
綴「不」(a) 和「消融狀態」(laya)？


答：如果從詞源上講確實如此——但我無法確定地回答你——因為其意思
正好相反，因為「消融狀態」本⾝就指未顯現的狀態；如果再加上否定前綴，
反⽽指「非未消融狀態」，如果有這種說法的話。不論詞源如何剖析，這個詞
就是「世界之魂」。這從頌句的原⽂就可以看出，說阿賴耶處於真諦——即處
於絕對的非存在與無意識，同時⼜是絕對的圓滿或絕對性本⾝。然⽽，這個詞
在北傳佛教的瑜伽⾏派和中觀派之間⼀直存在爭議。後者的學理認為真諦依賴
於其他事物，因此是相對的，這就破壞了「絕對性」這個詞的整個形上學哲
學。⽽瑜伽⾏派則非常正確地否定了這種解釋。


問：密傳哲學教導的教義不也與瑜伽⾏派相同嗎？  

答：不完全⼀樣。不過我們繼續往下看。


第⼆節

  

頌句⼀：……建造者在哪裡？顯現期黎明的光輝之⼦在哪裡？……在未知

的⿊暗中，處於其阿希（意指禪那佛）超涅槃中，從無形造出有形者，是世界
之根——宇宙空間與⾃性，安住於非存在的極樂中。


問：所謂「顯現期黎明的光輝之⼦」，是指上⼀個顯現期中已圓滿的⼈類
靈魂，還是指在本次或未來顯現期中，將要成為⼈類的存在？  


答：此處指的是宇宙休⽌期後的宇宙顯現期，所以是後者。他們是七原
光，從中依次發出其他有光與無光的⽣命，無論是⼤天使、魔⿁、⼈類還是猿
猴。有些已經成為⼈類，有些則將未來成為⼈類。在七道光分化之後、並且⾃
然的七種⼒量對其進⾏作⽤和塑造之後，他們才會成為基⽯，或成為被棄⽤的
泥塊。因此，⼀切都包含在這七道光芒之中，但在頌句中的此階段還無法說清
楚哪⼀道光中包含了什麼，因為它們尚未分化和個體化。


問：下⽂提到了：  「『建造者』，『顯現期黎明之⼦』，是真正的宇宙
創造者；在本教義中，所討論的僅是我們的⾏星體系，他們作為此體系的建築
師，也被稱為『七星球的守望者』，在外傳上是指七⼤⾏星，在密傳上則是指
我們地球鏈的七個地球或星球（⾏星）。」 此處的「⾏星體系」是指太陽系，
還是指我們地球所屬的⾏星鏈？  


答：「建造者」指的是那些將事物塑造成形的存在。這個詞同樣適⽤於宇
宙的建造者，也適⽤於像我們地球鏈這樣的⼩星球的建造者。此處的「⾏星體
系」僅指我們的太陽系。




頌句⼆：寂靜在哪裡？感知它的耳朵⼜在哪裡？不！既沒有寂靜，也沒有
聲⾳。


問：請問以下這段話——  

「關於事物停⽌存在卻依然「存在」的觀念，是東⽅⼼理學的⼀個基本觀

點。這種說法表⾯上⾃相⽭盾，實際上蘊含著⾃然界的⼀個事實。請嘗試在⼼
智中體悟這⼀點，⽽不是糾結於詞語的爭論。類似的悖論在化學反應中也很常
⾒。比如，氫和氧在結合形成⽔時，兩者是否就不再存在，這個問題⾄今仍有
爭議。」（《秘密教義》卷⼀，第54⾴）


我們是否可以這樣說：我們所感知到的，只是同⼀基質的不同「元素」？
比如，當某種物質處於氣態時，我們可以說它表現為「空氣元素」；當它結合
形成⽔時，氧和氫則以「⽔元素」的形式出現；⽽當它處於固態（如冰）時，
我們⼜感知為「地元素」？


答：無知的⼈總是憑表象來判斷⼀切，⽽不是根據事物的真實本質。在地
球上，⽔當然與其他元素截然不同，此處的「元素」只是同⼀元素的不同表現
形式。根本元素——地、⽔、空氣、火——實際上是指更廣泛的分化狀態。在
此情況下，神秘學中的「質變」就成為可能，因為現實中沒有任何事物如其表
⾯所⾒。


問：但氧通常以氣態存在，也可以液化甚⾄固化。那麽，當氧處於氣態
時，我們感知到的是神秘學中的「空氣元素」嗎？當它是液態時是「⽔元
素」，固態時則是「地元素」嗎？


答：完全正確。⾸先是「火元素」，這裡的火不是普通的火，⽽是中世紀
玫瑰⼗字會所說的「⽣命之火」，即遍⼀火焰。在分化中，這種火以不同的⾯
貌出現。神秘學很容易解答「氫和氧在結合成⽔後是否還存在」的難題。宇宙
中沒有任何事物會真正消失。這兩種氣體在結合成⽔後，暫時處於「隱匿」狀
態，但並未消亡。否則，若它們被徹底消滅，那麽科學在將⽔分解為氫和氧
時，就等於憑空創造了新的東⻄，這樣神學也無話可說了。因此，若要將⽔稱
之為「元素」，那麽只適⽤此層⾯。同樣的，氧和氫也可以進⼀步分解為更微
妙的元素，⼀切都是同⼀根本元素或普遍本質的不同分化。


問：那麽，物質層⾯上的所有物質，其實都是這些根本元素的各種關聯或
組合，最終都源⾃於遍⼀元素嗎？


答：完全正確。在神秘學中，最好從普遍性推導出具體案例。


問：看來，神秘學的整個基礎就在於，每個⼈內在都潛藏著⼀種能夠賦予
真正知識的⼒量，⼀種對真理的感知⼒。如果他能夠嚴格遵循邏輯、直⾯事
實，這種⼒量就能讓他直接把握普遍性，從⽽由普遍性推及具體案例。因⽽，
我們可以憑借每個⼈內在的這種靈性⼒量，從普遍性推導出具體。




答：正是如此。這本來就內在的⼒量，但卻被我們的教育⽅式所壓制，尤
其是亞⾥⼠多德和培根的⽅法。現在假設性推理反⽽⼤⾏其道。


問：讀叔本華和哈特曼的著作很有意思，可以看到他們⼀步步通過嚴密的
邏輯和純粹的理性，得出了與印度幾百年前同樣的思想基礎，尤其如吠檀多體
系所採⽤的。不過，有⼈可能會反對說，他們是通過歸納法得出這些結論的。
但⾄少在叔本華的例⼦中並非如此。他⾃⼰承認，想法是如閃電般突然出現在
他腦海中的；在獲得這個基本想法後，他才開始整理事實。⽽讀者誤以為他是
收集事實後，通過邏輯推理得出的結論；實際上是直覺的產物。


答：這不僅適⽤於叔本華的哲學，也適⽤於現代所有偉⼤的發現。例如，
⽜頓是如何發現萬有引⼒定律的？不正是因為⼀個單純落下的蘋果，⽽非通過
⼀系列複雜的實驗嗎？總有⼀天，當⼈們不再完全忽視柏拉圖的⽅法時，會改
善教育⽅式，更加重視培養這種最⾼靈性能⼒。




附錄：關於夢的討論  


問：在做夢時活躍的「原則」是什麽？

答：普通的夢境與真正的夢境不同，將普通的夢稱為無意義的幻象更為恰

當。在普通夢境中活躍的「原則」是慾望，即⼈格⾃我和欲望的所在，由低等
⼼智沈睡中的回憶喚起，進入混亂的活動狀態。


問：「低等⼼智」是什麽？

答：通常被稱為動物性之魂（即希伯來卡巴拉學者所謂的「魂」）。這是

從⾼等⼼智或稱永久⾃我發出的光線，是構成⼈類⼼智的「原則」——在動物
中則表現為本能，因為動物也會做夢。然⽽，慾望與動物性之魂的共同作⽤純
粹是機械性的。其中起作⽤的是本能，⽽非理性。在⾝體睡眠時，它們機械性
地接收並發出來⾃不同神經中樞的電沖動。⼤腦幾乎不受這些影響，記憶也只
是無序地儲存這些印象。醒來時，這些印象會逐漸消退，⼀如沒有任何基礎或
實質的短暫影⼦⼀樣。然⽽，如果這些印象⾜夠強烈，⼤腦的記憶⼒也可能會
記錄並保存。但通常情況下，只記得⼤腦在醒來那⼀刻所接收到的短暫⽽扭曲
的印象。關於「夢」的這個⽅⾯，現代⽣理學和⽣物學著作已經有了充分的觀
察和相當準確的描述，因為這種夢在⼈類與動物之間並無太⼤區別。然⽽，⾼
等⾃我的真實夢境和體驗則完全不同，這對科學⽽⾔完全是未知領域的，這些
也被稱為「夢」，但其實不應如此稱呼；或者應給普通睡眠中的「幻象」另取
名稱。


問：這有何不同？

答：需先了解到，凡⼈之中存在⼀個不朽的⾃我，獨立於⾁體存在，否則

你會無法理解真實夢境的本質和功能。若不相信不朽⾃我的存在——儘管這是
事實——認為在睡眠時只剩下⼀個被賦予⽣命的「泥偶」，其獨立思考的能⼒
完全癱瘓，這個問題就變得毫無頭緒。


但如果我們認識到體內存在⼀個更⾼或永久的⾃我——這個⾃我不能與所
謂的「本體」混為⼀談——我們就能理解，我們通常認為的夢，儘管普遍被視
為無聊幻想，實際上是從⾼等⾃我的⽣活和經歷中撕下的零散篇章。醒來時這
些經歷的模糊回憶，會受⾁體的記憶產⽣不同程度上的扭曲。後者只是機械性
地記錄⾃我在完全⾃由時所思所⾒、所為的片段印象。因為每當⾃我擺脫物質
束縛時（即⾁體沈睡時），便會在「泥⼟囚籠」中過著獨立的⽣活。這個⾃我
才是真正的⾏動者、真正的⼈、真正的⼈類⾃我。⽽⾁體在夢中無法感知或意
識到這些，因為沉睡的⼈格、外在之⼈以及其⼤腦和思維器官，都在不同程度
上處於癱瘓狀態。


我們可以把真正的⾃我比作囚犯，把⾁體比作獄卒。如果獄卒睡著了，囚
犯就逃脫了，或者⾄少能走出牢房的墻外。獄卒半睡半醒，時不時從窗⼾往外



瞥⼀眼，只能偶爾看到囚犯的影⼦在窗前晃動。但他能看到什麽？⼜多少能了
解囚犯真正的⾏為，尤其是其思想呢？


問：兩者的思想不會相互影響嗎？

答：⾄少在睡眠期間不會。因為真正的⾃我不會像短暫且易逝的⼈格那樣

思考。在清醒時，⾼等⾃我的思想和聲⾳有時會傳達到獄卒——也就是⾁體
——這就是良知的聲⾳；但在睡眠時，這聲⾳就完全成了「曠野中的聲⾳」。
對於真正的⼈，或不朽的「個體性」來說，過去和未來的畫⾯與幻象就如同現
在⼀樣真實；其思想也不像我們⼤腦中的主觀畫⾯，⽽是活⽣⽣的⾏為和事
實，是現實的存在。它們是真實存在，如同過去時代不⽤語⾔就能表達之時；
當時思想即是具體事物，⼈們無需⽤語⾔表達，因為思想會通過思想⼒（意念
成形的神秘⼒量）立即轉化為可⾒的形式。對於早期第三根種族的⼈來說，這
些形體即是真實事物，如同我們⾁眼所看到的客觀事物。


問：那麽，⾃我的思想片段是如何被⾁體記憶並傳遞下來？

答：所有這些思想片段，就像外部的影⼦投射在帳篷的帆布上，反映在沈

睡者的⼤腦上。當帳篷⾥的主⼈醒來時，便會看到這些影⼦。於是，這個⼈便
以為⾃⼰做了這些夢，彷彿親⾝經歷過什麽。但實際上，他只是模糊地感知到
了真正⾃我的思想活動。當他完全清醒時，這些回憶會隨著時間的推移變得越
來越扭曲；記憶在受到刺激喚醒後，還會與物質⼤腦投射出的各種影像混合。
回憶通過聯想的⼒量，激發各種思維的連鎖反應。


問：難以理解的是，⾃我如何在夜間重現很久以前發⽣的事情。不是說夢
不是主觀的嗎？


答：⾄少在我們這個層⾯上，夢境狀態對我們⽽⾔是主觀；但對於做夢者
（即⾃我）⽽⾔，那個層⾯的事物對他是客觀的，就如同我們清醒的⾏為對我
們⽽⾔是客觀的⼀樣。


問：在夢中起作⽤的感官是什麽？

答：沈睡者的感官偶爾會受到刺激、被喚醒並產⽣機械性的反應；他所聽

到和看到的，正如前⾯所說，是⾃我的思想扭曲後的反映。⾃我是⾼度靈性
的，並與⾼等原則——菩提和阿特曼——緊密相連。這些⾼等原則在我們的層
⾯上完全不活躍，且⾼等⾃我（⼼智）在⾁體⼈清醒時，或多或少處於休眠狀
態。對於極端唯物主義的⼈來說，尤其如此。⾃我被物質束縛得太深，靈性能
⼒因⽽沈睡，無法完全關注此⼈的⾏為。當此⼈犯下某些罪⾏時，這個⾃我與
低等⼼智重新結合時，將來也必須共同承擔後果。正如我所說，這個⾃我投射
到⾁體⼈的印象，構成了我們所謂的「良知」；⽽隨著⼈格（即低等⼼智）與
⾼等意識或⾼等⾃我結合得越緊密，⾼等⾃我對凡⼈⽣活的影響也就越明顯。


問：那麽，這個⾃我就是「⾼等⾃我」嗎？  




答：是的；它是被菩提照亮的⾼等⼼智，即⾃我意識的原則，簡單來說就
是「我是我」。它是起因體，是不朽的⼈，會⼀次次轉世。


問：真實夢境的「記憶冊」或「記憶板」與清醒⽣活中的不同嗎？

答：夢是⾃我在⾁體睡眠期間的活動，當然會在其⾃⾝層⾯上被記錄，並

在該層⾯產⽣相應的影響。但必須始終記住，⼀般來說，我們所知的夢，只是
清醒時對這些事實的模糊回憶⽽已。


實際上，我們常常完全不記得⾃⼰做過夢，但稍晚些夢的記憶會突然浮現
出來。這有許多原因。類似於⼈⼈皆有的經歷：⼀種感覺、氣味，甚⾄任意的
噪⾳或聲⾳，都會瞬間喚起我們對久遠往事、場景和⼈物的記憶。⾃我作為夜
間「表演者」，其所⾒、所為、所思中的某些內容，在當時給⼤腦留下了印
象，但由於某些⽣理條件或障礙，沒有進入清醒時的有意識記憶。這種印象被
記錄在⼤腦相應的細胞或神經中樞，由於某些偶然的情況「懸⽽未發」，直到
受到某種刺激，給予所需的推動⼒。之後，⼤腦會立刻將其轉入清醒者的有意
識記憶中；因為⼀旦所需條件具備，記憶中樞就會立即開始活動，完成之前因
阻礙⽽未能完成的⼯作。


問：這個過程是如何發⽣的？  

答：發⽣在⾁體⼤腦和內在之⼈之間，晝夜不停地進⾏著⼀種有意識的

「電報式」交流。⼤腦無論在物質上還是形⽽上學上，都是極其複雜的東⻄，
它就像⼀棵樹，可以⼀層層剝去樹⽪，每⼀層都與其他層不同，各⾃有特殊作
⽤、功能和特性。


問：夢境中的記憶和清醒意識中的想像有何不同？

答：在睡眠時，⾝體層⾯的記憶和想像當然是被動的，因為做夢者正在睡

覺：腦在睡覺，記憶在睡覺，所有機能都處於休眠和靜⽌狀態。只有當它們被
某種刺激喚醒時，才會被激活。因此，睡眠者的意識不是主動的，⽽是被動
的。然⽽，內在的⼈，也就是真正的⾃我，在⾝體睡眠時會獨立活動；但若對
神秘學的⽣理機制沒有深入了解，很難理解其中運作⽅式。


問：星光界流體和阿卡莎與記憶有什麽關系？

答：星光界流體是動物性⼈類記憶的「記錄板」，後者則是靈性⾃我的

「記錄板」。⾃我的「夢境」和⾁體⼈的⾏為⼀樣，都會被記錄下來，因為兩
者都是基於因果關系⽽產⽣的⾏為和結果。我們的「夢」，其實就是真正⾃我
在清醒狀態下的活動，⾃然也必然會被記錄在某個地⽅。你可以閱讀《路⻄
法》雜志中的《業⼒幻象》也許會有所啟發，其中描述了真正⾃我如何作為主
⾓⼈⽣的旁觀者，


問：星光界流體（Astral Light）究竟是什麽？




答：根據秘傳哲學的教導，在形⽽上意義上，星光界流體其實只是阿卡莎
或宇宙意念的殘渣。雖然它是不可⾒的，但能視為阿卡莎的磷光輻射，是阿卡
莎與⼈類思維能⼒之間的媒介。正是⼈類的思想污染了星光界流體，使其成為
如今的樣⼦——成為所有⼈類罪惡的儲藏庫，尤其是⼼智層⾯。作為輻射的星
光界流體，在最初的⽣成階段是純凈的，但越是向下接近我們物質世界，就越
分化，本質也變得不純。然⽽，⼈類極⼤地加劇了這種污染，變得比最初時更
加污濁。


問：你能解釋⼀下星光界流體與⼈類的關系，以及它在夢境中的作⽤嗎？  

答：在物質世界中的分化是無限的。宇宙意念——或者稱為「宇宙⼼智」

——將其同質的輻射投射到異質的世界中，並通過星光界流體傳遞到⼈類或個
⼈的⼼智中。


問：但我們的低等⼼智不是直接從⾼等⼼智獲得啟⽰的嗎？⽽且⾼等⼼智
不正是神之意念的純粹散發物——即「⼼智之⼦」，投⽣為⼈嗎？  


答：確實如此。個體的「⼼智之⼦」也稱鳩摩羅，是神之意念的直接輻射
——所謂「個體」，是指在無數次轉世後產⽣的後期分化。從整體上⽽⾔，他
們是神之意念的集體總和，在我們這個層⾯上，或者從我們的⾓度來看，變成
「宇宙⼼智」；正如在世界形成時，諸禪那主在整體上就是的「話語」或「邏
各斯」。如果⼈格（低等⼼智或稱物質⼼智）能受其⾼等⾃我的啟發和照亮，
這個世界上的罪惡就會少很多。但事實並非如此；⼈格被星光界流體所網羅纏
繞，越來越與其本源⾃我分離。請閱讀和研究埃利法斯·列維關於星光界流體的
論述，他稱之為「撒旦」和「⼤蛇」。星光界被過於字⾯地解讀為某種第⼆個
藍天。實際上，這個虛構的空間承載著過去、現在和未來無數印象，卻是⼀個
令⼈悲哀的現實。對於⼈類來說，星光界流體成為⼀個誘惑的惡魔，是其「惡
天使」，也是我們⼀切惡⾏的啟發者。它甚⾄會在沈睡⼤腦中留下的幻象（這
些幻象不能與普通「夢境」混為⼀談）影響沈睡者的意志，這些種⼦在他醒來
後會結出果實。


問：意志在夢中起什麽作⽤？  

答：我們的⾃主意志（即外在之⼈的意志）在夢中當然是休眠和不活躍

的；但在其不活躍時，仍能給沈睡的意志⼀個特定的傾向，並在結合兩個或多
個「原則」後，機械性地產⽣相互作⽤，從⽽在清醒時完美和諧地運作，沒有
任何阻礙或錯誤。但這屬於「⿊魔法」的⼀種技巧，若⽤於善良的⽬的，則屬
於修習密法者的訓練。只有在「道途」上修⾏到很⾼階段的⼈，才有可能在⾁
體睡眠時有意識地運⽤⾃⼰的意志，或者在他⼈睡眠時影響對⽅的意志，例如
控制對⽅的夢境，從⽽影響其清醒時的⾏為。


問：我們被教導說，⼀個⼈可以將所有的「原則」合⽽為⼀——這是什麽
意思？




答：當⼀個修⾏者成功做到這⼀點時，他就成為了解脫者：實際上他已經
不再屬於這個塵世，成為了涅槃者，可以隨意進入三摩地。開悟者的分類通常
依據能夠完全掌控的「原則」數量，因為我們所謂的意志，其根源在於⾼等⾃
我；⽽當⾼等⾃我擺脫了充滿罪業的⼈格之後，就是神聖⽽純凈的。


問：業⼒在夢中起什麽作⽤？印度⼈說每個⼈在清醒和夢境狀態下，都會
得到⾃⾝⾏為的獎賞或懲罰。


答：他們若這麼說，是因為他們完整地保留並記住了祖先的傳統。他們知
道本體是真正的⾃我，它在不同的層⾯上⽣活和⾏動。對於這個⾃我⽽⾔，外
在的⽣活只是⼀個「夢」，⽽內在的⽣活，或者我們所謂夢境層⾯的⽣活，對
它來說才是真實的⽣活。因此，印度⼈（當然是指世俗⼤眾）⽽⾔，業⼒是慷
慨的，它既會在夢中獎賞真正的⼈，也會在物質⽣活中獎賞虛假的⼈格。


問：從業⼒的⾓度來看，這兩者有什麽區別？

答：⾁體的動物性⼈類和狗或老鼠⼀樣，幾乎不負任何責任。對於⾁體⽽

⾔，隨著⾝體的死亡，⼀切都結束了。但真正的⾃我投射出⾃⾝的影⼦，即低
等思維⼈格，操演物質軀體的⽣活——在下⼀個輪回中，必須與另⼀個⾃我共
同承擔後果。


問：但是，⾼等和低等⼼智不是⼀體的嗎？

答：它們既是⼀體的，⼜不是⼀體的——這正是偉⼤的奧秘所在。⾼等⼼

智或⾃我本質上是神聖的，因此是純凈的；沒有任何污點能玷污它，也沒有任
何懲罰能真正觸及它，更何況它本⾝並未參與低等⾃我有意為之的⾏為。然
⽽，正因為如此，雖然在⽣命中⾼等與低等⾃我是區分開的，但「⽗與⼦」本
為⼀體；⽽且當低等⾃我與⾼等⾃我重新合⼀時，低等靈魂會把⾃⼰所有的善
惡⾏為都烙印在⾼等⾃我之上——因此兩者都必須承受後果。⾼等⾃我雖然無
辜且無瑕，但在未來的輪回中，仍需與低等⾃我共同承擔犯下的過錯。這⼀整
套贖罪的教義，正是建立在這個古老的密傳教義之上；因為⾼等⾃我就是塵世
⼈格的原型。對於理解這點的⼈⽽⾔，這正是《吠陀》毘⾸羯磨古老故事的現
實演繹。毘⾸羯磨是全知的⽗神，超越了凡⼈理解，最終作為聖靈之⼦，為了
拯救世界⽽⾃我犧牲。⾼等⾃我的神秘名稱，在印度哲學中稱為「活化⾝體之
靈」，將⽣命賦予⾝體。分析這個名字，你會發現其中包含了「aja」（最初出
⽣者）以及「羔⽺」的含義。這⼀切都極具啟發性，關於原型與衍型、「基督
-⾃我」、「神-⼈」、最初誕⽣者、以及「羔⽺」的象徵，可以寫成卷帙浩繁
的著作。《秘密教義》指出，「⼼智之⼦」是投⽣的⾃我，⾃願且有意識地承
擔了未來所有⼈格的罪業。因此，很容易看出，真正承受苦難的，並不是A先
⽣、B先⽣，也不是⼈格（周期性的包裹著⾃我犧牲的⾼等⾃我），⽽是我們
內在無辜的基督本性。因此，神秘的印度教徒說，永恆的本體或⾃我（即「三
位⼀體」）是「御者」或駕⾞者；⼈格只是暫時⽽短暫的乘客；⽽⾺則是⼈的
動物性欲望。所以說，當我們對良知之聲充耳不聞時，就是釘死我們內在的基
督本性。且讓我們回到關於夢的問題。




問：所謂的預⾔性夢境，是否意味著做夢者具有很強的靈視⼒？

答：真正擁有預⾔性夢境的⼈，是因為其物質⼤腦的記憶與其「⾼等⾃

我」之間，有著比⼀般⼈更緊密的聯繫和共鳴，⾃我更容易將重要的信息印刻
在⾁體和記憶之中。請記住，⼈所能接觸到的唯⼀的「神」，就是他⾃⾝的
神，被稱為靈、靈魂和⼼智，或者說意識，⽽這三者本為⼀體。


但正如必須先清除雜草，植物才能⽣長。聖保羅說過：「我們必須死去，
才能重⽣。」只有通過破壞，我們才能進步。保存、創造和毀滅這三種⼒量，
其實只是⼈內在神性火花的不同⾯向。


問：開悟者會做夢嗎？

答：⾼等的開悟者不會做夢。開悟者已掌控了⾃⼰四個低等原則，因此不

會讓⾁體⾃⾏其道。在睡眠時，他會讓低等⾃我完全癱瘓，從⽽獲得完全的⾃
由。我們所理解的「夢」，其實是⼀種幻象。既然開悟者已經擺脫了其他⼀切
幻象，⼜怎會做夢呢？在睡眠中，他只是⽣活在另⼀個更真實的層⾯上。


問：有沒有從來不做夢的⼈？

答：據我所知，世界上沒有這樣的⼈。所有⼈都會或多或少地做夢，只是

⼤多數⼈在醒來時夢境會突然消失。這取決於⼤腦神經節的感受性強弱。不追
求靈性之⼈、不善於運⽤想像⼒的⼈，或者因體⼒勞動過度，導致神經節在休
息時都無法正常運作，才會產⽣不連貫的夢境，甚⾄幾乎不做夢。


問：⼈和動物的夢有什麽區別？

答：夢境狀態不僅是所有⼈類共有的，也是所有動物共有的——從最⾼等

的哺乳動物到最⼩的⿃類，甚⾄昆蟲。任何擁有物質⼤腦或類似器官的⽣物，
都會做夢。每種動物，無論⼤⼩，都有⼀定的感官；雖然這些感官在睡眠時會
變得遲鈍，但記憶仍會以某種機械性的⽅式作⽤，重現過去的感受。我們都知
道，狗、⾺、⽜會做夢，⾦絲雀也會做夢，但我認為這些夢只是⽣理性的，如
同快要熄滅的火堆，偶爾還會有火星和火焰，⼤腦在入睡時也會有類似的反
應。德萊頓說「夢是幻想製造的插曲」，這其實只適⽤於⽣理性夢境，引發⾃
消化不良、或⽩天深刻的想法、事件的印象。


問：那麽，入睡的過程是什麽？

答：這在⼀定程度上可以⽤⽣理學來解釋。神秘學認為，入睡是神經中樞

周期性、有規律地耗竭能量的過程，尤其是⼤腦感覺神經節。當這些神經中樞
在現有層⾯上無法繼續⼯作時，為了不喪失功能，必須在另⼀個層⾯或載體上
恢復⼒量。⾸先出現的是「夢境狀態」，接著進入「深睡狀態」。需要記住的
是，我們的感官都是雙重的，會根據思維主體所處的意識層⾯⽽運作。⾝體的
睡眠在各個層⾯上提供很⼤益處，同時也是⼀種必要性，以便感官能夠恢復，
並在夢境和深度睡眠狀態中獲得新的活⼒。根據勝王瑜伽所⾔，超覺狀態是最



⾼的意識狀態。⼈在某種⽣命能量狀態下感到疲憊時，會尋求另⼀種狀態，比
如在炎熱中會⽤涼⽔來恢復；在陽光照耀⽣命⼭⾕中，睡眠就像是陰涼處。就
⾁體機能⽽⾔，當清醒的⽣命⼒已經過於強烈，必須從清醒狀態轉入睡眠狀
態，來緩解這種⽣命能量的沖擊。你可以請⼀位優秀的通靈者，描述剛睡醒之
⼈和即將入睡之⼈的氣場。前者的氣場是由有節奏的⽣命能流所包圍——呈現
⾦⾊、藍⾊和玫瑰⾊的電波，這些是⽣命的電流。⽽後者的氣場則彷彿籠罩在
⼀層濃烈的⾦橙⾊霧氣中，由劇烈速度旋轉的原⼦組成，顯⽰出此⼈已經被⽣
命能量過度充盈，⽣命本質對其⾁體器官來說太強烈了，必須在此本質的陰影
⾯——也就是夢境或⾝體睡眠（意識的⼀種狀態）中尋求緩解。


問：那麽，什麽是夢呢？  

答：這取決於「夢」這個詞的含義。你可以在清醒或睡著時「做夢」，或

者所謂的「睡中幻象」。⼈可以通過意志⼒，將星光界流體收集在⼀個杯⼦或
⾦屬容器中，並⽤強烈的意志⼒盯著其中某個點看；若此⼈比較敏感，就會看
⾒清醒狀態下的幻象或「夢」。閉上眼睛時，更容易看到星光界流體的映像，
⽽在睡眠中則會看得更清晰。若意識清明，幻象會變得更加通透；從正常的有
機意識升華到超驗的意識狀態。


問：夢主要是由什麽原因引起的？  

答：正如我們所知，夢有很多種類型。撇開「消化不良的夢」不談，還有

⼤腦夢和記憶夢、機械性的和有意識的幻象。預警和預感的夢需要內在⾃我的
積極協作。這類夢也常常是兩個⾃我有意識或無意識地相互作⽤的結果。


問：那麽，到底是何者在做夢？  

答：通常是⼈格⾃我的物質⼤腦，也就是記憶的所在，就像快要熄滅的火

焰還在發出火星⼀樣。睡者的記憶就像⼀把七弦琴，⼼智狀態則如同吹拂琴弦
的風。琴上的弦會回應睡前七種⼼智活動狀態中的⼀種。如果是微風，琴的反
應就很⼩；如果是颶風，震動就會相應強烈。如果⼈格⾃我與⾼等⾃我相聯
繫，且⾼等層⾯的帷幕被掀開，⼀切就會很美好；相反，若⾃我偏向物質和動
物性，可能就不會做夢；或者，如果記憶偶然捕捉到來⾃更⾼層⾯的「風」，
但非由⾼等⾃我的直接作⽤，⽽是通過⼩腦的感覺神經節接收印象，那麽所接
收到的畫⾯和聲⾳就會極其扭曲和不協調，即使是天界的幻象也會變成噩夢或
怪誕的諷刺畫。因此，對於「到底是何者在做夢」這個問題，並沒有⼀個簡單
的答案，因為每個⼈在夢中起主導作⽤的原則不同，夢是否被記住或遺忘也完
全取決於個⼈。


問：夢中所⾒的表⾯上客觀性，是真正的客觀，還是主觀的？

答：如果承認這只是「表⾯上」的客觀性，那當然就是主觀的。問題其實

應該是：夢中的畫⾯或表象是客觀還是主觀，取決於對於誰，或是對於什麽⽽
⾔。對於⾁體的⼈，也就是做夢者來說，他在閉上眼睛、通過內⼼所⾒到的⼀
切，當然都是主觀的。但對於⾁體做夢者內在的「⾒者」來說，他所⾒到的⼀



切、包含⾃⼰和他⼈都是客觀的，儘管這個「⾒者」本⾝對於我們的物質感官
來說是主觀的。唯物主義者可能會嘲笑，說我們把⼀個⼈分成了⼀整個「實體
家族」，但事實並非如此。神秘學認為，⾁體的⼈是⼀個整體，但「思維的
⼈」是七重的，他在七種不同的存在狀態或意識層⾯上思考、⾏動、感受和⽣
活；⽽在這些不同的狀態和層⾯上，永恆的⾃我（非虛假的⼈格）都有⼀套獨
特的感官。


問：這些不同的感官能被區分出來嗎？

答：除非你是⼀個開悟者或受⾼度訓練的弟⼦，非常熟悉這些不同的狀

態，才可能辦到。⽣物學、⽣理學、甚⾄⼼理學（如莫茲利、⾙恩和赫伯特·斯
賓塞等學派）都沒有涉及這個領域。科學只告訴我們意志、感覺、智⼒和本能
等現象，並認為這些都是通過神經中樞表現出來的，其中最重要的是⼤腦。科
學談到這些現象時，依賴⼀些特殊物質或媒介，比如⾎管和纖維組織，並解釋
它們之間的關系，把神經中樞分為運動、感覺和交感神經系統，但卻從不提及
智⼒本⾝的神秘作⽤，或⼼智及其功能。


實際上，我們經常會意識到⾃⼰正在做夢，這就證明了⼈類在思想層⾯上
具有多重存在。因此，⾃我或「思考者」不僅是多變的普羅透斯，⽽且在⼼智
或夢境層⾯上，可以分離為兩個或多個實體；在通往涅槃的幻覺層⾯上，他就
像是「無限」與「無限」對話，與⾃⼰進⾏對話，通過⾃⼰、對⾃⼰說關於⾃
⼰的話。這正是《光輝之書》中不可知神的奧秘，也是印度哲學中的奧秘；在
卡巴拉、《往世書》、吠檀多形⽽上學，甚⾄基督教所謂的「神性三位⼀體」
之謎中，都是同樣的道理。⼈是宇宙的縮影，塵世的神是按照⾃然中的神為藍
本構建的。⽽真正⾃我所具有的宇宙意識，遠遠超越了⼈格或虛假⾃我的⾃我
意識。


問：在睡眠中稱為「無意識腦作⽤」的現象，是⼤腦的機械性⽣理過程，
還是⾃我有意識的活動印刻在清醒意識中？


答：是後者；否則，我們在清醒狀態下，怎麽可能記得⼤腦在無意識狀態
下所發⽣的事情呢？這顯然是⾃相⽭盾的說法。


問：為什麽有些⼈在夢中能清晰地看到未曾⾒過的⼭脈，並能辨認其特
徵？


答：很可能是因為他們曾經⾒過⼭脈的圖片；不然就是我們內在的某⼈某
物曾⾒過這些⼭脈。


問：為什麽有時會做⼀種夢，夢中不斷追尋某物、卻始終無法得到？

答：這是因為⾁體⾃我及其記憶受到阻隔，無法知曉真正⾃我正在做什

麽。做夢的⼈只能模糊地捕捉到⾃我活動的片段，這些活動在⾁體⼈⾝上產⽣
了所謂的夢境，但卻無法連貫地追溯其全過程。⾁體⼈如同⼀個在病中神志不
清的病⼈，⽽真正⾃我是⼀名照顧他的護⼠。⾃我在內在和外在有意識地⾏



動，像護⼠⼀樣照顧病⼈。但病⼈康復後，也就是做夢者醒來，都只能斷斷續
續地記得⼀些片段和片刻。


問：睡眠與死亡有何不同？

答：兩者確實有相似之處，但差別仍非常⼤。睡眠時，⼈的低等與⾼等⼼

智之間仍有聯繫，儘管這種聯繫可能很微弱，⾼等⼼智多少會反映到低等⼼智
中，即便其光芒可能被扭曲。但⼀旦⾝體死亡，幻⾝就會變成欲體，也就是動
物性靈魂，任其⾃⽣⾃滅。因此，幽靈與活⼈之間的差別，就如同⼀個醉得不
省⼈事、無法辨認周遭景象之⼈，與⼀個粗鄙⽽清醒的凡⼈之間的差別；如同
被關在完全⿊暗的房間裡的⼈，與有些微光照亮房間裡的⼈之間的差異。


低等原則就像野獸，⽽⾼等⼼智則是理性的「⼈」，能夠在不同程度上馴
服或制服它們。但⼀旦動物從主⼈的控制中掙脫出來，不再聽到主⼈的聲⾳、
不再看到主⼈，就會立刻奔回叢林和古老巢穴。不過，動物需要⼀段時間才會
恢復到原始、⾃然的狀態，但低等原則或「幽靈」則會立刻回歸本性。⼀旦⾼
等三元組進入「天界狀態」，低等⼆元體就會立刻變回它最初的樣⼦——⼀個
只具動物本能的原則，在巨⼤變化後變得更加快樂。


問：夢境中，星光體的狀態如何？

答：星光體會隨著⾁體⼀起沈睡，除非受到⾼等⼼智強烈欲望的激發，⽽

被投射出去。在夢中，星光體並不起主動作⽤，反⽽是完全被動的，只是半睡
半醒地⾒證著⾼等原則所經歷的⼀切。


問：在什麽情況下會看到這種星光體？

答：當⼀個⼈處於疾病或強烈情感狀態時，可能會看到星光體，或被他⼈

看到。尤其是臨終前的病⼈，很可能在夢中或幻覺中看到不斷思念的所愛之
⼈。同樣，⼀個清醒的⼈，只要強烈思念某個正在睡覺的⼈，也可能會產⽣類
似的體驗。


問：魔法師能否召喚這種夢中實體並與之交流？

答：在⿊魔法中，召喚沈睡者的「靈體」並不罕⾒。術⼠可以從此幻影獲

知任何他想知道的秘密，⽽沈睡者對此全然不知。在這種情況下，出現的是
「幻⾝」；但可能造成的危險是，活⼈的記憶會保留被召喚的經歷，並將其記
作⼀場⽣動的夢。如果彼此距離不是很遠，也可以召喚星光體，但它既不能說
話，也無法提供信息，⽽且若強⾏分離，沈睡者有可能因此死亡。許多睡夢中
的猝死就是這樣發⽣的，⽽世⼈對此⼀無所知。


問：做夢者和欲界中的實體之間會有聯繫嗎？  

答：如果有⼈在夢中與欲界的實體接觸，他很可能會做噩夢，若此⼈是靈

媒，則可能被所吸引來的「幽靈」附⾝。有的靈媒在清醒時，讓⾃⼰處於極度
被動狀態，以⾄於連其⾼等⾃我都無法保護他。這就是為什麽靈媒狀態下的被



動如此危險，⾼我完全無法幫助或警告此沈睡或出神的⼈。被動狀態會削弱低
等與⾼等原則之間的聯繫。靈媒為了與某種更⾼智能體或外在靈體（非亡靈）
溝通，有意的保持被動，但很少⼈還能保留⾜夠的個⼈意志，能不與⾼等⾃我
完全斷開聯繫。


問：做夢者能與天界中的實體產⽣「⼼靈感應」嗎？  

答：唯⼀能與天界眾⽣溝通的⽅式，是在睡眠中、或在出神狀態下通過夢

境或異象溝通。沒有任何天界眾⽣能夠降臨到我們的層⾯；只能透過我們——
或者說我們的內在⾃我——提升到他們的層⾯。


問：醉漢在睡眠中的⼼理狀態如何？  

答：那並不是真正的睡眠，⽽是⼀種沈重的昏迷；⾝體未休息，甚⾄比失

眠還糟，並且迅速地摧毀此⼈。在這種昏迷中，如同清醒時的醉酒狀態⼀樣，
⼤腦中⼀切都在旋轉、翻騰，在想像和幻想中不斷產⽣可怕⽽怪異的形體，持
續運動和扭曲。


問：噩夢的成因是什麽？為什麽晚期肺結核患者的夢常常是愉快的？  

答：噩夢的原因純粹是⽣理性的。噩夢源於胸悶和呼吸困難；呼吸困難總

會帶來壓迫感，並產⽣災難即將降臨的感覺。⾄於晚期肺結核患者的夢境之所
以變得愉快，是因為肺結核患者逐漸與物質⾝體分離，變得更加有靈視⼒。隨
著死亡臨近，⾝體逐漸衰弱，不再成為物質⼈腦與本體之間的障礙或阻礙。


問：培養做夢的能⼒是⼀件好事嗎？  

答：正是通過培養所謂「做夢」的能⼒，才會發展出靈視⼒。


問：有沒有什麽⽅法可以解讀夢境，比如透過解夢書？  

答：唯⼀的⽅法是透過「解夢者」的靈視⼒和靈性直覺。每⼀個做夢的⾃

我都與眾不同，如⾁體各不相同。宇宙中的⼀切，若在物質層⾯上就已有七把
象徵意義的「鑰匙」，那麽在更⾼層⾯上⼜會有多少把「鑰匙」呢？


問：有沒有辦法對夢進⾏分類？  

答：我們可以⼤致將夢分為七類，並且各⾃還可以進⼀步細分。具體如

下：  

1. 預⽰性夢境。這類夢由「⾼等⾃我」印刻在我們的記憶中，通常非常清

晰明了：要麽是聽到⼀個聲⾳，要麽是預⾒到即將發⽣的事件。  

2. 寓意性夢境，或指⼤腦捕捉到現實的模糊片段，並被我們的想像⼒扭

曲。這類夢通常只是真相的⼀半。  

3. 由開悟者（無論善惡）、催眠師、或⼼智強⼤者所傳遞的夢境，意圖讓

我們遵從其意志。  

4. 回溯性夢境，即關於前世經歷的夢。  

5. 警⽰性夢境，發送給⾃⾝無法感應之⼈。  




6. 混亂的夢境，其成因上⽂已有討論。  

7. 純粹是幻想和雜亂無章的畫⾯，由消化不良、⼼理困擾或類似的外在原

因引起。




會議五 

 


第⼆節（續）  


頌句三：時辰尚未到來；光線尚未射入胚種；⺟蓮尚未膨脹。


『「永暗」之光⼀經放出，便化為燦爛⽣命之光，電閃般進入「胚種」——
即「宇宙卵」中的那個點，代表抽象意義上的物質。」


問：「宇宙卵」中的這個點，是否等同於圓圈中的那個點，即「未顯之邏
各斯」？


答： 當然不是。圓中的點代表未顯現的「邏各斯」 ，⽽顯現的「邏各
斯」則是三⾓形。畢達哥拉斯提到從未顯現、獨處於⿊暗中的「單體」；當時
機到來時，它從⾃⾝發出「⼀」，即第⼀個數字。這個數字向下衍⽣，產⽣了
「⼆」，即第⼆個數字；「⼆」⼜進⼀步產⽣「三」，形成三⾓形——這是有
形世界中第⼀個完整的幾何圖形。這個理想或抽象的三⾓形，就是「宇宙卵」
中的點，在孕育之後，經過第三階段，將從卵中誕⽣，形成三⾓形。這在印度
哲學中被稱為「梵天—⾔語—毗羅闍」，在《光輝之書》中則是「王冠—智慧
—理解」。第⼀顯現的邏各斯是潛能，是未披露的因；第⼆邏各斯是仍然潛伏
的思想；第三則是造物主，是從其普遍本體中演化出的主動意志，⽽後成為更
低層⾯上的因。


問：這裡所說的「永恆⿊暗」是什麽意思？

答：「永恆⿊暗」指的應是永遠不可知的奧秘，隱藏在⾯紗後⾯——實際

上就是「梵」。即使是邏各斯也只能看到原初質，無法看到⾯紗之後的存在，
即「永遠不可知的⿊暗」。


問：在這個語境下，「光線」指的是什麽？

答：我來總結⼀下。有個圓平⾯，表⾯為⿊⾊，圓中的點潛在地是⽩⾊

的，這就是我們頭腦對於不可⾒邏各斯的最初可能概念。「永恆的⿊暗」是永
恆的，⽽「光線」是周期性的。光線從這個中⼼點閃現出來，震顫穿透胚種
後，光線⼜被收回到這個點中，⽽胚種則發展為第⼆邏各斯，即「宇宙卵」中
的三⾓形。


問：那麽，顯現的階段有哪些？

答：第⼀階段是在圓中出現潛在的點——即未顯現的邏各斯。第⼆階段是

從潛在的⽩點射出光線，產⽣第⼀個點，在《光輝之書》中稱為「王冠」或
「質點」。第三階段是從「王冠」產⽣「智慧」和「理解」，從⽽構成第⼀個
三⾓形，這就是第三或顯現的「邏各斯」——換句話說，就是主觀與客觀宇



宙。進⼀步說，從這個顯現的「邏各斯」將產⽣七道光線，在《光輝之書》中
稱為低等質點，在東⽅神秘學中稱為原初的七道光線。由此將進⼀步產⽣無數
的階層體系。


問：這裡提到的三⾓形，是你所說的「宇宙卵」中的「胚種」嗎？  

答：確實如此。但你必須記住，另外也有宇宙卵和太陽系卵（以及其他類

型的卵），因此在談論時必須加以限定。宇宙卵是「抽象形體者」的表達。


問：此「抽象形體者」可以被稱為「永恆女性原則」的最初顯現嗎？  

答：「抽象形體者」並不是女性原則的最初顯現，⽽是從完全無性的中⼼

點所發出之光的最初顯現。並不存在所謂的「永恆女性原則」，因為這道光線
所產⽣的只是兩性潛能的統⼀體，絕不是男性或女性。兩性分化只有在進入物
質、當三⾓形變為四邊形、成為第⼀個「四元數」時才會出現。


問：那麽，宇宙卵和這道光線⼀樣是無性的？  

答：宇宙卵只是顯現的第⼀個階段，是未分化的原初物質，⽣命的創造性

胚種在其中，⾸次接受到靈的激勵；潛能轉化為實際⼒量。  

物質之所以被比喻為女性，僅因為它接受太陽的光線的感孕，從⽽在其表

⾯（即在最低層⾯）⽣長萬物。另⼀⽅⾯，原初質應被視為基質，絕不能被稱
為有性別的。  


因此，無論在哪⼀個層⾯上，「卵」都代表著永恆存在的未分化物質，嚴
格來說它甚⾄不是物質，⽽是我們所謂的「原⼦」。物質的形體是可毀滅的，
⽽「原⼦」則是絕對不可毀滅的，是「基質」的精髓。這裡所謂的「原⼦」是
指原初的神聖單元，⽽不是現代科學所謂的「原⼦」。


同樣，「胚種」也是⼀種比喻說法；胚種無處不在，就像圓的圓周無處可
尋，⽽中⼼卻無處不在⼀樣。因此，這意味著⼀切胚種，也就是未顯現的⾃
然，是即將顯現的創造⼒——印度教稱之為「梵天」，雖然這在每⼀個層⾯上
都有不同的名字。


問：⺟蓮是永恆的卵還是周期性的卵？

答：是永恆的卵；當第⼀邏各斯的光芒從⺟蓮中潛在的胚種中迸射出來

時，才會變為周期性的。⺟蓮就是宇宙之卵、未來宇宙的⼦宮。在類比上，女
性細胞中的物質胚種不能稱為永恆的；能被稱為永恆的，反⽽是藏於男性細胞
內的胚種，具有潛在的靈。


頌句四：她的⼼還未為被那⼀道光線開啟，因此那光線尚未在幻象之懷中
落為三化四。




「但是，時刻⼀到，她變得能夠接受神之思想（即邏各斯，或世界靈魂的
陽性⾯，阿賴耶）的宇宙電印記——她的⼼便開啟了。」（第⼀卷，第58⾴）


問：神之思想的宇宙電印記，是指更晚期的分化階段嗎？


答：宇宙電作為⼀種獨立的⼒量或實體，是在後期才發展。宇宙電作為形
容詞時，可以廣泛地使⽤；但宇宙電作為名詞或實體，則源⾃邏各斯的宇宙電
屬性。事物必須包含電性原則或元素，才有可能產⽣電。神聖原則是永恆的，
諸神則是周期性的。宇宙電是神之⼼智的⼒量；梵天和宇宙電都是神之⼼智的
不同⾯向。


問：本節經⽂的評註中，講述了進化後期的對應關係，是否意在傳達某種
觀念？


答：正是如此；先前已多次說明，第⼀卷評註探討的是太陽系的進化。這
些經⽂的美妙與智慧就在於，它們可以在七個不同層⾯上解讀。最後⼀個層⾯
是最分化、最粗顯、最物質的層⾯，通過普遍的對應與類比法則，反映了最初
或純靈性層⾯上所發⽣的過程。我在此可以明確指出，最初的經⽂講述的是從
休⽌期中覺醒的過程，並不僅僅涉及太陽系，⽽第⼆卷則只涉及我們的地球。


問：你能說說「宇宙電」這個詞的真正含義嗎？  

答：「宇宙電」是⼀個圖蘭語的複合詞，其含義各式各樣。在中國，

「魄」指的是「動物之魂」，即⽣命之氣。有些⼈認為這源⾃梵語「Bhu」，
意為存在，或者更確切地說，是存在的本質。⽽「⾃⽣者」則同時指梵天和
⼈，意為⾃存、永恆的存在、永恆的氣息。若「實在」是存在的潛能，那麽
「魄」就是存在的能量。不過，這個詞的具體含義完全取決於重⾳的位置。此
外，宇宙電還與宇宙⼼智有關，宇宙⼼智是「七者」之綜合體，也是七位創造
者的智能（我們稱之為宇宙建造者），⽽宇宙電是宇宙⼼智的映像。因此，你
將理解到，在我們的哲學中，⽣命和電是⼀體的。他們說⽣命就是電，那麽在
這個顯現層⾯上，⼀切電和磁現象的本質和根源就是「遍⼀⽣命」。


問：為什麽說荷魯斯和其他「太陽諸⼦」是由「無染之⺟」所⽣？  

答：在最初的分化層⾯上，並沒有性別——此處使⽤「性別」只是為了⽅

便表達——原初物質中潛在地包含著兩性。「⺟親」的根源是物質 ，因此被視
為女性；但物質有兩種。未分化的原初質並非通過時空中的⾏為⽽受孕的，因
為⽣育和創造⼒是其內在屬性。因此，事物從這種內在屬性中產⽣或誕⽣，並
非由它產⽣，⽽是通過它產⽣。換句話說，此屬性使事物能夠通過載體顯現；
⽽在物質層⾯上，⺟性物質並不是主動的起因，⽽只是其他獨立起因的被動媒
介和⼯具。


在基督教的「無染受孕」教義中——這是將形⽽上和靈性概念的物質化
——⺟親⾸先由聖靈感孕，孩⼦是「從」她⽽⽣，⽽不是「通過」她⽽⽣。



「從」意味著有⼀個有限和受條件限制的起點，此⾏為必須發⽣在時空之中。
⽽「通過」則適⽤於永恆和無限，也適⽤於有限。偉⼤氣息貫穿無邊的空間，
它存在於永恆之中，⽽不是「從」永恆中來。


問：三⾓形是如何變成正⽅形，正⽅形⼜如何變成六⾯的立⽅體的？

答：在神秘學和畢達哥拉斯幾何學中，四元數包含了構成宇宙萬物的所有

要素。⼀個點，也就是「⼀」，延伸成⼀條線，即「⼆」；線再擴展成⼀個
⾯，即「三」；⽽這個⾯、三元組或三⾓形，在其上⽅加上⼀個點，就轉化為
⼀個立體，即四元數或「四」。在卡巴拉學中，王冠發出智慧和理解，這⼆者
在印度《往世書》中對應於宇宙⼼智，⽽這個三元組降入物質界後，產⽣了四
字神名、⼗點三⾓形數，以及低等四元組。這個數字既包含了創造⼒，也包含
了被創造的數。⼆元數加倍成為四元數，四元數加倍則形成七元數。從另⼀個
⾓度看，這代表著靈、意志和智⼒活化了低等四個原則。


問：那麽，正⽅形⼜是如何變成六⾯的立⽅體的？

答：當三⾓形的每⼀個點都變為⼆元、即陰陽（雄性或雌性）時，正⽅形

就變成了立⽅體。畢達哥拉斯學派說：「⼀⽣⼀，⼆⽣⼆，於是出現了四元
數，其頂端是⾄⾼單元；形成以平⾯四元數為底的⾦字塔；神聖之光降臨其
上，便形成了抽象的立⽅體。」  


立⽅體的表⾯由六個正⽅形組成，⽽立⽅體展開後就是⼗字架，豎直的
「四」被⽔平的「三」橫杠所穿過；六由此變為七，象徵著⼈的七個原則或畢
達哥拉斯學派中的七種屬性。關於這⼀點，請參考斯⾦納先⽣《度量之源》中
的精彩解釋。


『正如先知們所說，這⼀奧秘在神聖層⾯上演繹過，如今⼜在塵世上重
現。「無瑕天上聖⺟之⼦」（或稱未分化的宇宙原質，即無限的物質）在塵世
上再次誕⽣為「塵世夏娃(地球⺟親)之⼦」——並成為整個⼈類——過去、現
在和未來——因為耶和華（Jod-he-vau-he）是雌雄同體，兼具陰陽。其上，
「⼦」是整個宇宙；其下，「⼦」是⼈類。三元組或三⾓形成為神聖四元數、
完美的正⽅形，並在塵世上成為六⾯的立⽅體。⼤⾯者現在成為⼩⾯者）；或
者如卡巴拉學者所說，「太初者」降臨到亞當卡蒙，是其顯現的載體，⽽後轉
化為四字神名。此時它處於「幻象之懷」，在它與真實世界之間存在著星光
界，這是迷惑⼈類有限感官的巨⼤欺騙者，須通過勝義諦的知識來拯救。』
（第⼀卷，第60⾴）


也就是說，邏各斯變成了四字神名；三⾓形的三變成了四。


問：這裡的星光界是指「幻象」嗎？  

答：當然。《秘密教義》中進⼀步解釋說，實際上只有四個層⾯屬於⾏星

鏈。更⾼的三個層⾯完全是無形的，超出我們的理解範圍。




問：那麽，四元數和四字神名完全不同嗎？  

答：畢達哥拉斯學派起誓的是四元數，不是四字神名，⽽是更⾼等的四元

數。在《創世紀》的開篇章節中，可以發現低等四字神名的線索，包括亞當、
夏娃和變成該隱的耶和華。亞伯象徵⼈類進⼀步的擴展，是更⾼層次的⼈類繁
衍。亞伯是夏娃的女兒，⽽不是兒⼦，象徵著性別的分離；⽽亞伯被殺則象徵
著婚姻。在第四章的結尾，關於塞特的描述也跟⼈類繁衍有關，塞特⽣了⼀個
兒⼦以諾斯，此後⼈們開始被稱為「約德-希-瓦」（Jod-He-Vah），意指男
性和女性，⽽非如《創世記》中翻譯的那樣「呼求主名」。


因此，四字神名其實就是質點「王國」；當新郎來訪塵世上的新娘時，它
就成為了⼈類。四字神名必須經歷低等的七個質點，變得越來越物質化。星光
界位於四元數和四字神名之間。


問：四元數在此處似乎是⽤在兩種完全不同的涵義上？  

答：畢達哥拉斯的真正四元數，是不可⾒單體的四元數，它產⽣第⼀個

點、第⼆個點和第三個點，然後退回到⿊暗與永恆的寂靜中；換句話說，此四
元數就是第⼀邏各斯。如果從物質層⾯來看，四元數也代表低等四元組，即⾁
體或物質的⼈。




會議六  


第三節 


頌句⼀：第七永恆的最後⼀次振動穿越無垠，⺟親膨脹，由內⽽外擴展，
如蓮花初綻。


『「第七永恆」這⼀看似⽭盾的表達，將不可分割者加以分割，在秘傳哲
學中是被認可的。秘傳哲學將無盡的永續分為無制約的永恆普遍時間，以及有
制約的時間（片段時間）。前者是無限時間的抽象或本體，後者則是其現象，
周期性地顯現，作為宇宙⼼智（受限於顯現期的普遍智能）的結果。』（第⼀
卷，第62⾴）


問：時間的開始（有別於「永續」），是否對應於顯現的邏各斯出現？

答：當然不可能在此之前。「第七次振動」既適⽤於第⼀邏各斯（未顯現

的），也適⽤於顯現的邏各斯——前者超越時空，後者則在時間開始時出現。
只有當「⺟親膨脹」時，分化才開始，因為當第⼀邏各斯通過原始、未分化的
物質輻射時，混沌中尚無任何活動。「第七永恆的最後⼀次振動」是宣告黎明
的第⼀次振動，也與第⼀或未顯之邏各斯的同義。在此階段還沒有時間。開始
之時既無空間，也無時間；但⼀旦分化開始，⼀切便處於空間與時間之中。在
散發出原初輻射或第⼆邏各斯時，它是潛在的「⽗-⺟」；⽽當第三或顯現的
邏各斯出現時，它就成為了處女⺟體。「⽗與⼦」在世界各地的神譜中都是⼀
體的；因此，此處出現的既能對應未顯現邏各斯，也能對應顯現的邏各斯，⼀
個在「第七永恆」之初，另⼀個在其終結。


問：那麽，是否可以說，⾃從第⼆邏各斯或稱「未顯-已顯邏各斯」出現
時，時間就已經存在了？


答：絕對不是，應是從第三邏各斯顯現開始。正如剛才所說明的，⼆者之
間的巨⼤差別就在這裡。「最後的振動」始於時空之外，結束於第三邏各斯出
現之時，此時才開始有時間和空間，即周期性的時間。第⼆邏各斯兼具第⼀和
第三邏各斯的本質或屬性。第⼀邏各斯沒有任何分化；當第⼆邏各斯出現時，
才開始在潛在的「世界-思想」中分化，並在第三邏各斯獲得完全的表達，也
就是「話語」成⾁⾝。


問：「輻射」和「散發」這兩個術語在《秘密教義》中有何區別？

答：在我看來，這表達了截然不同的兩個概念，是對原本術語最好的詮

釋；但如果按普通意義理解，就會錯過其中的思想。所謂「輻射」，是⼀種無
意識且⾃發的發射，是某種事物⾃然⽽然的作⽤；⽽「散發」則是某物持續不
斷地、有意識地發出另⼀種事物。正統的神秘學家甚⾄會說，花香是「有意識



地」從花中散發出來的——雖然對外⾏⼈來說似乎很荒謬。絕對者可以輻射，
但不能散發。其中⼀個區別在於，輻射遲早會被收回，⽽散發則會不斷衍⽣出
新的散發物，並且完全分離和分化。當然，在時間周期的終結時，散發物也會
被收回到遍⼀絕對者中；但在整個變化周期中，散發物會持續存在。⼀物從另
⼀物散發⽽出，從某種⾓度看，散發等同於進化；⽽「輻射」——當然指前宇
宙時期——則像是⼀張紙在放⼤鏡下被點燃的瞬間作⽤，⽽太陽對此⼀無所
知。當然，只是因為沒有更合適的詞才採⽤這兩個詞。


問：星光界存在著原型是什麽意思？（第⼀卷，第63⾴）

答：這裡的「星光界」是⼀個⽅便的說法，指的是阿卡莎領域，或通過神

之意念顯現的原初之光。在此情形下，後者意味著普遍神之⼼智，映射在空間
或混沌之⽔中，即星光界流體，這是反射並顛倒更⾼層⾯的鏡⼦。在「絕對思
想」或「神之思想」中，⼀切都已存在，從未有過不存在的時刻；⽽神之意念
受到宇宙顯現期的限制。阿卡莎的領域是未分化的本體和抽象空間，未來將被
原初意識的領域所占據。然⽽，在奧秘哲學中，這有多個層次，實際上有「七
個領域」。第⼀個是潛在意識的領域，與第⼀和第⼆未顯現的邏各斯同時存
在。這就是《約翰福⾳》中所說的「光照在⿊暗裡，⿊暗卻不理解」。當第三
邏各斯顯現的時刻到來時，從潛在的可能性中，便會輻射出⼀個較低層次的分
化意識領域，即宇宙⼼智，也就是所有具感知的禪那主總和，其中宇宙電是客
觀層⾯的代表，⽽⼼智之⼦則是主觀層⾯的代表。星光界就是反映三個⾼等意
識層⾯的鏡⼦，位於塵世層⾯之上；因此，星光界不會超越第四層⾯，因為從
此開始就是阿卡莎的領域。


星光界和阿卡莎之間有⼀個重⼤區別，必須記住：阿卡莎是永恆的，星光
界是周期性的。星光界不僅隨著宇宙顯現期⽽變化，也隨著每⼀個⼦周期和⾏
星周期（或輪次）⽽變化。


問：那麽，原型是否存在於比星光界更⾼的層⾯？

答： 事物的原型或理念⾸先存在於神聖永恆意識的層⾯上，然後被反映

並顛倒映射到星光界中。星光界也在其低等個體層⾯上，反映著塵世⽣活，並
將其記錄在「⽯板」上。因此，星光界被稱為幻象。我們正是從此處獲得原
型。因此，通靈者或先知若無法超越這個幻象層⾯，就永遠無法看到真理，只
會沈溺於⾃我欺騙和幻覺的海洋中。


問：那麽，真正的阿卡莎是什麽？

答：阿卡莎是永恆的神聖意識，本⾝無法分化、沒有屬性、也無法⾏動；

只有其反映或映射出來的事物才會⾏動。阿卡莎是無制約、無限的，無法與有
限、有制約的事物產⽣關係。星光界就是諾斯替教徒所謂的「中界」，索菲婭·
阿查莫特位在此，她是七位塵世靈或建造者的⺟親，這些靈未必都是善良的，
諾斯替教徒將耶和華也歸於其中，稱他為伊爾達巴奧斯）。（不應將索菲婭·阿
查莫特與神聖的索菲婭混淆。）阿卡莎與星光界中的原型，可以比作橡⼦中的



胚種。橡⼦不僅⾃⾝包含未來橡樹的星光體，還隱藏著胚種，能孕育出無數形
態的樹。樹潛在於橡⼦中，具體發展則取決於外部環境、物理⼒量等因素。


問：但這如何解釋植物界無窮無盡的多樣性呢？

答：植物的各種變異，是同⼀道光線在不同層⾯上分解的結果。當這道光

線穿越七個層⾯時，在每⼀層都分解為成千上萬的光線，直到形體世界，每⼀
條光線在其⾃⾝的層⾯上，⼜分化為⼀種智能體。因此，每⼀種植物都有其智
能，或者說有其⾃⾝的⽣命⽬的，並在⼀定程度上擁有⾃由意志。⾄少這是我
的理解。儘管每⼀株植物都能感知，並擁有⾃⾝種類的意識，植物可以是接受
性的，也可以是非接受性的。除此之外，神秘學告訴我們，每⼀株植物——無
論是參天⼤樹，還是最微⼩的蕨類或草葉——在此層⾯上都有⼀個元素精靈，
植物只是元素精靈在此界的外在衣裳。因此，卡巴拉學者和中世紀玫瑰⼗字會
成員總是在談論元素精靈。在他們看來，萬物皆有元素精靈。


問：元素精靈、禪那主與禪那佛之間有什麽區別？

答：區別非常⼤。元素精靈只與四⼤塵世元素相關，並且只屬於⾃然界中

較低的兩個界——礦物界和植物界，可以說分別在其中「礦物化」和「植物
化」。可以⽤印度教術語「天神」來稱呼它們，但不能稱為「禪那主」。元素
精靈擁有某種普遍智能，⽽禪那主則具備超感官的智⼒，各有其獨特類型。⾄
於禪那佛屬於最⾼層次的神聖（或全知）智能，或許最接近於天主教中的⼤天
使。


問：原型是否會在星光界的不同層⾯上進化？

答：你可以⽤橡樹種⼦的進化作比喻。⼀個橡⼦可以長成⼀棵橡樹，⽽這

棵樹可能有成千上萬種形態，彼此不同。這些形態都蘊藏在橡⼦之中，雖然樹
最終呈現的形態取決於外部環境，但亞⾥⼠多德所謂的「物質的缺如」，其實
早已存在於星光界波動中。橡樹的本體種⼦存在於星光界之上的層⾯；在星光
界中存在的只是其主觀影像。橡樹的⽣長，是星光界中原型發展的結果，這種
發展是從⾼層到低層⾯逐步進⾏的，直到在最低層⾯凝聚和發展形體。根據吠
檀多學派的說法，每⼀株植物都有其業⼒，其⽣長正是業⼒的結果，這⼀現象
也由此得到解釋。這種業⼒來⾃低等禪那主，他們規劃並引導樹⽊的⽣長。


問：顯現期真正的含義是什麽？

答：其真正含義是「兩個摩奴之間的時期」。在「梵天的⼀天」中有⼗四

位摩奴，共⼀千個「⼤時代」(每個⼤時代由四個時代組成)。分析「摩奴」⼀
詞，東⽅學者認為這源⾃「Man」，意為「思考」，因此摩奴即「思考的⼈」。
但在密傳上，每⼀位摩奴是特定周期或輪次的擬⼈化守護者，只是「神之思
想」的⼈格化概念（類似赫爾墨斯的⽪曼德）。因此，每位摩奴都是特定的神
靈，在其存在周期或顯現期中，創造和塑造⼀切顯現事物。




問：摩奴是否也視為⼈類意識統⼀體的⼈格化，還是指神之思想在顯現期
時的個體化？


答：兩者皆是，因為「⼈類意識」只是神的⼀個光芒。我們的⼼智或⾃我
源⾃宇宙⼼智，並被比喻為宇宙⼼智之⼦。毗婆娑多摩奴（即我們第五根種族
及⼈類的摩奴）是種⼈格化，主要代表第五根種族有思維能⼒的⼈類，因此被
描繪為最年長的太陽之⼦和火祖先。由於「摩奴」⼀詞源⾃「Man」，意為「思
考」，其含義就很清楚了。⼤腦中的思想是無窮無盡的。因此，摩奴本⾝就是
⼀切思維形式的潛⼒源泉，從⽽在塵世上發展出來。在外傳教義中，他是此地
球的起源，⼈類由他和他的女兒伊拉⽽⽣；他是⼀個統⼀體，包含了⼀切多樣
性及其變化。每⼀個顯現期都有其獨特的摩奴，⽽從這個摩奴⼜會衍⽣出各種
摩奴，或稱為所有劫中的⼼智體。可以將此比作⽩光，包含所有其他光線，通
過分化與進化的棱鏡⽽⽣出各種⾊彩。但這屬於秘傳與形⽽上學的教義範疇。


問：是否可以說，摩奴之於顯現期，就如同第⼀邏各斯之於宇宙顯現期？

答：如果你願意，可以這樣說。


問：是否可以說摩奴是⼀個個體？

答：從抽象意義上當然不能這麼說，但在類比上可以。摩奴是所有⼼智體

的綜合體，是⼀種單⼀的意識，如同⼈體由許多不同的細胞組成，每個細胞都
有不同的意識，但整體上是「⼈」的統⼀意識。但這種統⼀意識，並不是單⼀
的意識，⽽是⼈所吸收的成千上萬種意識的反映。


然⽽，摩奴並不是真正的個體，它代表的是整個⼈類。也可以說，摩奴是
祖靈 (⼈類始祖) 的通⽤名稱。正如我所⽰，他們來⾃⽉球鏈。他們孕育了⼈
類，因為他們成為最初的⼈類後，進化⾃⼰的影⼦——也就是其星光體——來
繁衍後代。他們不僅孕育了⼈類，也孕育了動物和其他所有⽣物。《往世書》
提到了偉⼤的瑜伽⼠，也是此含意，有的⽣出了蛇類，有的⽣出了⿃類等等。
正如⽉亮從太陽獲得光芒⼀樣，⽉球祖靈的後代也從「太陽之⼦」獲得更⾼的
⼼智之光。你們要知道，毗婆娑多摩奴是宇宙⼼智的化⾝或⼈格化，由宇宙⼼
智派遣，來引領和指導有思考能⼒的⼈類不斷前進。


問：我們了解到，此輪次圓滿的⼈類會成為下⼀顯現期中的禪那佛和指導
統治者。那麽，摩奴與諸禪那佛之間有什麽關係？


答：在外傳教義中，兩者沒有任何關係。但我可以告訴你，禪那佛與塵世
層⾯低等實際運作毫無關聯。舉個例⼦：可以將禪那佛比作偉⼤統治者。假設
統治的只是⼀個家庭：這位偉⼤統治者不會直接參與廚房女僕的臟活。⾼等天
界存在逐漸演化出低等禪那主，變得越來越凝聚和物質化，直到此⾏星鏈，其
中包括摩奴、祖靈和⽉球祖靈。正如我在《秘密教義》第⼆卷中所展⽰的，這
些祖靈的任務就是孕育⼈類。他們通過投射⾃⼰的影⼦來完成這⼀點，最初的
⼈類（如果能稱之為⼈類的話）就是⽉球祖靈的星光體影像，在最初無形的⾝



體上，物質構建起⾁體。第⼆根種族逐漸成形，但仍無性別。到了第三根種
族，變得雌雄同體，之後才最終分化，⼈類的繁衍⽅式才變得多樣化。


問：那麽，你解釋了顯現期是「兩位摩奴之間」是什麽意思？

答：這僅僅表⽰⼀個活動的時期，並沒有特定或明確的含義。你需要根據

上下⽂來理解顯現期的含義，同時要記住，適⽤於⼩周期的解釋同樣也適⽤於
⼤周期，反之亦然。


問：這裡所謂的「⽔」是純粹象徵性的，還是在元素演化中有所對應？
（第⼀卷，第64⾴）


答：必須非常⼩⼼，不要把宇宙性元素和塵世元素混淆。同樣，塵世元素
也不是指我們所知的化學元素。我會將普遍宇宙性的元素稱為塵世元素的本
體，並補充說，宇宙的範圍並不限於我們的⼩⼩太陽系。


⽔是第⼀個宇宙元素，「⿊暗」和「混沌」這兩個詞也⽤來表⽰此「元
素」。物質有七種狀態，其中三種通常為⼈所知，即固態、液態和氣態。宇宙
和塵世上的⼀切事物都是這七種狀態的不同變化。但我無法⽤你們不熟悉的術
語來表達，否則你們無法理解。因此，「⽔」，即哲學家所說的「熱⽽濕的原
則」，⽤來指尚未成為固體的東⻄，或者說尚未具備物質堅固性。在以太、火
和空氣之後，「⽔」⼜作為「元素」，使這更加難以理解。然⽽，以太本⾝包
含了其他所有元素及其屬性，這正是物理科學所假設的媒介；此外，以太是阿
卡莎最低等的形態，是遍⼀媒介和普遍元素。因此，此處的「⽔」指的是前宇
宙狀態下的物質。


問：元素與元素精靈之間有什麽關係？

答：就像⼟與⼈類的關係⼀樣。⾁體⼈是⼟的精華，同理，空氣、火或⽔

的元素精靈（分別稱為風精靈、火精靈、⽔精靈等）則是其特定元素的精華。
每⼀種基質和物質的分化都會產⽣⼀種智能的⼒量，這就是玫瑰⼗字會所稱的
元素精靈或⾃然精靈。每個⼈都能相信⾃⼰創造出的元素精靈存在。但此類元
素精靈只存在於我們的想像之中，是⼀種智能，⼀種⼒量，善或惡，但其形態
和屬性都是我們⾃⼰賦予的，同時其智能也來源於我們⾃⾝。


問：「處女卵」和「永恆之卵」是同⼀個東⻄，還是分化的不同階段？

答：「永恆之卵」是在消融狀態或零狀態下的分化前階段；因此，在分化

之前，既沒有屬性，也沒有特質。⽽「處女卵」則已經具備了特性，因此是分
化過的，儘管兩者本質上相同。在抽象的本質上，沒有任何事物能與其他事物
分離。但在幻象的世界、在有形分化的世界中，⼀切事物，包括我們⾃⼰，似
乎都是彼此分離的。




會議七  


第三節（續）  


頌句⼆ ：振動掠過，迅疾地（同時）觸及整個宇宙；以及居於⿊暗中的
胚種：那是在⽣命沈睡之⽔上呼吸（移動）的⿊暗。


問：我們應如何理解「振動觸及整個宇宙以及胚種」這句話？

答：⾸先，必須先定義所⽤的術語，因為此處語⾔完全是象徵性的。「宇

宙」並不是指有形的宇宙或世界，⽽是指無形的空間，即未來將要顯現宇宙的
載體。這個空間等同於「空間之⽔」，對我們來說是永恆的⿊暗，實際上就是
梵。簡⽽⾔之，整段頌句講的是還未有任何顯現之前的「時期」。同理，「胚
種」——胚種是永恆的，是未分化原⼦，未來形成物質——與空間是⼀體的，
和空間⼀樣無限、不可毀滅，也和空間⼀樣永恆。⾄於「振動」則對應於
「點」，即未顯現的邏各斯。


還需補充⼀個重要的解釋。在《秘密教義》中，採⽤了⼤量的比喻和類
比。例如，「⿊暗」通常指未知的整體或絕對性。與永恆的⿊暗相比，第⼀邏
各斯無疑是「光」；但與第⼆或第三邏各斯、即已顯現的邏各斯相比，第⼀邏
各斯則是「⿊暗」，⽽後者才是「光」。


頌句三：⿊暗放射光明，光明將⼀縷孤獨的光線投射入⽔中——⺟性深
淵。那道光線穿透處女卵；光線使永恆之卵震顫，並釋放出非永恆（周期性）
的胚種，凝聚成世界之卵。


問：為什麽說光明將⼀縷孤獨的光線投射入⽔中？這道光線與三⾓形有何
關聯？


答：在這個層⾯上，無論光線看起來有多少條，當它們回歸本源時，最終
都會歸於⼀體，就像七⾊光譜其實都源⾃、並最終歸於⼀束⽩光⼀樣。同理，
這⼀縷孤獨的光線，只是在幻象的層⾯上擴展為七條光線（以及無數的細
分）。這與三⾓形相關，因為三⾓形是第⼀個完美的幾何圖形。正如畢達哥拉
斯所說，頌句也提到，光線（即畢達哥拉斯的「單體」）從「無處」降下，如
流星般穿越非存在的層⾯，進入第⼀個存在的世界，誕⽣出數字⼀；然後向右
分⽀，產⽣數字⼆；再轉向形成底邊，⽣成數字三；最後再次上升回數字⼀，
並從此處消失於非存在的領域，如畢達哥拉斯所展⽰的那樣。


問：為什麽畢達哥拉斯的教義會出現在古印度哲學中？




答：因為這些畢達哥拉斯的教義源⾃印度，在古籍中他被稱為「希臘導
師」。因此我們看到，三⾓形是最初的分化，但其三條邊實際上都是由同⼀束
光線描繪⽽成。


問：「非存在的層⾯」這個詞真正的含義是什麽？

答：在使⽤「非存在的層⾯」這個詞時，需要記住，對我們⽽⾔，此層⾯

是非存在的領域，但對於比我們更⾼的智能體⽽⾔，卻是存在和物質的領域。
就連太陽系中最⾼的禪那主，也無法理解更⾼體系中存在的事物，即七重宇宙
層⾯的第⼆層⾯；⽽對於存在於永遠不可⾒宇宙的事物⽽⾔，這⼀層⾯則完全
是主觀的。


頌句四：（然後）三（即三⾓形）化為四（即四元組）。光輝精質成為七
內七外。光輝之卵（⾦卵），其內為三（即梵天或毗濕奴的三重本體，三種狀
態），在「⺟親」深處凝結並擴散成乳⽩⾊的凝塊，是在⽣命之洋中⽣長的
根。


問：光輝精質與光輝之卵是同⼀個東⻄嗎？什麽是⽣命海洋中⽣長的根？

答：光輝精質、光輝之卵或稱梵天的⾦卵，三者是相同的。⽣命海洋中⽣

長的根，指的是潛能，能將普遍、主觀、無處不在但同質的種⼦（即永恆本
質，蘊含抽象⾃然的潛⼒）轉化為客觀的、分化的物質。⽣命海洋，根據吠檀
多哲學的術語——如果我沒記錯的話——指的是「遍⼀⽣命」，指的是超然的
⾄⾼靈；⽽當我們談及物質和動物的「⽣命之息」或稱分化的靈魂時，則稱為
「個體靈魂」。簡⾔之，此⽣命賦予了⼀切存在，包括原⼦與宇宙、分⼦與⼈
類、動物、植物及礦物。


「光輝精質在空間深處凝結並擴散。」從天⽂學⾓度來看，這很容易解
釋：這就是銀河，即世界之質或原初物質的最初形態。


問：光輝精質、銀河或世界之質，能被分解為原⼦嗎？還是說它是非原⼦
的？


答：如果你所說的原⼦是指分⼦的話，在宇宙前的狀態下，當然是非原⼦
的；因為原⼦只是⼀個數學點，並非物質，也不適⽤於物質，甚⾄不適⽤於實
體。真正的原⼦在物質層⾯上並不存在。點的定義是有位置，但在神秘學中，
這種「位置」不能按通常意義理解；因為真正的原⼦超越了空間與時間。分⼦
這個詞實際上只適⽤於我們的地球及其層⾯；⼀旦進入地球內部，甚⾄在地球
鏈的其他星球上，物質的狀態就完全不同，不再是分⼦狀態。原⼦處於永恆狀
態，即使是⼤天使之眼也無法⾒到；只有在特定的⽣命周期內，才會對其顯
現。粒⼦或分⼦並非永恆存在，⽽是周期性地顯現，因此被視為幻象。


世界之質通過不同層⾯⾃我活化，只有在進入可⾒或客觀宇宙的存在層⾯
時，才變成恒星或分⼦。




問：在神秘學中，以太可以說是分⼦狀態的嗎？

答：這完全取決於「分⼦」這個詞的定義。在以太最低的層⾯與星光界交

融之處，可以說是其⾃⾝層⾯上的分⼦；但對我們來說則不是。科學所推測的
以太，其實是阿卡莎最粗顯的表現，但對於我們這個層⾯的凡⼈⽽⾔，以太是
星光界的第七原則，比「輻射物質」⾼出三個層次。當以太滲透或活化某物
時，可能呈現分⼦狀態，因為它會採取該物的形式，其原⼦會活化該物的粒
⼦。我們或許可以稱物質為「結晶的以太」。


問：那麽，原⼦究竟是什麽？

答：原⼦可以比作（對神秘學者來說也確實是）⼀個物體的第七原則，或

者更準確地說，是⼀個分⼦的第七原則。物理或化學的分⼦是由無數更細微的
分⼦組成，⽽這些⼜由無數更細微的分⼦構成。以鐵分⼦為例，如果將其分解
到不再是分⼦狀態，它就會立刻轉化為其七個原則之⼀，即星光體；⽽第七個
原則就是原⼦。鐵分⼦在分解前後，就如同⾁體在死亡前後⼀樣。除了⾁體外
的原則都仍存在。當然，這屬於神秘煉⾦術的範疇，⽽不是現代化學。


問：印度神話中「攪拌乳海」和「豐饒之⽜」的寓意是什麽？它們與「天
界之戰」有何對應關係？


答：此過程始於「非存在」狀態，並以宇宙休⽌期的結束為終點，很難⽤
幾句話甚⾄幾卷書來解釋。這只是寓⾔性的描述未⾒未知的原初智能 (即神秘
學中的原⼦，梵天本⾝也被稱為原⼦)，這在無邊的原始光輝精質之海中，進⾏
塑造和分化。「攪拌乳海」與「天界之戰」之間的關係和對應，是⼀個極其深
奧且冗長的話題。以最基礎的象徵意義來說，這場「天界之戰」是永恆進⾏
的。分化即對立，是對立⾯的平衡；只要分化存在，就會有「戰爭」或⾾爭。
當然，這場戰爭有不同的階段和層⾯，比如天⽂學上的、物理上的。每⼀個在
顯現期中誕⽣的存在，無論是⼗四位主宰此顯現周期的根摩奴和種摩奴，還是
由他們衍⽣出的無數⼒量（無論是⼈類還是其他），都存在「天界之戰」，也
存在地上的⾾爭。萬物都在不斷地調整和協調，因為⼀切都趨向於和諧與平
衡；事實上，只有在實現這種平衡後，事物才能成形。構成我們⾝體的元素和
粒⼦也在持續不斷地「戰爭」中，相互排擠、每時每刻都在變化。在眾神「攪
拌乳海」時，出現了那伽並偷走了⽢露（永⽣之⽔），於是眾神與阿修羅（非
神者）之間爆發了戰爭，眾神⼀度落敗。這寓意著宇宙的形成和原初物質的分
化。但你要記住，這只是宇宙⽣成學層⾯的解釋——七重含義中的⼀種。「天
界之戰」還直接涉及⼈類智⼒原則的進化，這是其形⽽上學的鑰匙。


問：為什麽會在這些經⽂中⼤量使⽤數字？為什麽數字在世界各⼤經典
——如《聖經》和《往世書、畢達哥拉斯和雅利安智者的著作中——被如此廣
泛地運⽤？其中的奧秘究竟是什麽？


答：法國⽂學家巴爾紮克未意識到⾃⼰是的神秘主義者，他曾說過，數字
之於⼼智，如同之於物質，都是「不可理解的媒介」。但我會這麼回答——也



許對外⾏⼈如此，但對啟蒙者絕非如此。正如這位偉⼤的作家所認為的，數字
既是⼀個實體，同時也是我們所謂的「⼀切」所發出的氣息（他稱此「⼀切」
為「神」）；正是這種氣息才能組織物質宇宙，「⼀切的形態都只能通過神獲
得，是數字的結果。」（第⼀卷，第66⾴）柏拉圖說：「神以幾運作。」


問：數字在什麽意義上能被稱為「實體」？

答：當指的是智能實體時；若將數字當作普通的數字，那當然不是實體，

⽽只是象徵性的符號。


問：為什麽說「光輝精質」成為七內和七外？

答：因為在顯現層⾯上它有七個原則，在未顯現層⾯上也有七個原則。以

類比推理，並應⽤古老的神秘學格⾔：「其上如其下。」


問：「非存在」的層⾯也是七重的嗎？

答：毫無疑問是的。在《秘密教義》中所說的未顯現層⾯，是從有限智⼒

的⾓度來看才是未顯現或「非存在」；對更⾼的智能體⽽⾔，這些是顯現的層
⾯，如此類推，直⾄無窮，類比法則始終適⽤。




會議八 

 


第三節（續）


「根仍在，光仍在，凝乳仍在，⽽歐伊阿歐呼 (OEAOHOO) 依然是
⼀。」


問：這些「仍在」是什麽意思？

答：這只是意味著，無論顯現出多少的多樣性，本質上依然是⼀體。換句

話說，這些只是同⼀元素的不同⽅⾯；並非指它們仍未分化。


「凝乳是最初的分化，很可能也指那被視為「銀河」起源的宇宙物質——
也就是我們所知的物質。根據從原初禪那佛所獲得的啟⽰，這種「物質」在宇
宙周期性沈睡期間，達到了完美菩薩之眼所能感知的極致稀薄狀態——這種根
本且冷靜的物質，在宇宙運動⾸次甦醒時，散布在太空中；從地球上看去，呈
現為團塊和簇狀，就像稀⽜奶中的凝乳。這些就是未來世界的種⼦，「星辰之
質」。」（第⼀卷，第69⾴）


問：銀河的物質組成與我們所熟知的物質是否有著不同的分化狀態？

答：我完全相信如此。銀河是孕育恒星、⾏星及其他天體的物質倉庫。此

種狀態的物質在地球上並不存在；但地球上已存在的分化物質，也存在於其他
⾏星上，反之亦然。但據我理解，物質從銀河的狀態到達⾏星之前，必須經過
許多分化階段。好比說，太陽系內的物質狀態與太陽系外或更遠處的物質狀態
完全不同。


問：星雲和銀河之間有區別嗎？

答：我認為這兩者的區別，就如同公路與其上⽯泥之間的區別。當然，銀

河的物質與各種星雲的物質之間必然存在差異，⽽星雲之間也彼此不同。但在
你們所有科學計算和測量中，必須考慮所⾒天體的光是否為反射光，以及地球
⼤氣所造成的視覺錯覺，使得距離計算絕不可能完全準確。此外，此錯覺還會
徹底改變我們對天體所含物質的觀測，很容易誤以為這些物質的構成與地球相
似。無論如何，這就是⼤師們教導我們的內容。


頌句六：⽣命之根存在於不死之海（⽢露）的每⼀滴⽔中，⽽這片海洋是
光輝的光明，是火、熱與運動。⿊暗消失了，不復存在。它消融於⾃⾝的本質
之中——火與⽔之體，⽗與⺟之體。


問：「火」這個詞在宇宙不同層⾯上有哪幾種含義？




答：火是五⼤元素中最神秘、最神聖的⼀個。因此，僅僅解釋火在我們這
個層⾯上的各種含義，不涉及其他層⾯，這就已經非常艱難，⽽且對絕⼤多數
⼈來說難以理解。火是光之⽗，光是熱與氣（⽣命之氣）的⺟體。如果說絕對
的神被稱為⿊暗或暗火，那麽光，作為其最初的產物，確實就是第⼀個有⾃覺
的神。因為，光在其原初根源中，不正是照亮世界、賦予⽣命的神嗎？光，是
從抽象變為現實的存在。沒有⼈⾒過真正的、原初的光；我們所⾒的，只是其
破碎的光線或反射，這些光線在降入形體和物質時會變得越來越稠密、越來越
暗淡。因此，「火」這個詞涵蓋了「⼀切」。火是無形的神，是「⽗」；⽽顯
現的光是「⼦」，也是太陽。從奧義上說，火就是以太，⽽以太源於運動，運
動則是永恆的⿊暗、不可⾒之火。光使⼀切運動，並主宰⾃然中的⼀切，從最
⾼的原初以太到空間中最微⼩的分⼦。運動本⾝就是永恆的，在顯現的宇宙
中，這是所謂電、伏打電、磁、感知 (無論是道德上的還是⽣理上的)、思想、
甚⾄⽣命的本源與終極。因此，在我們這個層⾯上，火只是運動或⽣命的顯
現。


玫瑰⼗字會稱所有宇宙現象為「有⽣命的幾何」。火哲學家們說，每⼀種
極性功能都只是重覆原始極性。運動產⽣熱，⽽運動中的以太就是熱。當運動
減緩時，就產⽣了冷，因為「冷是以太的潛在狀態」。因此，⾃然主要有三種
正⾯和三種負⾯狀態，由原初之光所綜合。三種負⾯狀態是：（1）⿊暗（2）
寒冷（3）虛空。三種正⾯狀態是：（1）光（在我們這個層⾯上的（2）熱
（3）⼤⾃然萬物。因此，可以稱火為宇宙的統⼀體。純粹的宇宙之火（可以
說沒有燃料）就是普遍性的神；因為宇宙之火，或它所引發的熱，就是⾃然中
每⼀個顯現的物質原⼦。潛在的火蘊含在宇宙中任何事物、任何微粒。


問：那麽，火可以被視為第⼀元素嗎？  

答：當我們說火是元素之⾸時，只是指可⾒宇宙中我們通常所知的火。在

我們宇宙的最⾼層⾯上，比如A星球或G星球的層⾯上，火在某種意義上其實只
是第四元素。神秘學家、中世紀玫瑰⼗字會成員，甚⾄中世紀的卡巴拉學者認
為，普遍神對於⼈類的感知是⿊暗，甚⾄對於最⾼「天使」的感知也是⿊暗，
⽽從這種⿊暗中，透過以下形式顯現出來：（1）重量（混沌，在其原始狀態下
成為以太）；（2）光；（3）熱；（4）火。


問：我們所能認知最⾼形式的火——太陽，與您所解釋的「火」之間是什
麽關係？  


答：在我們這個層⾯上，太陽甚⾄不是「太陽之火」。我們所⾒的太陽本
⾝並未給予我們任何東⻄，因為它只是⼀個映像；它是⼀束電磁⼒，是無數
「宇宙電之結」中的⼀個。宇宙電被稱為「原初光之線」，如同阿⾥阿德涅在
混沌物質迷宮中的「線團」。這條線穿越七個層⾯，在各層⾯打結。每個層⾯
⼜各有七重，因此共有四⼗九種神秘⼒量和物理⼒量，較⼤的結形成恒星、太
陽和星系，較⼩的結則形成⾏星等等。




問：太陽在哪些⽅⾯是⼀種幻象？  

答：我們太陽的電磁結既不可觸摸，也沒有空間維度，甚⾄不像我們所知

的電那樣具有分⼦結構。太陽會吸收與汲取太陽系內的所有對象並靈性化，⽽
未向外釋放任何⾃⾝之物。因此，若有⼈說太陽之火正在被消耗並逐漸熄滅，
這是荒謬之⾔。太陽只有⼀個明確的功能：它為所有在其光照下呼吸和⽣存的
⽣命體，提供⽣命的脈動。太陽是太陽系跳動的⼼臟，每⼀次跳動都是⼀次⽣
命的脈沖。但這個⼼臟是不可⾒的：沒有任何天⽂學家能看到它。對於隱藏在
此⼼臟中的事物，以及我們所感受到和看到的表⾯火焰和光芒，⽤⼀個比喻來
說，他們就如同神經，控制太陽系肌⾁，且這些神經在⾝體之外。這種脈沖不
是機械性的，⽽是⼀種純粹的靈性、神經性的沖動。


問：你提到了「重量」，這與引⼒有什麽關係嗎？

答：這裡所說的「重量」，指的是神秘學意義上的吸引與排斥的⼒量。這

是分化的屬性之⼀，也是宇宙的普遍特性。物質在不同狀態下的相互吸引與排
斥，可以解釋彗星尾巴在接近太陽時所呈現的狀態（僅依靠「萬有引⼒定律」
不⾜以解釋）；因為彗尾的表現明顯與傳統引⼒假說相反。


問：在這個語境下，⽔是什麽意思？

答：⽔的原⼦量顯⽰它由九分之⼀的氫（你知道，氫是⼀種極易燃的氣

體，所有有機體都離不開它）和九分之八的氧（氧與其他物質快速結合時會燃
燒）組成。那麽，⽔便是原初⼒量或火的⼀種冷卻、潛在、流動的形態。火與
⽔的關係，正如靈與物質的關係。


頌句七：看啊，弟⼦，⼆者所⽣的光輝之⼦，無與倫比的燦爛榮耀——明
亮的空間，是⿊暗空間之⼦，從⼤⿊⽔的深處浮現出來。他就是歐伊阿歐呼，
年輕者，***（今⼈稱為觀世⾳）。他如太陽般閃耀，是智慧的熾熱神龍。⼀為
四，四⼜合三，其結合⽣出七，七⼜成為三⼗（三乘⼗）的群體與眾⽣。看他
揭開幕布，從東到⻄展開。他遮蔽上⽅，只讓下⽅顯現為⼤幻象。他為光輝者
（星辰）標定位置，將上⽅（空間）化為無邊的火海，將遍⼀顯現的（元素）
化為⼤⽔。


觀世⾳與觀⾳在這裡分別象徵火與⽔。這兩位神祇在最初的顯現中，是⼆
元或雙重的神，具有雌雄同體的本質，即靈與物質。


問：在「歐伊阿歐呼」、「年輕者」、「觀世⾳」、「觀⾳」、「⽗-
⺟」、「火和⽔」、「明亮空間和⿊暗空間」等詞中，哪些詞對應到三邏各斯？


答：每個⼈都必須⾃⼰去推敲。『觀世⾳為光輝者（星辰）標定位置，並
將上⽅的空間變為無邊的火海，⽽顯現者則化為⼤⽔。』請仔細思考這句話。
這裡的「火」代表隱藏的靈，「⽔」是其後裔，即塵世上的濕氣或創造性元
素，是外在的表層，也是內在創造性或演化性原則，或最深層的原則。幻象論
者可能會說「在其上」。




問：最年輕者歐伊阿歐呼從東到⻄掀起的「幕布」是什麽？

答：現實的幕布。他讓此幕布消失，得以向觀眾展⽰存在舞台上的幻象、

布景和演員，即幻象宇宙。


問：「上⽅空間」和「無邊火海」指的是什麽？

答：「上⽅空間」其實是「內在的空間」，雖然這聽起來有些悖論，因為

在無限中沒有上也沒有下；但各層⾯是從內向外逐步凝固的。實際上，這指的
是宇宙從其消融（零點）狀態⾸次顯現時的樣⼦——無邊的靈或稱「火海」。


問：「⼤⽔」是否就是「⿊暗運⾏其上的⽔」？

答：此處說⿊暗「運⾏」是不正確的。絕對的⿊暗，或稱永恆的未知，不

可能主動運作，「運⾏」意味著⾏動。即使在《創世紀》中，⿊暗在深淵之
上，但在⽔⾯運⾏的是「上帝的靈」。在密傳含義上，這意味著在太初，無限
者還沒有形態，混沌或外部空間仍是虛空，只有⿊暗（即梵）存在。然後，在
第⼀道曙光的照射下，「上帝的靈」（第三邏各斯或那羅延，在輻射出第⼀和
第⼆邏各斯之後）開始在「⼤⽔」——即「深淵」之上運⾏。因此，若要準確
表達，問題應為：「⼤⽔是否就是所謂的⿊暗？」回答是正確。時間天鵝有雙
重含義。外傳上，是指梵天，他是天鵝，「⼤⿃」，是⿊暗⽤來顯現的載體，
是讓⼈類能理解的光明，也是宇宙。但在密傳上，時間天鵝就是⿊暗本⾝，即
不可知的絕對，此源頭⾸先輻射出第⼀邏各斯，然後是其映像——曙光或第⼆
邏各斯，最後是梵天——顯現的光明或第三邏各斯。我們要記住，在我們⾃以
為看到和感受到的顯現幻象之下，其本質上是我們既聽不到、看不到、感受不
到、嘗不到、也觸摸不到的。它只是粗陋的幻象，⽽非他物。


問：回到之前的問題，電在什麽意義上可以被稱為「實體」？

答：只有當我們將其稱為宇宙電（原初之⼒）時，才能如此。實際上，只

存在著遍⼀⼒量，在顯現的層⾯上以千萬種形式展現於我們⾯前。如前所述，
⼀切都源⾃遍⼀原初之火，⽽在我們的層⾯上，電⼒是這種火焰最全⾯的表
現。從刺⼈的蕁⿇到致命的閃電，從⽯⼦中的火花到⼈體中的⾎液，⼀切都包
含電，並且就是電。但電燈中所⾒的電，與宇宙電不⼤相同。電是物質宇宙中
分⼦運動的起因，因此也是地球上的動⼒之⼀。電是物質的「原則」之⼀；每
當打破某物的平衡時，就會產⽣電，成為此受擾之物的欲體元素。因此，這種
⼒量有千萬種⽅⾯，⽽宇宙電作為原初起因，也作為宇宙電⼒的總和，是⼀個
「實體」。


問：但你所說的「實體」是什麽意思？電本⾝不是實體嗎？

答：我不會這樣稱呼它。實體 ⼀詞源⾃拉丁語「存在」；因此，凡是獨

立於其他事物存在的，從⼀粒沙⼦到上帝，都是實體。但在我們的討論中，只
有宇宙電才是實體，⼀般科學意義上的電不那麼重要。




問：物質電⼒不也是宇宙電之⼦嗎？宇宙電的「七⼦」不是實體嗎？

答：恐怕不是。以太陽為例，我們可以稱太陽為實體，但很難說照射我們

眼睛的陽光也是實體。宇宙電之⼦指的是各種電⼒量，具有宇宙電性或宇宙電
⽣命本質，也指它們的不同作⽤。舉個例⼦：琥珀是⼀種宇宙電實體，摩擦會
產⽣⼀個「兒⼦」，能吸引稻草：⼀個看似無⽣命、無機的物體，竟然表現出
⽣命！若你⽤⼿指揉搓蕁⿇，也會產⽣宇宙電之⼦，以⽔泡的形式出現。在這
些例⼦中，⽔泡可以說是實體，但吸引稻草的那種吸⼒，恐怕算不上實體。


問：那麽，宇宙電是電⼒，其「⼦」也是電⼒嗎？

答：電⼒是宇宙電的作⽤，但正如我剛才所說，宇宙電並不是電⼒。從神

秘學的⾓度來看，電的現象往往源⾃於物體或空間中物質分⼦的異常狀態：電
既是⽣命，也是死亡：和諧則產⽣⽣命，不和諧則產⽣死亡。⽣命之電與宇宙
之電遵循同樣的法則。⼀旦分⼦間建立新關係或擾亂平衡，結合成新形態，通
常都是宇宙電的作⽤，並由此產⽣宇宙電。只有在和諧運作之處，七宇宙邏各
斯的綜合原則或散發物才是有益的。


頌句八：那時胚種在哪裡，⿊暗⼜在哪裡？燃燒在你燈中的火焰之靈在哪
裡，哦，弟⼦？胚種即是那，那即是光；那是⿊暗隱秘⽗親的⽩⾊輝煌之⼦。


問：在你燈中燃燒的火焰之靈，是我們的天⽗，還是本體呢？

答：都不是；這句話只是⽤來比喻，指的是該弟⼦的⼀盞真實的燈。


問：諸元素是禪那主的⾝體嗎？氫、氧、臭氧和氮是此物質層⾯上的原初
元素嗎？


答：關於第⼀個問題的答案，可以通過研究《秘密教義》的象徵意義找
到。


你提到的這四種元素，確實是此物質層⾯的原初元素；但請記住，在更⾼
的層⾯上，即使是揮發性⼄醚也會顯得像泥⼟⼀樣粗重。每⼀個層⾯都有其⾃
⾝的物質密度、顏⾊、聲⾳、空間維度等，對於此層⾯上的我們是完全未知
的。地球上⼀些中介存在，是兩層⾯之間的過渡實體，例如螞蟻；同理，在我
們之上的層⾯也有⼀些⽣物，所擁有感官和能⼒是該層⾯居⺠也不了解的。


有⼀幅由伊萊休·維德的精彩插圖，為奧瑪·開亞姆的《四⾏詩》所繪，暗
⽰了宇宙電之結的概念。這與⽇本常⾒雲的表現⼿法類似——無論在繪畫還是
雕刻中，都是單線交織成結。宇宙電被稱為「結之編織者」，從某種⾓度來
看，它就是「世界之質」。


問：如果銀河是這種「世界之質」的⼀種顯現，為什麽它沒有遍布整個天
空？




答：因為我們能⾒只是它更為收縮、因⽽更為凝聚的部分。這些凝聚部分
形成「結」，並經歷太陽階段、彗星階段和⾏星階段，最終變成死寂的天體或
衛星（⽉亮）。太陽也有多種類型。我們太陽系的太陽只是⼀個映像。在太陽
的⼀個顯現期結束時，由於背後真實太陽發⽣變化，可⾒的太陽會逐漸變得不
那麽明亮，發出的熱量也會減少。在太陽系休⽌期之後，現在的太陽將在未來
的⼀個顯現期中變為彗星狀天體，但這絕不會發⽣在我們⼩⾏星鏈的存續期
間。通過恒星光譜分析得出的論點並不可靠，因為沒有考慮到光線穿越宇宙塵
埃的影響。這並不是說恒星光譜都無差異，⽽是說，若宣稱在某顆恒星中發現
鐵或鈉，可能只是因為該恒星的光線，在經過地球周圍的宇宙塵埃⽽改變。


問：螞蟻的感知能⼒難道不是取決於⽣理條件嗎？例如有著不同的顏⾊感
知⼒？


答：螞蟻確實能感知我們能聽到的聲⾳，也能感知我們永遠無法聽到的聲
⾳，因此很明顯這與⽣理條件無關。螞蟻和我們擁有不同層次的感知能⼒。我
們在進化的階梯上比螞蟻更⾼，但相對上，更⾼層⾯的存在視我們也如螞蟻
般。


問：摩擦琥珀⽽激發出電時，是否有類似於從琥珀中散發出某物？

答：確實：即潛藏在琥珀中的電，這種電也存在於其他⼀切事物中，只要

具備適當的條件，就會釋放出來。有⼀個常⾒的錯誤，在神秘學者眼中尤為如
此。⼈們習慣於把所謂的有⽣命物體和無⽣命物體區分開來，以為地球上真的
存在完全無⽣命的物體！


實際上，即使你們所謂的「死⼈」，從某種意義上來說是更加「活著」。
從某個⾓度看，有機物和無機物的區別在於獲取營養的功能，但無機物體若沒
有營養，⼜怎麼能發⽣變化呢？即使是晶體也會經歷積聚的過程，這對它們來
說就相當於營養。實際上，正如神秘哲學所教導的，凡是會發⽣變化的，都是
有機的；它們都蘊含著⽣命原則，並具備更⾼層⾯⽣命的所有潛能。正如我們
所⾔，⾃然界萬物都是同⼀元素的不同表現，⽣命是普遍存在的，那麽⼜怎麽
會有「無機原⼦」這種東⻄呢！




會議九  


頌句⼗：「⽗－⺟」紡出⼀張網，其上端系於靈，即「遍⼀⿊暗中的
光」，下端系於物質，即靈的「陰影末端」；⽽這張網就是宇宙，是由這兩者
合為⼀體的⾃性所紡織⽽成。（第⼀卷，第83⾴）


問：靈與物質是同⼀張網的兩端；光與暗、熱與冷、虛空與充滿萬有的空
間，彼此相對。這三組對立⾯與靈和物質關聯為何？


答：其含義在於，宇宙中的⼀切都與靈或物質相關聯，其中之⼀被視為永
恆的元素，或者兩者皆如此。純粹的物質就是純粹的靈，即使我們有限的理智
認可，卻無法理解。光與暗作為光學現象，既不是物質，也不是靈，⽽是物質
的屬性。


問：以太與靈和物質之間是什麽關係？

答：請將以太和低等以太加以區分，前者是神聖的，後者是物質性的、地

獄性的。低等以太是「阿卡莎－原質」 （原初火基質）七重劃分中最低的⼀
層。「以太－阿卡莎」是宇宙之體的第五和第六原則——對應於⼈類的「菩提
-⼼智」；⽽低等以太則是宇宙的殘渣，與星光界最⾼層混合。低等以太的發
展始於第五根種族，直到第五輪次初期才會完全發展。以太是阿卡莎的⾼等層
⾯，低等以太是阿卡莎的最低層⾯。從某種意義上說，以太相當於「⽗-造物
主」，宙斯，⽗親以太；⽽低等以太則是地獄的誘惑之蛇，即卡巴拉學者所說
的星光界。低等以太是完全分化的物質；⽽以太只是初步分化。換句話說，靈
變成了客觀的物質；⽽當物質超越我們的形⽽上感知時，客觀物質⼜重新變為
主觀的靈。以太與宇宙和地球的關係，正如⼼智之於單體與⾁體。因此，低等
以太與靈無關，⽽是與主觀物質和地球有很⼤關係。


問：「梵天作為『未知⿊暗的胚種』，是萬物演化和發展的原材料。」邏
輯學有⼀條公理：對於完全無法理解的事物，⼼智不可能相信其存在。既然
「梵天」這種「材料」是無形的，那麽⼼智就無法對其形成任何觀念，因為⼼
智無法想像無形態之物。我們所能感知的，是「神」某種形式的外衣或顯現，
我們只能通過這種形式來了解他。那麽，⼈類意識在識別「原材料」時的形式
是什麽？


答：你的邏輯公理只適⽤於低等⼼智，你的論證也僅僅基於低等⼼智的感
知。但神祕學傳授的知識，是從⾼等⾃我或「菩提－⼼智」的認知中所獲得。
不過，我暫且⽤你熟悉的⽅式來回答。我們⼤腦意識對於原初物質的認知，最
初且唯⼀的形式是⼀個圓。⾸先要訓練你的思維，徹底熟悉有限的圓，然後逐
步擴展它。很快你會發現，即便它在思想中仍是圓，但在內在感知中卻變得無
限無界。這個圓就是我們所謂的梵天，即胚種或原⼦：在休⽌期中，它是潛在
的原⼦，包含著無限與無盡的永恆；在⽣命周期中，它是活躍的原⼦；但它既
沒有周界，也沒有平⾯，只有無盡的擴展。因此，圓是主觀世界中的第⼀個幾



何圖形和象徵，⽽在客觀世界中則成為三⾓形。三⾓形是繼圓之後的下⼀個圖
形。第⼀個圖形——帶有中⼼點的圓——實際上並不是⼀個真正的圖形；只是
原初的胚種，是分化開始時能想像的第⼀個事物；⼀旦物質越過零點或消融狀
態時，就必須設想為三⾓形。梵天被稱為原⼦，是因為我們必須把它想像成⼀
個數學點，但這個點可以擴展到絕對。請注意，這裡原⼦指的是神聖胚種，⽽
不是化學家的原⼦。但要警惕形體的幻象。你⼀旦把神拖入⼈形，就限制並制
約了祂，從⽽創造了⼀個擬⼈化的神。


頌句⼗⼀：當火（⽗）之氣息臨於網上時，網便擴展；當⺟（物質之根）
之呼吸觸及網時，它便收縮。於是「兒⼦們」（即諸元素及其各⾃的⼒量或智
能）分離並四散，最終在「⼤⽇⼦」結束時回歸⺟親的懷抱，與她重新合⼀。
當網冷卻時，變得光輝燦爛，兒⼦們通過⾃⾝與內⼼來擴展與收縮；他們擁抱
無窮。（第⼀卷，第83⾴）


問：「擴展」⼀詞在這裡是否指分化或進化，⽽「收縮」則指返本？還是
這兩個詞分別指代顯現期和休⽌期；或者⼜是指世界之質的持續振動運動？這
種擴展與收縮是同時發⽣還是依次進⾏的？


答：「網」是永恆存在的原初物質——在我們的觀念中是純粹的靈——此
原材料演化出客觀宇宙或諸宇宙。當「火」或「⽗」之氣息臨於其上時，它便
擴展；也就是說，它作為主觀的物質是無限的、永恆的、不可毀滅的。當「⺟
之氣息」觸及它時，代表顯現的時刻到來、必須以具體形態出現，便會收縮，
因為任何客觀的物質形態都不是無限的。⽜頓認為每個物質微粒都具有吸引他
物的屬性，此觀點總體上是正確的；⽽萊布尼茨認為，每個原⼦本⾝就是⼀個
宇宙，並通過其⾃⾝固有的⼒量起作⽤，這也是正確的；但兩者都不完整。因
為⼈也是⼀個原⼦，既有吸引也有排斥⼒，是⼤宇宙中的⼩宇宙。但我們是否
也能說：由於⼈⾃⾝的⼒量與智能，便能獨立於其他⼀切⼈類個體⽽⾏動？
——或者說，在⾏動與活動之時，能否不依賴於某種更偉⼤的⼒量與智能？


《秘密教義》的⽬標之⼀是要證明，僅憑引⼒理論無法充分解釋⾏星的運
動。除了作⽤於物質中的⼒量之外，還有⼀種作⽤於物質之上的⼒量。


當我們談到「靈-物質」的變化狀態（實際上就是「⼒」），並⽤各種名
稱稱呼，比如熱、冷、光與暗、吸引與排斥、電與磁等等，對於神秘學者來
說，這些都只是名稱，是同⼀⼒量的不同表現（這種⼒量在分化時總是⼆元
的），⽽非不同的⼒量。在客觀世界中，所有這些差異，僅僅源於物質的特殊
分化特性，⽽遍⼀⾃由的⼒在此過程中起作⽤，同時由所謂禁錮⼒或物質分⼦
的本質所輔助。內在的運作者——固有的⼒量，總是傾向於與其外在的本源合
⼀；因此，向內運作的「⺟親」促使「網」收縮，向外運作的「⽗親」促使其
擴展。科學稱之為引⼒；⽽神秘學者則稱之為普遍⽣命⼒的作⽤。此⽣命⼒輻
射⾃那超越⼀切時空的絕對不可知之「⼒」。這就是永恆的進化與返本，或擴
張與收縮的過程。




問：「網冷卻」這個說法是什麽意思？它是在什麽時候發⽣的？

答：很明顯，冷卻的是「網」本⾝，⽽非任何外部東⻄。⾄於何時發⽣？

據說，無論是異質或同質的物質，其原⼦中固有被禁錮的⼒量和智能，在達到
某個階段時，便會成為⼀種更⾼智能⼒量的奴僕，受其引導和塑造。這種⼒量
就是所謂「神聖⾃由意志」的⼒量，由禪那佛所代表。⽣命與存在的向⼼⼒和
離⼼⼒，被那無名的⼒量所⽀配，這種⼒量能在混亂中帶來秩序，在混沌中建
立和諧——「網」就開始冷卻了。此過程的持續時間無法得知，因此無法給出
確切的時間。


問：形體的產⽣，是否是由物質和⾃然中離⼼⼒與向⼼⼒相互作⽤的結
果？


答：據說，每⼀種形體的建造，都是按照永恆中為其描繪的模型，以及反
映在「神之⼼智」中的藍圖。存在著「形體建造者」的階層體系，從最⾼到最
低的⼀系列形態和層級。較⾼層⾯的形體是在「建造者」（宇宙造物諸神）的
指導下塑造的，⽽較低層⾯則由元素精靈或⾃然精靈形成。舉個例⼦，看看那
些奇特的昆蟲，以及某些爬⾏動物和無脊椎⽣物，不僅在顏⾊上，甚⾄在外形
上都極其逼真地模仿樹葉、花朵、長滿苔蘚的樹枝，以及其他所謂「無⽣命」
物體。我們是否應將天擇說、以及達爾⽂主義者的解釋當作答案？我認為不應
如此。天擇說不僅無法解釋⽣物界出現的神秘模仿能⼒，⽽且完全誤解此能⼒
的重要性，把它當作「⽣存⾾爭中的有⼒武器」。若能證明此模仿能⼒與達爾
⽂的理論完全不符（這很容易做到），且與所謂「適者⽣存」的關聯經不起考
驗，那麽這種能⼒⼜該歸因於甚麼呢？你們應⾒過昆蟲如鏡像般，精準模仿植
物、樹葉、花朵、枯枝等的顏⾊甚⾄外形。這並不是⼀條法則，反⽽更像是頻
繁出現的例外。那麽，在昆蟲之外，是甚麼不可⾒智能體，如此精確地從更⼤
的原型複製這些呢？


問：華萊⼠先⽣不是指出，這種模仿在⾃然界中有其⽬的？正是此點證明
了天擇論，弱⼩⽣物出於本能，⽽借助某些物體的外表以尋求安全。不食植物
和樹葉的食蟲動物，不會攻擊那些像葉⼦或苔蘚的昆蟲。這看起來很合理。


答： 這確實很有道理，但這只是⼀些反例，沒有任何確鑿證據顯⽰天擇
論能解釋模仿的現象。⼀個事實要成立，必須證明⾄少在相同條件下總是適
⽤，比如同⼀地區的動物，若與該地區⼟壤顏⾊具⼀致性和對應性，便可視為
⼀種普遍現象。沙漠中的駱駝擁有顏⾊相同的「保護⾊」，但斑⾺深⾊條紋卻
無法在南非的開闊平原上保護⾃⼰，這達爾⽂本⼈也承認。科學告訴我們，較
弱的動物總會模仿⼟壤顏⾊，但獅⼦——在沙漠中幾乎沒有更強的天敵——⽑
⾊與棲地的巖⽯和沙地難以區分！科學要我們相信，「模仿者的保護⾊是為了
從中獲得⽤途和好處」，是「⽣存競爭中的有⼒武器」；然⽽，⽇常經驗卻恰
恰相反。事實上，許多動物表現出最傑出的模仿能⼒，但對它們完全無⽤，甚
⾄有害，常常導致⾃我毀滅。比如，鸚鵡和喜鵲模仿⼈類語⾔，對它們有什麽
好處呢——除了讓它們被關進籠⼦？猴⼦的模仿能⼒⼜有什麽⽤呢？這種能⼒



常常讓它們陷入困境，甚⾄帶來⾝體傷害和⾃我毀滅；⼜比如⼀群愚蠢的⽺，
盲⽬跟隨領頭⽺，即使領頭⽺掉下懸崖也會跟著跳下去。這種模仿領袖的欲望
難以抑制，已經導致許多倒黴的達爾⽂主義者，在試圖證明所熱衷的理論時，
發表了極其荒謬不合邏輯的⾔論。例如，海克爾主義的格蘭特·艾倫先⽣，在其
相關著作中提到，⼀種印度蜥蜴⾝上寄⽣著三種⼤型寄⽣蟲。每⼀種寄⽣蟲都
能完美地模仿它所寄居部位的鱗片顏⾊：寄⽣在蜥蜴腹部的蟲⼦呈腹部的黃
⾊；第⼆種寄⽣蟲選擇了背部，顏⾊和背部鱗片⼀樣斑斕；第三種寄⽣蟲住在
蜥蜴棕⾊的頭部，顏⾊幾乎與頭部難以區分。艾倫先⽣告訴我們，這種對顏⾊
的精確模仿，是為了讓寄⽣蟲免受蜥蜴本⾝的傷害。這位天擇論的堅定⽀持
者，難道真認為蜥蜴能看到⾃⼰頭上的寄⽣蟲嗎？⼜例如，⽣活在珊瑚礁中⿂
類的鮮艷紅⾊，對它們有什麽⽤？天堂⿃、蜂⿃那如彩虹般的⽻⽑，模仿了熱
帶動植物的絢麗⾊彩——除了讓它們更加顯眼之外，還有什麽好處呢？


問：神秘學會將這種模仿能⼒歸因於哪些原因？

答：有多種原因。對於罕⾒的熱帶⿃類和葉狀昆蟲的案例中，神秘學認為

這是由於早期中間環節所致，前者是連接蜥蜴與蜂⿃之間的中間環節，後者則
是連接某些植物與昆蟲之間的中間環節。數百萬年前，這些「消失的環節」在
地球上⽣命每⼀個⾓落都很常⾒。但現在，隨著每⼀個周期和世代的推移，變
得越來越稀少。⽬前只在極少數地區還能找到，因為這些環節都是過去的遺
跡。


問：你能從神秘學的⾓度，為我們解釋⼀下所謂的「萬有引⼒定律」嗎？

答：科學堅持認為，物體之間的引⼒與質量成正比，與距離的平⽅成反

比。然⽽，神秘學家懷疑這⼀規律是否適⽤於所有⾏星的運動。赫歇爾所述的
⽜頓定律中包含開普勒第⼀和第⼆定律：「在相互吸引⼒的作⽤下，兩個球形
引⼒體彼此靠近，會被偏轉到凹向彼此的軌道上，並圍繞對⽅（視之為固定）
或共同的引⼒中⼼運動，這些軌道的形狀在幾何學上稱為「圓錐曲線」。⾄於
會形成橢圓、圓、拋物線還是雙曲線，則取決於速度、距離和⽅向等具體情
況，但必定是其中之⼀……等等。」


科學認為，⾏星運動的現象是由兩種⼒的作⽤產⽣的，⼀種是向⼼⼒，另
⼀種是離⼼⼒。⼀個物體垂直落入靜⽔⾯，是因為重⼒或向⼼⼒的作⽤。對
此，⼀位博學的神秘學家提出了如下反對意⾒：


（1）⾏星運動中，不可能出現圓形軌道。


（2）開普勒第三定律中的論點，即「任意兩顆⾏星的周期平⽅之比，等
於它們與太陽平均距離的立⽅之比」，導致了⼀個奇特的結果：⾏星軌道的離
⼼率允許擺動。但由於這些⼒的本質沒有改變，這種現象只能如他所說，「源
於外在原因的⼲預」。




（3）引⼒或「下落」現象若要存在，必定是多種⼒相互作⽤的結果。只
有在思維上的分析或分離，才能將其視為⼀種孤立的⼒。此外，他還主張，⾏
星、原⼦或物質微粒，並不是沿著兩物中⼼直線相互吸引，⽽是沿著螺旋曲線
逐漸靠近彼此中⼼。潮汐波也不是吸引⼒的結果。正如他所展⽰的，這⼀切都
源於被禁錮的⼒量與⾃由⼒量的沖突；表⾯上是對立，實際上卻是親和與和
諧。


「宇宙電聚集宇宙物質團塊（星雲），賦予其衝動，使其重新運動，產⽣
所需的熱量，然後任其⾃⾏成長。」（第⼀卷，第84⾴）


問：是否應將宇宙電理解為「⼒」的同義詞，還是導致物質顯現不斷變化
的原因？若是如此，既然⼀切發展都依賴此內在⼒量，為何說宇宙電會「讓任
其⾃⾏成長」？


答：⼀切成長都依賴於內在⼒量，因為在我們這個層⾯上，只有內在⼒量
才以有意識的⽅式起作⽤。宇宙的⼒量不能被視為⼀般理解的「有意識」⼒
量，否則就會立刻變成⼀個⼈格化的神。⼒量需被限定在形體之中，即物質的
局限，才能在這個層⾯上意識到⾃⾝。⽽⾃由的⼒量或意志是無限和絕對的，
不能說是有意識地⾏動，⽽是屬於⽣命與存在唯⼀且不變的法則。


因此，對於所有禁錮於物質的⽣命⼒，宇宙電是其綜合驅動⼒，也是絕對
⼒量與有限⼒量之間的媒介。宇宙電作為連接，如同⼼智是紐帶，連接了⾁體
的粗重物質以及賦予其⽣命的單體，因為單體無法直接作⽤於物質。


問：如果「⼒」是⼀種統⼀體或「⼀」，以無限多樣的⽅式展現，那麽在
評註中提到「每個原⼦中都有內在和外在的熱」，即潛在與顯現的熱，或靜態
與動態的熱，這⼀說法就難以理解。物質在被⼒以某種特殊⽅式驅動後，產⽣
的感知現象稱為熱。因此，在物質層⾯上，熱只是物質的運動。如果有⼀種比
物理熱更內在和隱秘的熱，那⼀定是它在某個層⾯上的活動，被更⾼層次和更
內在的感官感知到的。這種感知必須具備三個條件：⼀是驅動的⼒量，⼆是被
驅動的形體，三是能感知形體運動的主體。將熱稱為「潛在」或「動態」的其
實並不準確，因為無論是在意識的第⼀層⾯還是第七層⾯，熱都是對於運動中
物質或實體的感知。


上述陳述與《秘密教義》的教義之間的差異是表⾯的還是實際存在的？

答：為什麽在其他層⾯上，熱也必定是對於運動中物質或實體的感知？為

什麽神秘學者要接受（1）驅動的⼒量；（2）被驅動的形體；（3）感知形體
運動的主體，這三個條件來定義熱？


每升到更⾼層⾯，異質性越來越趨向於同質性，因此在第七層⾯上，形體
將消失，因為已無可被驅動之物，唯有作⽤的「⼒」獨⾃存在，只能感知⾃
⾝；⽤史賓塞的話來說，這將成為「主體與客體、感知者與被感知者」合⼀。
此處的術語並不⽭盾，只是借⽤物理科學的符號⽤語，以便讓受過科學訓練的



⼈更清楚地理解神秘學中的作⽤與過程。事實上，關於熱與⼒的每⼀項說明，
都對應於⼈類的原則。


從物理⾓度來看，「熱中⼼」應當是零點，因為這是靈性的。「感知」這
個詞有些不準確，更應該⽤「感受」。宇宙電是法則的代理者，也是⼼智之⼦
的代表，⽽⼼智之⼦的集合體就是——永恆的⼼智。


問：在⼀個星球進入休⽌期的過程中，它是否仍然留在原位、仍是⾏星鏈
的⼀部分，並保持與其他星球的正確位置關係？在星球進入休⽌期的過程中，
熱是否起到分解的作⽤？


答：這在《秘傳佛教》中已有解釋。當⾏星鏈中的⼀個星球進入「黯化」
時，所有性質包括熱都退去，它會保持原狀，就像「睡美⼈」⼀樣，直到宇宙
電這位「王⼦」⽤⼀個吻將其喚醒。


問：⽂中提到「兒⼦們」分離並四散，這似乎與「⼤⽇⼦」時回歸「⺟親
懷抱」的⾏為相⽭盾。這裡的分離和四散是否指的是，星球從普遍彌散的宇宙
物質中形成，也就是說，從休⽌期中顯現出來？


答：這裡的分離和四散指的是「每時每刻都在發⽣的微觀毀滅」。⾃從星
球和分化物質出現，就持續發⽣這種休⽌期，這僅僅是原⼦的變化。


問：「通過⾃⾝和內⼼擴張與收縮」是什麽意思？這與頌句最後⼀句「它
們擁抱無限」有何聯繫？


答：這已解釋過了。它們通過禁錮於其中的內在⼒量，集體努⼒將⾃⾝融
合於遍⼀⾃由的⼒量，也就是說，擁抱無限，這種⾃由的⼒量本⾝就是無限
的。


問：電、物理磁性或動物磁性、與催眠術之間有什麽關係？

答：如果你所謂的「電」，是指此層⾯上展現出的各種電流現象和科學定

律，那麽我會回答，動物磁性與催眠術與電無關。但如果你指的是「宇宙電」
或宇宙內在的電，那麽我會說，所有這些現象形式都以此為基礎。




會議⼗


第四詩節

  

頌句⼀：  

「塵世之⼦們，聆聽你們的導師——火之諸⼦的教誨。要明⽩，沒有最

初，也沒有最終；因為⼀切皆為⼀數，源於無數字。」


問：火之諸⼦是第三邏各斯的光線嗎？  

答：你提到的「光線」是「火霧諸⼦」，由第三創造或第三邏各斯所⽣。

實際上，「火之諸⼦」是指第五根種族及其分⽀中某些⼈，其智慧使他們屬於
或更接近於神聖「火霧諸⼦」的階層——即最⾼階的⾏星天使。此處向塵世之
⼦講話的「火之諸⼦」，是指降⽣於地球、教導初⽣⼈類的王者導師。他們作
為「王者」，屬於神聖王朝，每個⺠族——印度、迦勒底、埃及、荷⾺時代的
希臘等——都以某種形式保留了相關的傳統或記載。「火霧之⼦」這個稱呼也
曾⽤於古代的祭司導師。他們確實是第三邏各斯的分⽀，包括了火天使、以太
天使、風與⽔之天使，以及地天使。七個下位質點是地天使，對應於七種元素
的七個階層，其中五種已知，⼆種未知。


問：那麽，他們是否對應於⼈的種族？

答：是的。若不是這些階層降⽣於⼈類中，哪裡會有擁有智慧和思想的智

⼒種族呢？


問：這些不同的階層之間有什麽區別？  

答：實際上，這些「火」並非彼此分離，對於能看穿物質或幻象⾯紗的⼈

⽽⾔，靈魂或單體之間也不是分離的。

若想成為⼀名神秘學者，不能把⾃⼰或任何事物與其他創造或非創造物分

開。因為⼀旦將⾃⼰與卑賤的器⽫區分開來，就無法與任何尊貴的器⽫結合。
必須把⾃⼰看作極其微⼩的存在，甚⾄不是⼀個獨立的原⼦，⽽是作為世界原
⼦整體的⼀部分，否則就會成為幻象、無名之輩，像氣息⼀樣消散，不留痕
跡。我們在幻象上是彼此分離的個體，⽣活在幻象賦予的⾯具之下。我們能否
說⾃⼰⾝體中的哪個原⼦完全屬於⾃⼰？從靈到最微⼩的粒⼦，⼀切都是整體
的⼀部分，只是⼀個環節。斷開任何⼀個環節，⼀切都將歸於虛無；但這實際
上是不可能的。從靈到最致密的物質，是⼀系列越來越粗重的載體，因此每⼀
個向下、向外的階段，分離感就越強烈。然⽽這只是幻覺，因為兩⼈之間若真
的完全分離，將無法以任何⽅式交流或理解彼此。


因此， 之所以將階層體系分類，只是為了讓神秘學實修者能區分（⽽神
秘學實修只是形⽽上學應⽤的最低層次），那麼我們為什麽要在頭腦中將它們



分開呢？若執意要在幻象層⾯上區分，我只能說，這些階層之間的區別，其鴻
溝如宇宙的「原則」或⼈的「原則」與細菌的「原則」之間差異。


《薄伽梵歌》（第八章）中有⼀段話，克⾥希那以象徵和密傳的⽅式說：
「我將說明修⾏者離世時的時刻（狀態……），永不再回來（不再轉世），或
者會再回來（再次轉世）。火、焰、⽩晝、明亮（吉祥）的⼗四天、太陽北⾏
的六個⽉，在這些時刻離世的，知梵者（瑜伽⾏者）將歸於梵。煙、⿊夜、⿊
暗（不吉祥）的⼗四天、太陽南⾏的六個⽉，在這些時刻離世的，修⾏者將歸
於⽉光（或稱星光界），並會再回來（轉世）。」（第⼀卷，第86⾴）


問：這段話如何解釋？

答：這段話的意思是，修⾏者分為兩類：⼀類是在世時證得涅槃，並選擇

接受或拒絕涅槃（無論如何，在這個⼤劫或梵天之壽中都不會再轉世）；另⼀
類則是未能如佛陀等⼈那樣證得極樂狀態的修⾏者。


「火、焰、⽩晝、明亮的⼗四天」都是⾄⾼絕對神的象徵。那些在絕對純
凈狀態下離世的⼈，將歸於梵，也就是有權獲得解脫或涅槃。相反，「煙、⿊
夜、⿊暗的⼗四天」等則象徵物質和無知的⿊暗。那些在未完全凈化狀態下離
世的⼈，必須再度轉世。只有同質的、絕對純凈無雜的靈魂，才能與神重新合
⼀，或歸於梵天。


頌句⼆：學習我們從先祖學到的知識，我們源⾃原初七者、誕⽣於原初火
焰。


「最初的「原初者」是存在階梯上最⾼的存在。「原初者」源⾃「⽗-
⺟」。」（第⼀卷，第88⾴）


問：此處的「⽗-⺟」是否等同於第三羅格斯？

答：原初七者誕⽣⾃第三邏各斯，第三邏各斯潛在地為「⽗-⺟」，這是

在它分化為「⺟」之前，還未成為原始本質中的純粹原初質。只有當靈與物質
的分化完成時，⺟才會成為無染之⺟，否則不存在這樣的稱謂。沒有⼈會稱純
靈為「無染」，因為它本來就是如此。因此，「⺟」指的無染物質尚未在宇宙
前的宇宙電氣息下分化，分化後才成為「⼦」，或稱已顯現宇宙的「無染之
⺟」。後者開啟了⼀個階層體系，以⼈類為終點。


頌句三：⾃光輝之中——永恆⿊暗之光線——在空間中湧現出再度覺醒的
能量（禪那主）：⼀誕⽣⾃卵，六與五；然後是三，⼀，四，⼀，五——兩次
七，是其總和。這些是：本質、火焰、元素、建造者、數字、無形者、有形
者、以及⼒量或神聖之⼈——是其總和。由神聖之⼈發出形體、火花、神聖動
物，以及神聖先祖（祖靈）之使者，皆在神聖四者之中。




問：你能解釋這些數字並說明其中含義嗎？

答：如評註中所⾔，我們不深就此過程，也就是說，⽬前還不能公開。不

過可以給出⼀些提⽰。拉比們稱圓圈（或是其中最初的點）為「⼀」或「無
限」。這在低等第四層⾯上成為亞當卡蒙，顯現的七與未顯現的⼗，或稱完整
的⽣命之樹（質點樹）。因此，質點與埃洛希姆相同的。後者的名字⽤希伯來
⽂寫作「Alhim」，由五個字⺟組成。這些字⺟的數值可以圍繞⼀個圓形，且⾃
由轉換，這在其他幾何圖形中無法實現。圓是無盡的，也就是說，沒有開始也
沒有終結。字義卡巴拉分為三部分或三種⽅法，其中第三種稱為置換法。⼀個
字⺟或數字，可以按照特定規則替換為另⼀個。卡巴拉字⺟表分為兩等分，每
⼀部分的字⺟或數字與另⼀部分相對應。通過交替更換字⺟，可以產⽣⼆⼗⼆
種置換或組合，這⼀過程稱為組合法。第⼀卷《秘密教義》第90-91⾴的腳注
對此解釋得很清楚。


頌⽂四：這是「聲⾳之軍」——神聖的七元組。「七者之火花」受制並服
務於七者中的第⼀、第⼆、第三、第四、第五、第六和第七。這些「火花」被
稱為球體、三⾓形、立⽅體、線條和塑形者；因為這就是永恆的因緣——歐伊
哈呼（歐伊阿歐呼的變體）。


問：評註（第96⾴）中的「⽣命之風」指的是什麽？

答：「⽣命之風」是指各種呼吸⽅式（呼出與吸入），從⽽改變⾝體的極

性和意識狀態。這屬於瑜伽修持，但注意不要將外傳的瑜伽著作只從字⾯上理
解。這都需要⼀把「鑰匙」才能真正領會。


問：「火花被稱為球體、三⾓形... 等等」 是什麽意思？

答：「火花」既指「光線」、指低等智能體、也指⼈類的「火花」或「單

體」。這與圓和數字有關，相當於第90和91⾴所給的數字31415，受制於圓的
周長和直徑。


問：為什麽薩拉斯瓦蒂（⾔語女神）也被稱為密義智慧女神？如果是依據
「邏各斯」的含義來解釋，為什麽⼜要區分「不動的⼼智」與「可動的⾔
語」？⼼智是否等同於宇宙⼼智，或⾼等⼼智與低等⼼智？


答：這個問題相當複雜。印度教女神薩拉斯瓦蒂與⾔語女神是同⼀位，密
傳上是女性的邏各斯。第⼆個問題較為複雜。我認為這是因為邏各斯或「話
語」被稱為具象化的智慧，是「⿊暗中的光」。不動或永恆不變的⼀切，有別
於可動的⾔語或邏各斯，後者是周期性顯現的。⼼智既可指宇宙⼼智，也可指
個體⼼智、⾼等⼼智、甚⾄低等⼼智（欲望⼼智或⼤腦⼼智）。因為低等層⾯
的欲望和本能沖動，在⾼等層⾯則轉化為思想。前者通過⾏為表達，後者通過
⾔語表達。在密傳上，相較於⾏為，⼈更需對思想負責和受罰；但在外傳法律
中則相反。在普通⼈類法律中，相較於思想或意圖（即威脅），⼈們的攻擊⾏
為會受到更嚴厲的懲罰，⽽在業⼒法則中則恰恰相反。




問：柏拉圖說「神幾何化」。既然不存在⼀個⼈格化的神，為何世界的形
成過程是通過點、線、三⾓形、立⽅體、圓，最終到球體？⽽當球體脫離靜⽌
狀態時，內在的「氣息」之⼒⼜是如何使之旋轉起來的？


答：在古代哲學中，「神」⼀詞⼀般指的是⾃然界中所有智能運作⼒量的
集合體。（除非這個詞是指不可知神或絕對性，但這不可能以任何⽅式⾏
動。）「神」如同「森林」這個詞是單數，但表達了成千上萬不同種類樹⽊的
集合。唯物主義者可以選擇說「⾃然幾何化」，或者更準確地說——「法則在
幾何化」。但在柏拉圖的時代，⼀般讀者很難理解這種形⽽上學的區分，以及
其真正含義。然⽽，⾃然界「幾何化」的事實很容易被證實。舉個例⼦：熱是
物質粒⼦運動狀態的變化。根據物理和⼒學定律，⾃轉的粒⼦或物體會呈現出
球狀形態——從⼀個球形的⾏星到⼀滴雨⽔都是如此。再看看雪花和晶體，展
⽰了⾃然界中存在的所有幾何形狀。當停⽌運動時，球形就會改變；正如廷德
爾所說，會變成⼀個扁平的⽔滴，然後⽔滴⼜會形成等邊三⾓形、六邊形等
等。他⽤熱射線穿過⼀⼤塊冰，觀察冰粒分解的過程，發現這些粒⼦最先呈現
的是三⾓形或⾦字塔形，然後是立⽅體，最後是六邊形等。因此，即使是現代
物理科學，也印證了柏拉圖的觀點與主張。


問：廷德爾⽤強光照射⼀⼤塊冰，再將光投射到屏幕上時，出現了蕨類和
植物的形狀。這是為什麽？


答：這個問題其實⾸先應該問廷德爾教授，他會給出⼀個科學的解釋——
也許他已經解釋過了。但神秘學會解釋說，光線顯現了未來將形成蕨類和植物
的星光體，⼜或者是冰保存了實際蕨類和植物的映象。冰是⼀位偉⼤的魔法
師，其神秘屬性和以太⼀樣鮮為⼈知。冰在神秘上與星光界有關聯，在某些條
件下，可以從不可⾒的星光界領域反射出某些影像，如同感光板可以反映出連
望遠鏡都看不到的星星⼀樣。對於居住在博德⾥納特和喜⾺拉雅永恆冰雪中的
瑜伽⼤師來說，這是眾所周知的。無論如何，在特定光照條件下，冰能保留其
表⾯印記圖像，這些影像會⼀直隱形保存，直到冰融化。精鋼也有類似的特
性，儘管其性質不那麽神秘。如果你只是從表⾯觀察冰，是看不到這些形體
的。但⼀旦你⽤熱分解冰，加以處理印在冰上的⼒量和事物，就會發現這些影
像被釋放出來，顯出形狀。這只是⼀個環節帶出另⼀個環節⽽已。當然，這並
非現代科學的內容，但確實是事實和真理。


問：數字和幾何圖形是否向⼈類意識展現了神之⼼智中的⾏動法則？

答：確實如此，毫無疑問。沒有任何進化或形成是偶然的，也沒有所謂的

異常現象或宇宙現象是由於隨意的情況造成的。


頌句五： 「⿊暗」是無邊界或無數字，是原初因⾃性：O (代表 x，未知
數)：


I. 原初古代，是數字，因為他是⼀。

II. ⾔語之聲，⾃性，眾數字，因為他是⼀⼜九。

III. 「無形體的正⽅形」。




這三者被包含在 O（無邊界之圓）內，成為神聖的四，⼗則是無形（主
觀、無形）宇宙；然後出現「兒⼦們」，七位戰⼠，是⼀，第八位被排除在
外，且他的氣息是製光者。


問：「被排除的⼀位」是太陽系中的太陽。從天⽂學⾓度如何解釋？


答：太陽比任何⾏星都要古老——但比⽉亮年輕。天體或⾏星受到太陽光
線、磁輻射或熱量、尤其是在其磁⼒吸引的幫助下，開始形成後，太陽「被排
除」意味著，這⼀過程必須被阻⽌，否則太陽會吞噬所有較⼩的天體，如傳說
中⼟星吞噬⼦女⼀樣。現代科學所教導是，所有⾏星都是從太陽拋出的，但此
段頌句指的是⾏星在太陽的光照下獲得成長。在純粹靈性和主觀層⾯上，阿底
提是永恆保持平衡的⺟性⾃然。她是沙克提，即受孕之靈的女性⼒量或能量；
負責調節其懷中誕⽣的⼦嗣⾏為。《吠陀》的寓⾔極具啟發性。


問：我們太陽系中的所有⾏星，最初都是彗星，然後變成了太陽嗎？

答：這些並非當前太陽系中的太陽，⽽是太空中的彗星。所有天體的⽣命

都始於無限宇宙中的漂泊者。他們從銀河系已準備好的材料倉庫中，脫離出來
（銀河系無非就是已經充分發展的世界之質，其餘空間中的物質還處於原始狀
態，對我們來說尚不可⾒）；然後，它們開始漫長的旅程，⾸先在宇宙電為其
準備好的條件下定居，並逐漸成為恒星。每個太陽在其休⽌期到來時，會分解
成數以百萬計的碎片。這些碎片在太空中來回移動，不斷收集新的物質，像雪
崩⼀樣滾動，最後因吸引與排斥的法則⽽停下來，成為我們太陽系或其他系統
中的⾏星，超出我們望遠鏡的觀測範圍。太陽在休⽌期後的碎片，便如此成為
⾏星。梵天之壽的初期，太陽也曾是⼀顆彗星。然後，它到達了現在的位置，
並將爆裂開來，其原⼦會像其他彗星和流星⼀樣，在太空中旋轉億萬年，直到
每⼀個原⼦在業⼒的引導下，被兩種⼒量的漩渦捕獲，並固定在某個更⾼更完
善的體系中。


因此，如同⽗⺟在⼦女⾝上延續⼀樣，太陽將在其⼦孫中繼續存在。當那
⼀天到來時，我們所⾒到的太陽表象或映像，將像⾯紗⼀樣，從真正太陽的⾯
前落下。沒有凡⼈能看到真正太陽，因為凡⼈眼睛無法承受其光輝。這層⾯紗
哪怕只揭開⼀秒鐘，所有⾏星都會瞬間化為灰燼，正如薩迦羅王的六萬兒⼦被
卡⽪拉的⼀瞥所毀滅⼀樣。


頌句六：然後是第⼆組七者，即記錄者，由三者（話語、聲⾳與靈）所
⽣。被拒絕的太陽是⼀個，「⼦太陽」則無數。


問：記錄者（第⼆組七者）與「原初七者」以及最初的「神聖四者」之間
是什麽關係？


答：如果你認為有⼈能解釋此問題，讓你感到滿意，那就⼤錯特錯了（除
了最⾼的啟蒙者外）。若要理解其中的關係，或者更準確地說，若要證明這超



越⼀切理解，⾸先應研究基督教早期幾個世紀的諾斯替體系，包括術⼠⻄⾨的
體系乃⾄其中最⾼尚的體系，即所謂的《信念智慧》。這些體系都源⾃東⽅。
我們所謂的「原初七者」和「第⼆組七者」，術⼠⻄⾨稱之為「永恆存在
者」，即原初、第⼆和第三系列的「成對」。它們是逐級發出的散發物，不斷
向下進入物質世界，源⾃他所稱為「火」的原初原則，⽽我們稱之為「⾃
性」。顯現之「火」的背後是沈默的神，是那位「昔在、今在、永在者」，他
所理解的與我們⼀樣。可以將他的體系與我們的體系作⼀比較。


《哲學反駁》⼀書的作者引述術⼠⻄⾨的⼀段話中提到：「火作為⾸先顯
現的原則（第三邏各斯）具永恆穩定與不朽性，此不變性並不妨礙其活動，因
為從中產⽣的第⼆個原則被賦予了智能和理性（宇宙⼼智），這個「火」從潛
能轉變為實際⾏動。從這⼀系列的演化中，形成了六個存在，或說是從無限潛
能中散發出來的存在；它們以配對的⽅式形成，從火焰中兩兩輻射⽽出，⼀個
為主動原則，另⼀個為被動原則。」⻄⾨將它們命名為「靈與思維」、「聲⾳
與名字」、「推理與反思」。他⼜說：「在這六個原始存在中，每⼀個都擁有
完整的無限潛能；但這潛能是潛在的⽽非具體的。它必須通過⼀個形象來確立
（即範型的映像），以便顯現其本質、⼒量、宏偉和效果；唯有如此，它才能
如同源頭般無限且永恆。相反，如果沒有通過形象來塑造，這種潛能就無法成
為實際的⼒量或轉化為⾏動，最後因未使⽤⽽喪失，就像⼀個具有語法或幾何
天賦的⼈卻不運⽤它；對此⼈⽽⾔，天賦消失了，如同未曾存在過⼀樣。」
（《哲學反駁》，第250⾴）


他指出，無論這些天使屬於上界、中界還是下界，本質上都是⼀體的，唯
⼀的區別在於物質的密度，決定了外在顯現和所產⽣的結果，⽽非真正本質
（本質是⼀體的），也非其相互關係，因為正如他所說，這些關係是由永恆不
變的法則所確立的。


第⼀、第⼆、第三或原初七者，或紀錄者，本質上是⼀體的。當它們從⼀
個層⾯散發⾄另⼀個層⾯時，重現了「上如其上，下如其下」。它們的區別僅
在於物質密度不同，⽽非性質上的不同；同樣的性質會傳遞到最後⼀個層⾯
——即我們所處的層⾯，⼈類如果懂得如何開發⾃⾝潛能，能擁有與最⾼禪那
主同樣的潛⼒。


在「永恆存在者」的階層體系中，術⼠⻄蒙將其分為三對，每對各有兩
位，第七位則是從⼀個層⾯降臨到另⼀個層⾯的第四位。


紀錄者源⾃「宇宙⼼智」，在卡巴拉中被稱為「四位記錄天使」；在印度
被稱為「四⼤君」，記錄著⼈類的每⼀個思想和⾏為；在《啟⽰錄》中，聖約
翰稱他們為「⽣命之書」。他們與業⼒直接相關，也與基督教所謂的「審判
⽇」有關；在東⽅宗教中，這⼀天被稱為「宇宙顯現期末之⽇」或「與我們同
在之⽇」。那時，⼀切都歸於⼀體，所有個體性都融合為⼀，但仍⾃知其本



性，這確實是⼀種神秘的教義。此時我們認為的「無意識」或「潛意識」，到
那時將成為絕對的意識。


問：紀錄者與宇宙⼼智有什麽關係？

答：紀錄者是⼀個分⽀，是散發⾃宇宙⼼智的七重體系取出的四位。宇宙

⼼智對應於術⼠⻄⾨提到的「火」，即秘密的、顯現的神之意念，藉由我們所
⾒的智能形態，在這個客觀宇宙中⾒證⾃⾝，或在所謂的「創造」之中顯現。
他們如同其他散發物都是「輪中之輪」。紀錄者所處的層⾯，對應於我們星球
鏈中最⾼層⾯。


問：靈、聲⾳和話語之間有什麽區別？

答：在某種意義上，這如同阿特曼 、菩提和⼼智之間的區別。靈源⾃未

知⿊暗——是任誰也無法穿透的奧秘。這個靈——無論稱之為「神之靈」還是
「原初質」——在空間之⽔（即未來宇宙中尚未分化的物質）中映照⾃⾝，由
此在原初質的同質性中，產⽣了最初的分化。這就是聲⾳，是話語（最初顯
現）的先驅；⽽從這個聲⾳中⼜散發出了話語或邏各斯，也就是說，將此前⼀
直隱藏在深層思想中的內容，明確客體化的表達。在空間中映照⾃⾝的，即是
第三邏各斯。我們也可以⽤顏⾊、聲⾳和數字來表達此三位⼀體的概念。


	目錄
	序言
	會議一
	會議二
	會議三
	會議四
	附錄：關於夢的討論
	會議五
	會議六
	會議七
	會議八
	會議九
	會議十

