






書名：寂靜之聲（The Voice of the Silence）
作者：布拉瓦茨基（H. P. Blavatsky）
版本：中譯本第⼀版
⽇期：2023/09/18
僅作學習參考⽤途，不得販售



前⾔


以下⾴⾯摘⾃《⾦誡書》（The Book of the Golden 

Precepts），是交給東⽅神秘學⽣的作品之⼀。其中的知識

在那所學校是必須要會的，其教導被許多神智學者所接受。
由於我熟記其中許多訓誡，所以翻譯的⼯作對我來說相對較
容易。


眾所周知，在印度，⼼靈感應的發展⽅法都因上師 

(Gurus，老師或⼤師) ⽽異，不僅因為他們屬於不同的哲學

流派（存在六種），⽽且因為每個上師都有⾃⼰的系統，他
⼀般對其保密。但在喜⾺拉雅⼭脈外，各秘傳學派使⽤的⽅
法並無不同，除非該上師只是⼀個比他所教之⼈學識稍微多
⼀點的喇嘛。


我在這裡翻譯的作品與《多基安書》的「詩節」是同⼀
系列的⼀部分，⽽《秘密教義》正是以後者為基礎。龍樹 

(Nagarjuna) 的傳說告訴我們，這連同偉⼤的神秘著作《真

諦》  (Paramartha)，是由「蛇」(Nagas)  (實際上是給古代啟

蒙者的名字) 傳遞給偉⼤阿羅漢的，⽽《⾦誡書》聲稱出⾃

同⼀源頭。然⽽，即使它的格⾔和思想非常⾼尚和獨特，卻
往往可以在梵⽂著作中以不同的形式找到，比如克⾥希納在
《知識之主》（Jñâneśvari）這部⾼超的神秘主義著作中，

以絢麗的⾊彩向阿朱那描述了⼀個完全開悟瑜伽⼠的狀態；
在某些《奧義書》中也有。這是很⾃然的，因為⼤多數偉⼤



的阿羅漢（喬達摩佛的最初追隨者）是印度教徒和雅利安⼈
（儘管不是全部），⽽不是蒙古⼈，特別是那些移⺠到⻄藏
的⼈。單就無著（Aryasanga）留下的作品就非常多了。


原始的訓誡是刻在狹長的⽅形薄板上；⽽副本往往在圓
盤上。這些圓盤，或盤⼦， 通常保存在寺廟的祭壇上，這

些寺廟附屬於所謂的「沈思」或⼤乘（瑜伽⾏）學派的中
⼼。其書寫⽅式多種多樣，有時是藏⽂，但⼤多是表意⽂
字。所使⽤的祭司語⾔ (森札爾語Senzar) 除了有⾃⼰的字⺟

表外，可能以數種密碼字符的書寫⽅式呈現，這些字符更像
表意符號⽽不是⾳節。另⼀種書寫⽅法 (lug，  藏語) 是使⽤

數字和顏⾊，每⼀個都對應⼀個藏⽂字⺟ (30 個簡單的和 

74 個復合字⺟)，從⽽形成⼀個完整的密碼字⺟表。當使⽤

表意⽂字時，存在著⼀定的閱讀⽂本模式；如在此情況下，
占星術中使⽤的象徵和符號，即⼗⼆黃道帶的動物和七種原
⾊，各⾃有三個不同的⾊調，即亮⾊、原⾊和暗⾊——代表

簡單字⺟表中的 33 個字⺟，⽤以單詞和句⼦。因為在這種

⽅法中，⼗⼆種「動物」重複五次， 加上五種元素和七種

顏⾊，就構成了⼀個完整的字⺟表，由六⼗個神聖的字⺟和
⼗⼆個符號組成。置於⽂本開頭的⼀個符號決定了讀者是必
須按照印度模式來拼寫，其中每個單詞只是梵語的衍⽣，還
是按照中⽂表意⽂字的原則閱讀。然⽽，最簡單的⽅法是，
是不讓讀者使⽤任何特殊或喜歡的語⾔，因為受啟蒙的神秘
主義者和他們的追隨者中，使⽤的符號和象徵（如阿拉伯數
字）是共同和國際性的。同樣的特點也體現在中⽂的⼀種書



寫⽅式上，任何熟悉漢字的⼈都能同樣輕鬆地閱讀：例如，
⽇本⼈能⽤⾃⼰的語⾔閱讀漢字，就像中國⼈⼀樣容易。


《⾦誡書》包含了⼤約 90 篇不同的⼩論⽂，其中⼀些

是佛教前的，另⼀些則屬於較晚的時期。其中 39 篇是我多

年前背下來的。若要翻譯其餘的部分，我不得不依賴過去⼆
⼗年來收集的⼤量⽂件和備忘錄中散落的筆記，這從來沒有
整理過，且這無論如何也不是⼀件容易的事。也不可能把它
們全部翻譯給⼀個過於⾃私、過於執著於感官對象的世界，
他們沒準備好以正確的精神接受這種崇⾼的道德觀。因為，
除非⼀個⼈認真⽽堅持不懈地追求本體知識，否則他永遠不
願意聽取這種性質的建議。


然⽽，這種道德觀在東⽅⽂學中佔據了⼀卷⼜⼀卷的篇
幅，尤其是在《奧義書》中。克⾥希納對阿朱那說：『消滅
⽣命的所有慾望。』這種慾望只存在於⾝體中（投⽣的載
體），⽽非存在於那『永恆的、堅不可摧的、既不消滅也不
被消滅的』的本體中 (《卡薩奧義書》)。『 消除感知。』

《經集》如此教導；『平等看待快樂和痛苦、得與失、勝利
和失敗。』再⼀次，『只在永恆中尋求庇護。』(來源同上)

『消除分離感。』克⾥希納以不同形式重復道。『⼼靈 

(Manas) 跟隨散漫的感知，使靈魂 (菩提，Buddhi) 如同⼀艘

被風吹得在⽔⾯上漂泊無助的⼩船。』(《薄伽梵歌》 II，

70  ⾴)。




因此，⼈們認為最好只審慎選擇那些最適合神智學會中
少數真正神秘主義者的論⽂，並確保這些論⽂能夠滿⾜他們
的需求。只有這些⼈才會欣賞「克⾥希納-克⾥斯托斯」

（本體）的這些話：-


『聖⼈不為⽣者或死者⽽悲傷。我、你、以及這些⼈類
統治者從來都沒有不存在過，將來也永遠不會停⽌存在。』
(薄伽梵歌 II，27 ⾴)。


我在這篇譯⽂中盡最⼤的努⼒來保持原⽂的詩意之美和
意象；⾄於這⼀努⼒取得了多⼤的成功，由讀者來論斷。


布拉瓦茨基






⽬錄


篇章 1：寂靜之聲


篇章 2：兩條道路


篇章 3：七道⾨




獻給少數⼈ 





篇章⼀


寂靜之聲


這些說明是給那些不瞭解低等神通（1）的危險的⼈。


⼀個⼈若想聽到「無聲之⾳ 」 (2) 並理解它，他必須學

習凝念 (3) 的性質。


學⽣在對感知的對象漠然之後，必須尋找感官的統治
者，即思想製造者，他喚醒了幻覺。


⼼靈是殺死真實的⼤殺⼿。


讓弟⼦殺了那殺⼿。


因為：-


當⼀個⼈察覺⾃⼰的形體不真實時，如同夢中所⾒的所
有形體在醒後顯得不真實；


當他不再去聽眾多的聲⾳時，他或許能分辨出那
「⼀」，是消滅外在聲⾳的內在聲⾳。


只有在那時，他才會放棄虛假（Asat）地區，來到真

實 （Sat） 的領域。




在靈魂能夠看到之前，必須達到內在的和諧，並使⾁眼
對所有的幻象視⽽不⾒。


在靈魂能夠聽到之前，那個形象（⼈）必須像是聾了⼀
樣，對咆哮和低語充耳不聞，對⼤象的吼叫聲或⾦⾊螢火蟲
的銀⾊嗡嗡聲都無動於衷。


在靈魂能夠理解和記得之前，她必須與寂靜的說話者合
⼀，就像陶⼟所塑造的形體需先與陶⼯的⼼靈結合。


因為那時靈魂將會聽到，並會記住。


然後對內在之耳說話的是--


寂靜之聲


並說：-


若你的靈魂沐浴在你⽣命的陽光時歡笑；若你的靈魂在
她⾁體和物質之蛹中歡唱；若你的靈魂在她幻象城堡中哭
泣；若你的靈魂掙扎著要掙脫她與⼤師（4）聯繫的銀線；

弟⼦啊，要知道，那麼你的靈魂是屬於塵世的。


若你出芽的靈魂（5）去聆聽世界的動蕩；若你的靈魂

對⼤幻覺（6）的咆哮聲作出反應；若你的靈魂因看⾒痛苦

的熱淚⽽驚嚇，聽到苦惱的呼喊震耳欲聾，因⽽像害羞的烏
⿔縮在⾃我的軀殼⾥，弟⼦啊，去瞭解她寂靜的「神」，你



的靈魂是⼀個不配的神龕。


當你的變得更壯⼤，從她安全的隱蔽處滑出：突破神龕
守護的束縛，伸出她的銀線並迅猛前⾏；當她看到她在空間
之浪上的形象時，她低聲說：『這是我。』弟⼦啊，宣佈了
你的靈魂陷入了妄想之網中（7）。


弟⼦，這個塵世是悲傷之堂，在其中嚴峻考驗的道路
上，設置了稱為「⼤異端 」（8）的陷阱，從⽽誘捕你的⾃

我（EGO） 。


無知的弟⼦啊，這個塵世只是通往微光的陰暗入⼝，在
微光之後是真正光明之⾕ -- 沒有風能使此光熄滅，且燃燒

時無需燈芯或燃料。


偉⼤法則說：『為了能認識⼀切本體（9），你必須⾸

先能認識本體。』為了達到對那個本體的認識，你必須放棄
⾃我給非⾃我，放棄存在給非存在，然後你就可以在⼤⿃的
翅膀之間休息。是的，在那不⽣不滅的翅膀間休息是甜蜜的
（10），它在整個永恆（11）時代中是 AUM。


如果你想知道，就去騎那⽣命之⿃（12）。


如果你想要活著，就放棄你的⽣活（13）。


疲憊的朝聖者啊，有三個廳堂能通往苦難的結束。幻覺



的征服者啊，三個廳堂將帶你通過三個狀態（14）進入第

四個狀態（15），然後進入七個世界（16），即永恆休息

的世界。


若你想知道它們的名字，且聽著並記住。


第⼀個廳堂的名字是無知之堂（Avidyâ）。


你會在這個廳堂中看到光明，在其中⽣活，也將在其中
死亡（17）。


第⼆個廳堂的名字是學習之堂。*你的靈魂在其中會找

到⽣命的花朵，但每⼀朵花下都盤著⼀條蛇。（18）


[ *考驗學習之堂。]


第三個廳堂是智慧之堂，在它之上是不滅（AKSHARA）

的無岸之⽔，是不滅的 「全知泉源」（19）。


如果你想安全地穿過第⼀個廳堂，不要讓你的⼼智將其
中燃燒的慾望之火誤認為是⽣命的陽光。


如果你想安全地穿過第⼆個廳堂，不要停下來聞那迷惑
⼈的花香。如果你想從業⼒的枷鎖中解脫出來，就不要在那
些幻覺地區裡尋找你的⼤師。




智者不在感官的歡樂場所逗留。


智者不去聽幻覺的甜⾔蜜語。


在智慧之堂裡尋找將使你誕⽣的那位（20），那裡沒

有任何影⼦存在，只有真理之光照耀著不滅的光輝。


弟⼦，那未被創造的在你裡⾯，就像它在那廳堂中⼀
樣。如果你想觸及它並融合兩者，你必須脫去你幻覺的⿊暗
衣服。抑制⾁體的聲⾳，不要讓任何感官的影象擋在它的光
和你的光之間，如此兩者就可以融為⼀體。在得知了你⾃⼰
的無知 (21) 後，逃離學習之堂。這座廳堂在其陰險的美麗

充滿危險，但需要它來作為你的考驗。⼩⼼，弟⼦，以免你
的靈魂被虛幻的光芒所迷惑，流連於其欺騙性的光中。


這個光閃耀⾃⼤誘捕者（摩羅）(22) 的寶⽯。它迷惑了

感官，蒙蔽了⼼智，使粗⼼的⼈成為被拋棄的殘骸。


那⾶蛾被你夜燈迷⼈的火焰所吸引，⽽注定要在粘稠的
油中滅亡。不警惕的靈魂若無法與嘲弄的幻覺惡魔搏⾾，就
會回到塵世，成為摩羅的奴僕。


看那些群眾的靈魂。看他們如何盤旋在⼈類⽣命的風暴
海洋上，是如何筋疲⼒盡、流⾎、折翼，⼀個接⼀個地掉在
波濤洶湧上。他們被猛烈的風吹走，被⼤風追逐著，漂流進
旋渦中，並消失在最初巨⼤漩渦中。




如果你想穿過智慧之堂到達極樂之⾕，弟⼦，緊閉你的
感官，抵制那使你與其他萬物分離的危險異端。


不要讓你的「天上誕⽣者」融入到幻覺的海洋，或與普
遍⽗⺟（靈魂）斷開聯繫，⽽是要讓火熱的⼒量退到最內
室，即⼼的內室（23）和世界⺟親的住所（24）。


然後，這股⼒量將從⼼臟上升到第六個區域，即中間區
域，也就是你兩眼之間的地⽅，此時它將成為遍⼀靈魂的氣
息，成為充滿⼀切的聲⾳，即你⼤師的聲⾳。


只有這樣，你才能成為「天空⾏者」（25），能踏著

海浪之上的風，其步履不觸及⽔⾯。


在你踏上神秘之⾳的階梯上層之前，你必須以七種⽅式
聽到你內在神*的聲⾳。


[*本體]


第⼀種如同夜鶯的甜美聲⾳，向其伴侶吟唱著離別之
歌。


第⼆種如天使的銀鈸之聲，喚醒了閃爍的星星。


下⼀種如同海精靈被困在⾙殼⾥所發出的悠揚哀聲。




在這之後是維納琴（26）的吟唱。


第五種如同⽵笛聲在耳邊響起。


它隨後變成了號⾓聲。


最後如悶雷隆隆的震動著。


第七種吞沒了所有其他的聲⾳。他們消逝⽽再也不被聽
⾒。


當殺死了這六種（27）並置於⼤師的腳下時，弟⼦就

融入了遍⼀（28），成為了那「⼀」並⽣活在其中。


在進入那條道路之前，你必須摧毀你的⽉亮⾝體
（29），淨化你的⼼靈體（30）和潔淨你的⼼。


永⽣的純淨之⽔，清澈晶瑩，無法與季風風暴的湍急泥
流交融。


蓮花懷中的天上露珠，在清晨的第⼀縷陽光下閃閃發
光，掉在地上就成了⼀塊泥⼟；看，這顆珍珠現在成了⼀粒
污泥。


要與你不潔的思想奮⾾，以免它凌駕你。利⽤它們，如
同它們利⽤你那樣，因為如果你放過它們，它們會⽣根發



芽，要知道，這些思想會壓倒你並殺死你。弟⼦，要⼩⼼，
即使是他們的影⼦也不要靠近。因為它會⽣長，增⼤體型和
⼒量，然後這個⿊暗之物會吞噬你的存在，甚⾄是在你還沒
意識到此邪惡怪獸存在之前。


在「神秘的⼒量」（31）*能使你成為⼀個神靈之前，

弟⼦，你必須獲得能隨意摧毀你⽉亮⾝體的能⼒。


[*昆達⾥尼，「蛇形⼒量」或神秘的火。]


物質的⾃我和精神的本體永遠不可能相遇。兩者之⼀必
須消失；兩者無法並存。


在你靈魂的⼼靈能夠覺悟之前，個性的萌芽必須被粉
碎，感官的蟲⼦在復活之前被摧毀。


在你成為這條道路本⾝之前，你不能在此道路上前⾏
（32）。


讓你的靈魂傾聽每⼀聲痛苦的呼喊，如同荷花袒露⼼扉
以飲下清晨的陽光。


在你⾃⼰把受苦者的淚⽔擦去之前，不要讓熾烈的太陽
曬乾任何⼀滴痛苦的淚⽔。


⽽是讓每⼀滴燃燒的⼈類眼淚，滴在你的⼼上停留，永
遠不要擦掉，直到引起它的痛苦被消除。




哦，你有最仁慈的⼼，這些眼淚是灌溉著不朽慈善之⽥
的河流。在這樣的⼟壤上，⽣長著佛的午夜花（33），比

沃蓋樹（Vogay tree）的花更難找到與罕⾒。這是從轉世解

脫的種⼦。它將阿羅漢遠離紛爭和慾望，它引導他穿越存在
的領域，到達只有在寂靜和非存在之地才知道的平和與幸
福。


消滅慾望；但如果你消滅了它，要⼩⼼它⼜死裡復活。


消除對⽣命的愛，但如果你消滅貪愛（34），不要是

出於對永恆⽣命的渴求，⽽只是為了⽤永恆取代短暫事物。


不要渴求任何事物。不要對業⼒和⼤⾃然永恆法則感到
煩惱。⽽要努⼒克服那個⼈的、短暫的、飄忽不定⽽易逝之
物。


幫助⼤⾃然並與她合作；⼤⾃然將視你為她的創造者之
⼀，並向你致敬。


她將在你⾯前敞開她的密室之⾨，向你展⽰隱藏在她純
潔懷中深處的珍寶。她不受物質之⼿的玷污，⽽只向精神之
眼展⽰她的寶藏；這種眼睛永不閉合，在她的所有王國中已
無⾯紗遮擋。


然後，她將向你展⽰⽅法和途徑，第⼀道⾨、第⼆道、



第三道、直到第七道。然後是⽬標—在它之上是不⾔⽽喻的

榮耀，沐浴在精神的陽光下，只有靈魂之眼才能看到。


只有⼀條路能通往此道路；只有在它的盡頭才能聽到
「寂靜之聲」。候選⼈攀上的梯⼦是由苦難和痛苦組成的；
只有美德的聲⾳才能使其沈寂下來。那麼，弟⼦，若你還有
任何惡習還沒拋下的話，你就倒霉了。因為那梯⼦會倒塌並
推倒你；它的腳會陷在你罪惡和失敗的深淵⾥；在你嘗試穿
越這廣闊的物質深淵之前，你必須在捨棄之⽔中洗淨你的雙
腳。當⼼，以免你將仍有污垢的腳踏上梯⼦最低階。那些膽
敢⽤泥濘之腳污染階梯的⼈有禍了。那骯髒粘稠的泥漿會變
乾，變得堅韌，然後將他的腳粘在原地，就像被狡猾捕⿃⼈
使⽤粘膠捕捉到的⿃⼀樣，將阻⽌他進⼀步前進。他的惡習
會成形並拖垮他。他的罪會提⾼聲⾳，就像⽇落後豺狼的笑
聲和啜泣聲；他的思想成為了⼀⽀軍隊，把他作為⼀個被奴
役的俘虜帶走。


在邁出莊嚴旅程的第⼀步之前，殺死你的慾望，弟⼦，
使你的惡習無能為⼒。


在你抬腳登上梯⼦前，先扼殺你的罪孽，使它們永遠沈
默。


使你的思想安靜，全神貫注地專注於你的⼤師，你看不
到他，但能感覺到他。




如果你想對抗敵⼈並確保安全，將你的感官合為⼀個感
官。此感官隱藏你⼤腦空腔中，只有通過它，才能揭⽰通向
你⼤師的陡峭道路，讓你靈魂朦朧的眼睛能夠看清。


弟⼦啊，漫長⽽疲憊的路在你⾯前。⼀絲遺留在過去的
念頭都將拖住你，使你不得不重新開始攀登。


殺死你內在所有過去經歷的記憶。不要回頭，否則你會
迷失。


不要相信慾望能通過滿⾜它來消滅；因為這是摩羅所灌
輸的可憎⾏為。 惡習通過餵養才會擴張並壯⼤，就像蟲⼦

在花⼼上變得肥胖。


玫瑰必須重新變回其本莖所⽣長的花蕾，否則寄⽣蟲會
侵蝕它的⼼臟並吸取它的⽣命汁液。


黃⾦樹在樹幹被風暴摧毀之前，便會綻放出它的寶⽯花
蕾。


學⽣必須重新找回他失去的兒童狀態，第⼀個聲⾳才會
落於他的耳朵。


來⾃遍⼀⼤師的光，是遍⼀不褪⾊的⾦⾊精神之光，從
⼀開始就照耀在弟⼦⾝上。它的光線們穿過物質的厚重烏
雲。




現在在這兒，現在在那兒，這些光線照亮了它，就像陽
光的火花穿過叢林茂盛的樹葉並照亮了⼤地。但是，弟⼦
啊，除非⾁體是被動的，頭腦是冷靜的，靈魂像火光的鑽⽯
⼀樣堅定和純潔，否則，光芒不會到達內室（23），它的

陽光無法溫暖內⼼，且在最初階段時，阿卡莎⾼處的神秘聲
⾳（35）也無法傳達⾄耳，無論多麼渴望聽到它。


除非你聽到，否則你無法看⾒。


除非你看⾒，否則你無法聽到。聽到和看⾒是第⼆個階
段。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


當弟⼦閉上眼睛、關上耳朵，以及停⽌⼝⿐感知時，他
能看到、聽到、聞到和嘗到；當四種感官融合併準備進入第
五感官，即內在觸覺時，他已經進入了第四個階段。


到了第五階段，喔 ! 你思想的消除者啊，所有這些都必

須被徹底消滅，無法再復活（36）。


將你的⼼靈隔絕於所有外物與外在景象。隔絕內在影
像，以免它們將⿊暗影⼦投在你的靈魂之光。


你現在在「凝念」（37），第六階段。




幸福的⼈啊，當你進入第七階段時，你將不再察覺到神
聖的三（38），因為你⾃⼰已經成為那「三」。你本⾝和

你的⼼靈如同⼀條線上的雙胞胎，頭頂上燃燒著你的⽬標之
星（39）。「三」居於榮耀和不可⾔喻的幸福中，它們此

時在幻覺世界中已失去了名字。它們已經成為⼀顆星，是燃
燒但不灼傷的火，是火焰的載體（40）。


成功的瑜伽⼠啊，這就是⼈們所說的禪那 (41)，是三摩

地(42)的正確先導。


⽽現在你的⾃我迷失在本體中了，你與本體合⽽為⼀，
融入了最初輻射出你的那個本體。


弟⼦，你的個體性在哪裡？弟⼦本⼈在哪裡？它是迷失
在火中的火花，是海洋中的⽔滴，是永遠存在的射線成為了
⼀切和永恆的光芒。


⽽現在，弟⼦，你是⾏動者和⾒證者，是輻射者和輻射
物，是聲⾳中的光，是光中的聲⾳。


有福之⼈啊，你熟知五種障礙。 你是他們的征服者，

是第六種的⼤師，傳達了真理的四種模式（43）。 照耀在

他們⾝上的光來⾃於你，喔，你從前是弟⼦，但現在是老師
了。


這些真理是：-




第⼀真理 : 你認識所有的苦嗎？


第⼆真理 : 你是否在「集」之⾨征服了摩羅國王呢？
(44).


你是否在第三道⾨消滅了罪惡，⽽獲得第三個真理呢？


第四個真理：你是否已進入了通往知識的「道路」呢？
(45).


現在，在菩提樹下休息吧，這是所有知識的完美，因
為，要知道，你是三摩地的⼤師，這是無瑕視覺的境地。


看哪！你已成為了光，你已成為聲⾳，你是你的⼤師和
你的神。你就是你所尋找的對象：是那不間斷的聲⾳，永恆
回響，不受變化，免於罪惡，七個聲⾳合為⼀體，是那


寂靜之聲


Om 那個 絕對真理

(Om Tat Sat)




第⼀部分的詞彙表


寂靜之聲


(1) 神通，巴利語的 Iddhi，是梵⽂Siddhis的同義詞，即

⼼靈感應能⼒，是⼈的特異功能。有兩種「神通」。⼀組擁
抱了低等的、粗糙的、⼼靈感應的和⼼智的能量；另⼀組則
要求最⾼⽔平的精神⼒量訓練。克⾥希納在《薄伽梵往世
書》中說 :


『那些專⼼致志於瑜伽實踐、控制感官、並將⼼思集中
在我（克⾥希納）的瑜伽⼠，所有的神通都供他使⽤。 』


(2) 「無聲之聲」，或「寂靜之聲」。從字⾯上看，也

許能解讀為「精神性聲響中的聲⾳」，其森札爾語等同於梵
語的「內在⾳流」（Nâda）。


(3).凝念（Dhâranâ），是指強烈⽽完美地將⼼靈集中於

某個內在對象上，並完全脫離外部宇宙或感知世界的⼀切。


(4).「偉⼤的⼤師」是弟⼦⽤來⽤來指代⾃⼰的「本體」

的術語。它相當於觀世⾳（Avalokiteśvara），也相同於佛教

神秘主義者的本初佛（Âdi-Budha），婆羅⾨的「阿特曼」

（本體），以及古代諾斯替派的克⾥斯托斯（Christos）。


(5).靈魂在這裡指的是⼈類⾃我（Ego）或⼼靈



（Manas），在我們的神祕七重劃分中被稱為「⼈類靈魂」

（⾒《秘密教義》），有別於精神性靈魂和動物性靈魂。


(6).「⼤幻覺」（Mahâ Mâyâ） ，是客體宇宙。


(7). 以為擁有⼈格的「錯覺」（Sakkâyaditthi）。


(8). 相信靈魂存在的異端（Attavâda），更確切的說，

是相信靈魂（或⾃我）與遍⼀無限的本體分離。


(9).「原則認識者」（Tattvajñânin）能「認識」或識別

⼤⾃然和⼈類的原則；⽽「本體認識者」（Âtmajñânin）認

識阿特曼或稱遍⼀本體。


(10).「⿃」或天鵝（Kala Hamsa，⾒第11點）。在昆巴

科南（Kumbakonam Theos. Society）所翻譯的《⾳流明點奧

義書》（《梨俱吠陀》) 說道：『⾳節 a 被視為它（⿃）的

右翼，u 是它的左翼，m 是它的尾巴，⽽最後半⾳節

（Ardha-mâtra）據說是它的頭。』


(11).東⽅⼈的「永恆」與我們的「永恆」有著完全不同

的含義。它⼀般代表梵天的 100 年或梵天的「壽命」，即⼀

個劫（Kalpa）或 4,320,000,000 年的週期。


(12).同樣的《⾳流明點奧義書》說道：『⼀個騎乘⿃（即



沈思Aum）的瑜伽⼠不會受到業⼒或萬億罪惡的影響。』


(13).如果你想活在精神中，就需放棄物質⼈格的⽣活。


(14). 意識的三種狀態，即清醒狀態（Jâgrat）；做夢狀

態（Svapna）；深度睡眠狀態（Sushupt）。這三種瑜伽⼠

狀態之後是第四種狀態，或稱 -


(15). 超絕狀態（Turîya），⾼於無夢狀態，是超越⼀切

的⼀種⾼度精神意識狀態。 
292929

(16).⼀些梵語神秘主義者將七個存在層⾯（即七個精神

領域或世界）置於「⿃」（Kala Hamsa）的體內，此⿃是時

間和空間之外的天鵝，可轉換為時間中的天鵝，此時成為梵
天⽽不是梵（中性）。


(17).只包含了感官的現象世界和塵世意識的世界。


(18).星光界區域，是超感知和欺騙性景象的⼼靈感應世

界，是靈媒的世界。它是埃利法斯-萊維（Éliphas Lévi）的偉

⼤「星光界之蛇」。當這些區域採摘的花朵被帶到塵世時，
其莖上總纏繞著蛇。這是⼤幻覺的世界。


(19).完全精神性意識的區域，對於達到這個區域之上的

⼈不再有危險。




(20).啟蒙者藉由被賦予的知識，引導弟⼦到達精神性的

誕⽣，或稱第⼆次出⽣，因⽽被稱為⽗親古魯（guru）或⼤

師。


(21).無知（Ajñâna）或非智慧，與「知識」（jñâna）相

反。


(22).在外傳宗教中，摩羅（Mâra）是⼀個惡魔，⼀個

阿修羅（Asura），但在神秘哲學中，它是⼈類惡習誘惑的

擬⼈化，字⾯上翻譯即 「那殺死」靈魂的東⻄。它被描繪

為⼀個帶著王冠的國王（摩羅之王），冠上閃耀著⼀顆耀眼
光輝的寶⽯，使看它的⼈被迷惑；這種光輝，當然是指惡習
對某些⼈性產⽣的魅惑。


(23). ⼼的內室（梵語Brahmapura）。「火熱的⼒量」

是昆達⾥尼（Kundalinî）。


(24).「⼒量」和「世界⺟親」是對昆達⾥尼的稱呼，這

是神秘的「瑜伽⼠⼒量」之⼀。這是當菩提原則被視為主動
⽽非被動時（⼀般來說它是被動的，即被視為最⾼精神阿特
曼的載體或匣⼦時）。它是⼀種「電-精神」⼒量，是⼀種

創造性的⼒量，當它被喚醒運作時，其創造⼒也同樣能輕易
殺⼈。




(25).「天空⾏者」（Khechara）或「⾏者」。 正如《博

伽梵歌注》（Jñâneśvari）這本神秘著作之王的第六章中所

解釋的那樣，瑜伽修⾏者的⾝體變成了⼀個由風構成的⾝
體；如同『⼀朵長出四肢的雲彩』，之後『他（瑜伽⼠）看
到了海洋和星星之上的事物；他聽到了天神的語⾔並能理
解，也能感知到螞蟻⼼中所想的事。』


(26).維納琴（Vînâ）是印度的⼀種弦樂器，像琵琶。


(27).六個原則；指的是當低等⼈格被摧毀後，內在的個

體性融入並迷失在第七原則或稱精神之中。


(28).弟⼦與梵天或阿特曼合為⼀體。


(29).由慾望原則產⽣的星光體，即欲體（Kâma rûpa）

或稱慾望的⾝體。


(30).⼼靈體。它⾸先是指星光體或⼈格的⾃我；第⼆個

是指個體性或輪回的⾃我，⽽它在我們這個層⾯上的意識
（低等⼼靈）必須被⿇痹。


(31).昆達利尼被稱為「蛇形」或環形的⼒量，因為苦⾏

者在發展內在⼒量時，它會在⾝體中呈螺旋狀運作或進展。
它是⼀種電熱的神秘⼒量或宇宙電（Fohatic）⼒量，是偉⼤

的原始⼒量，貫穿所有有機和無機物質。




(32).這條「道路」在所有神秘著作中都有提及。正如克

⾥希納在《博伽梵歌注》中所說：『當這條道路被看⾒
時......不管是朝東⽅之花還是⻄⽅之室前進，⼸的持有者

啊，不須移動便能在這條道路上旅⾏。在這條道路中，無論
⼀個⼈要去什麼地⽅，他⾃⼰就變成那個地⽅。』『你就是
那道路』是對開悟的⼤師說的，⽽後他會對啟蒙後的弟⼦
說。另⼀位⼤師說：『我就路徑與道路。』


(33).開悟，是「菩薩之花」。


(34).貪愛（Tanhâ）--「活著的願望」，對死亡的恐懼和

對⽣命的熱愛，是導致轉世的⼒量或能量。


(35).這些是苦⾏者在冥想週期開始時，所聽到的神秘聲

⾳或旋律，被瑜伽⼠稱為「永恆聲⾳」（Anâhata-

śabda）。


(36).這意味著，發展到第六階段、也就是神秘學體系中

的 「凝念」時，必須在這個層⾯上「殺死」（或癱瘓）作

為單獨官能的每⼀種感官 ，然後融入到第七感官中，這是

最具精神性的感官。


(37).⾒第三點。


(38).勝王瑜伽（Râja Yoga）的每個發展階段都由⼀個幾



何圖形來象徵。這個是神聖的三⾓形，且在凝念之前。△ 
是⾼階弟⼦的標誌，⽽另⼀種三⾓形是⾼階啓蒙者的標誌。
它是佛陀論述「我」時⽤的符號，且當如來從智慧
（Prajñâ）的三種⽅法解脫時，佛陀將其⽤來象徵如來的具

象形體。⼀旦弟⼦通過初步和低等的階段後，所看到的不再
是△，⽽是---，是---的縮寫，即完整的七重。這裡沒有透露

其真實形式，因為它幾乎肯定會被⼀些江湖騙⼦所利⽤，並
在⽤於欺詐⽬的時遭到褻瀆。


(39).頭頂上燃燒的星星是「啟蒙之星」。這是濕婆派

（Śaivas）信徒的種姓標記；濕婆是所有瑜伽⼠的偉⼤庇蔭

者。這個標記是⼀個⿊⾊的圓點，現在也許象徵太陽，但在
古代神秘主義中象徵著啓蒙的星星。


(40). 是那永遠無法觸及之「火焰」的（upâdhi），只要

苦⾏僧還在此⽣便無法觸及。


(41).禪那（Dhyâna，禪定）是在這個塵世上最後的階

段，除非⼀個⼈成為⼀個完整的⼤師。如前所述，在這種狀
態下，勝王瑜珈⼠在精神上意識到本體，並瞭解他⾼等原則
們的運作。若再往前⼀步，他就會超越第七層⾯（或根據⼀
些流派的說法是第四層⾯）。在攝⼼（Pratyâhâra，控制思

想的初步訓練）之後，是凝念、禪定和三摩地，將這三者納
入統稱為三夜摩（Samyama）。




(42).三摩地是指苦⾏者失去對每個個體的意識、包括他

⾃⼰的意識的狀態。他成為⼀切。


(43).在北傳佛教中，「真理的四種模式」是指苦（痛苦

或不幸）；集（誘惑的集合）；滅（誘惑的毀滅）和道（道
路）。這「五個障礙」是對於苦的認識、關於⼈類脆弱性的
真相、壓迫性的限制、以及遠離所有激情甚⾄慾望束縛的絕
對必要性。最後⼀個是「救贖之路」。


(44).摩羅國王站在「集」之⾨，試圖⽤他的「寶⽯」的

光輝來蒙蔽候選⼈雙眼。


(45).第四條「道路」屬於五條轉世之路之⼀，它們將所

有⼈類投入不斷的悲與喜的狀態中。這些「路徑」只是⼀個
整體的細分，是業⼒所追隨的道路。




篇章⼆


兩條道路


慈悲的老師啊，現在請你為其他⼈指出道路。看哪，所
有那些敲⾨尋求進入的⼈們，在無知和⿊暗中等待著，以⽬
睹甜蜜法則之⾨被推開！


候選者的聲⾳：


你，是⾃⾝恩慈之主，難道不該揭⽰⼼的教義嗎？
（1） 你會拒絕帶領你的僕⼈走上解脫之路嗎？


引⽤老師的話 :


道路有兩條；偉⼤的完美有三個；有六種美德能將⾝體
轉變成知識之樹（2）。


誰將接近它們？


誰將先進去？


誰將⾸先聽到兩條道路合⼀的教義，以及關於秘密之⼼
（3）揭⽰的真相？ 那摒棄學識⽽教導智慧的法則，揭⽰了

⼀個悲慘的故事。




唉，唉，所有的⼈都應該擁有阿賴耶，與偉⼤的靈魂合
⼀，然⽽擁有阿賴耶卻對他們如此無濟於事！


看啊，就像⽉亮倒映在寧靜的波浪中⼀樣，阿賴耶被⼩
的和偉⼤的事物所映照，也在最微⼩的原⼦中獲得了映照，
但卻未能觸及所有⼈的內⼼。唉，如此之少的⼈能夠從這份
禮物中獲益，這是能夠學習真理、正確認識存在的事物、並
瞭解非存在的知識的無價恩惠！


弟⼦說 :


老師啊，我應該怎麼做才能達到智慧？


智者啊，要怎麼做才能獲得完美？


去尋找道路。但是，弟⼦啊，在你開始旅程之前，要有
純淨的⼼。在你邁出第⼀步之前，要學會辨別真實和虛假，
區別永恆與轉瞬即逝的差異。最重要的是要區分「頭腦-學

識」和「靈魂-智慧」，即區分 「眼」和「⼼」的教義。


是的，無知就像⼀個封閉⽽無空氣的容器，靈魂如同困
於其中的⿃。它不鳴叫，也不能振翅⾶翔；這位歌者只能啞
然無聲地坐著，直到精疲⼒盡⽽死。


但即使是無知，也比頭腦學識要好，因為後者沒有靈魂
智慧來照亮和引導。




智慧的種⼦不能在沒有空氣的空間⾥發芽和⽣長。⼼靈
為了活著並獲得經驗，他需要廣度、深度和指引，將其引向
鑽⽯靈魂（4）。不要在幻覺領域⾥尋找那些指引；⽽是⾶

越幻象，尋找永恆⽽不變的絕對真實 (5)，不相信幻想的錯

誤引導。


因為⼼靈如同⼀⾯鏡⼦，它在反射的同時也會聚集塵埃
（6）。它需要「靈魂-智慧」的微風拂去我們幻覺的塵埃。

初學者啊，試圖融合你的⼼靈和靈魂吧。


避開無知，同樣也要避開幻象。避開世界的欺騙；不要
相信你的感官，它們是虛假的。但是在你的⾝體內（你的感
知的神龕） 在非⼈格中尋找「永恆之⼈」(7)；在找到他之

後，向內看：你是佛 (8)。


虔誠之⼈啊，避開贊美。贊美會導致⾃我幻覺。 你的

⾝體不是你，你的本體本⾝沒有⾝體，無論是贊美還是指責
都不會影響它。


弟⼦啊，⾃鳴得意宛如⼀座⾼聳的塔樓，⼀個傲慢的傻
瓜攀登其上。他獨⾃坐在那裡，⾃負⽽孤獨，除了他⾃⼰
外，沒有⼈注意到他。


虛假的學識被智者所拒絕，且善法則將其驅散於風。它
的輪⼦為所有⼈轉動，不管是卑微者還是傲慢者。「眼之教
義」（9）是給⼤眾的，⽽「⼼之教義」是給被揀選的弟⼦



的。前者在驕傲中複誦 : 『瞧，我知道。』後者在謙卑中積

累的⼈低聲承認：『我如此聽到。』（10）


弟⼦啊，「⼤篩⼦」是 「⼼之教義 」的名稱。


善法之輪迅速推進，⽇夜不停的磨礪。它將無價值的殼
從⾦黃穀物中剔除，排除麵粉中的雜質。業⼒之⼿引導著輪
⼦；它的轉動標誌著業⼒之⼼的跳動。


真正的知識是麵粉，⽽虛假的學識是殼。如果你想吃智
慧的麵包，你必須⽤⽢露*清⽔揉製你的麵粉。但如果你⽤

幻覺的露⽔揉捏穀殻，你創造食物只能給死亡⿊鴿，那出
⽣、衰敗和悲傷的⿃。


[*永⽣]


如果有⼈告訴你，要成為阿羅漢就必須停⽌愛眾⽣；告
訴他們這是在撒謊。


如果有⼈告訴你，為了獲得解脫，你必須恨你的⺟親，
忽視你的兒⼦；背棄你的⽗親，稱他為「屋主」（11）；

放棄對於⼈和動物的憐憫--告訴他們，他們的話是錯的。


「不信者」*（Tîrthikas）是如此教導的。


[*婆羅⾨苦⾏僧。]




如果有⼈教導你說，罪惡源於⾏動，⽽喜樂源於絕對的
無為，那麼就告訴他們這是錯的。⼈類⾏為的非永久性；通
過罪惡和過失的停⽌⽽使⼼靈解脫束縛，並不適⽤於「天神
⾃我」*。「⼼之教義」如此說道。


[*轉世的⾃我]


「眼」的法則是外在與非存在事物的體現。


「⼼」的法則是智慧*的體現，是永久和永恆的。


[*Bodhi，真理，神聖智慧]


當燈芯和油都很乾淨時，燈會燃燒得很明亮。為了使它
們保持乾淨，需要使⽤清潔劑。火焰對清潔的過程無感。
『樹枝被風搖動，樹幹卻保持不動。』


有為和無為都可以於你內在容⾝；你的⾝體活躍，你的
⼼靈平靜，⽽靈魂清澈如⼭湖。


你想成為「時間之輪」的瑜伽⼠嗎？那麼，弟⼦:


不要相信，能透過在⿊暗的森林中坐著，在驕傲的隱居
中與⼈隔絕；不要相信，能透過以根和植物為⽣，以⼤⼭脈
的雪來解渴；歐 ! 虔誠者，不要相信這將帶領你達到最終的



解脫。


不要以為折斷骨頭、撕裂肌⾁，就能使你和你的「沈默
本體」合⼀（12）。歐 ! 你的影⼦的受害者（13），不要以

為當你戰勝了你粗⼤形體的罪惡後，你本性和⼈類的責任就
完成了。


受祝福者鄙視這麼做。法則之獅，，*察覺到⼈類痛苦

的真正原因後，立即放棄了寧靜荒野，因為這是甜蜜但⾃私
的休息。他從森林隱居者（14）成為⼈類的老師。在如來 

(15) 進入涅槃之後，他在⼭上和平地上講道，並在城市中向

天神、⼈和眾神宣講 (16) 。


[*佛陀]


播種善⾏，你將收穫其果實。在憐憫之舉的不作為，成
為了⼀種致命罪惡的⾏為。


聖⼈如此說。


你是否要放棄⾏動嗎？這麼做將無法使你的靈魂獲得⾃
由。要達到涅槃，必須達到本體知識，⽽本體知識源⾃仁愛
之舉。


候選者，要有耐⼼，不懼失敗，也不追求成功。將你靈
魂的⽬光聚焦於那顆星上，你是此星的射線（17），這顆



燃燒之星閃耀於無光的永存深淵中，這是未知者的無限領
域。


要堅持不懈，如同⼀個永遠忍耐的⼈。 你的影⼦存在

⼜消失了（18）；⽽在你內在的那個是永⽣的且知道，因

爲它是知識（19），⽽非逝去的⽣命：它是曾經存在、現

在存在且將來存在的⼈，對他來說，時鐘永遠不會敲響。


如果你想收穫甜蜜的平和和休息，弟⼦，就⽤功德的種
⼦播種未來豐收的⽥地。 接受出⽣所帶來的苦難。


邁出陽光，踏入陰影，為他⼈騰出更多空間。那些眼淚
滋潤著痛苦和悲傷的乾旱⼟壤，將帶來因果報應的花朵和果
實。從⼈類⽣命的爐火及其⿊煙中，⾶翼的火焰升起，這經
過淨化的火焰，在業⼒之眼下⾼⾶前⾏，最終編織出道路的
三件榮耀衣袍（20）。


這些衣袍是：應⾝、報⾝、和法⾝，是崇⾼的衣袍。 
(21).


商納袍（22）確實可以贏得永恆的光。僅僅是商納袍

就能給予消滅的涅槃；它停⽌了轉世，但是，歐弟⼦，它也
殺死了慈悲。這些穿著法⾝榮耀的完美諸佛，再也不能幫助
⼈類的救贖。唉 ! 難道要為了⾃⼰⽽犧牲⼤眾；為了⼀個⼈

的利益⽽犧牲全⼈類嗎？




初學者啊，要知道，這是⼀條「公開道路」，是通往⾃
私極樂之路，是「秘密之⼼」的菩薩們 （ 慈悲的諸佛）所
回避的。


活著造福⼈類是第⼀步，修⾏六種輝煌美德（23）是

第⼆步。


穿上「應⾝」的謙卑長袍，就是放棄⾃我的永恆幸福，
從⽽幫助⼈類獲得救贖。曾經獲得涅槃幸福但放棄它，這是
最崇⾼的；也是最後⼀步 ，是 放棄之路上的最⾼境界。


弟⼦啊，要知道，這是「秘密道路」，是完美的諸佛所
選擇的，他犧牲本體以成全弱⼩的⼤眾。


然⽽，如果「⼼之教義」對你來說太崇⾼了，你認為需
要幫助的是⾃⼰，⽽怯於幫助別⼈ 。那麽，膽怯的⼼啊，
我及時警告你：繼續滿⾜於法則中「眼之教義」吧 ! 保持希

望 ! 因為就算 「秘密之路」在「今天」無法實現，到了「明

天 」他就會在你觸⼿可及之處了。(24) 要知道，任何的努

⼒，即使再微⼩，也無論是朝著正確還是錯誤的⽅向，都不
會從起因的世界中消失。即使是廢棄的煙霧也並非無跡可
尋。『前世所說的苛刻之詞，不會被摧毀，⽽會再次出
現。』*辣椒植物不會產⽣玫瑰花，甜美茉莉花的銀星也不

會變成荊棘或或薊草。


[*中觀應成派的戒律] 。




你可以在這⼀「天」為你的「明天」創造機會。在「偉
⼤的旅程」中，（25）每⼩時播下的起因都會帶來相應的

果，因為嚴格的正義統治著世界。它以強⼤⽽永遠無誤的運
作，帶給凡⼈福祉或苦難的命運，是我們前世思想和⾏為的
業果。


擁有堅忍之⼼的你啊，請收下你應得的所有回報吧。保
持愉悅，並安於命運。 這就是你的業⼒，是你轉世循環的

業⼒，是那些在痛苦和悲傷中與你⼀起誕⽣之⼈的命運，⽣
⽣世世地歡笑與哭泣，並被你先前的⾏為所束縛。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


你在「今天」為他們⾏動，他們就會在「明天」為你⾏
動。


從捨⼰之芽中，發芽出最終解脫的甜蜜果實。


那些出於對摩羅的恐懼⽽不幫助⼈，⽽為⾃⾝利益⾏動
的⼈注定會滅亡。朝聖者想在流⽔中冷卻疲憊的四肢，但因
為對⽔流的恐懼⽽不敢跳入⽔中，因此冒著熱昏倒下的風
險。基於⾃私恐懼的不作為只會產⽣惡果。


⾃私的信徒沒有⽬的地活著。那些不完成他⽣命中指定
⼯作的⼈⽩活了。




跟隨⽣命之輪；遵循義務之輪，不管是對於家族和親
⼈，對朋友還是敵⼈，並對於快樂和痛苦閉上⼼靈。耗盡因
果報應的法則。為你的來世獲得神通。


如果你無法成為太陽，那就做⼀個謙卑的⾏星。是的，
如果你無法像正午的太陽⼀樣，在永恆純潔的雪⼭上燃燒，
那麼，入⾨者啊，請選擇⼀個更加謙卑的道路。


去指出「道路」，無論多麼昏暗，並在⼈群中遺失；正
如夜晚的星辰為⿊暗中⾏走之⼈指名道路。


瞧，火星⾚紅⾯紗背後的「眼睛」掃視著沈睡的⼤地。
看那⽔星之「⼿」的火熱氣場，伸出守護之愛⾄他的修⾏者
的頭上。兩者現在都是太陽（26) 的僕⼈，在他離開時，成

為了夜晚中沈默的守望者。然⽽，兩者在過去的劫中都是明
亮的太陽，並可能在未來的「⽇⼦」中再次成為兩個太陽。
這就是⼤⾃然中業⼒法則的下降和上升。


弟⼦啊，要像他們⼀樣。為勞苦的朝聖者照亮道路，給
予安慰；尋找那些比你更無知的⼈；他在可憐荒蕪中飢餓的
坐著，渴望智慧的麵包和滋養影⼦的麵包，他沒有老師、希
望、或安慰，讓他聽聞法則。


候選⼈啊，告訴那些放下驕傲和⾃尊⼼，⽽成為虔誠奴
僕的⼈；那些儘管依附於⽣存，仍耐⼼地服從法則的⼈；他
們就像佛陀腳下的⼀朵甜美的花，將在此⽣中成為⼀個入流



者 （27）。完美的神通可能遙不可及；但第⼀步已經邁

出，已進入這條溪流，他可能獲得⼭鷹的視⼒，膽⼩⺟鹿的
聽⼒。


有志者啊，告訴他，真正的奉獻能讓他重獲前世曾擁有
的知識。天神視覺和天神聽覺並非⼀次短暫的出⽣所能獲得
的。


你若要得智慧，就當謙卑。


當你掌握智慧時，要更加謙卑。


要像海洋⼀樣，接納所有的溪流和河流。⼤海巍然平
靜，不為所動；它不受他們的影響。


以你的神聖⾃我控制你的低等⾃我。


以永恆⾃我來控制神聖⾃我。


是的，能殺死慾望的⼈是偉⼤的。


⽽更加偉⼤的，是那神聖⾃我於內在消除了對於慾望的
認識。


你要看管好低等的，以免它玷污⾼等的。


通往最終⾃由的道路在於你內在本體。




那條道路始於⾃我之外，也結束於⾃我之外（28）。


在不信者驕傲的⽬光中，所有河流之⺟是不受⼈稱贊且
卑微的；在愚昧者的眼中，⼈體是空的，儘管它充滿了⽢露
的甜⽔。然⽽，神聖河流的誕⽣地是神聖之地（29），⽽

擁有智慧的⼈受到所有⼈的崇敬。


有著無限視野的阿羅漢和聖⼈ (30) 就像伏曇婆羅花⼀

樣罕⾒。阿羅漢於午夜時分誕⽣的，同時還有九柄和七柄的
神聖植物（31），這朵聖花在⿊暗中綻放，在純潔的露⽔

中⽣長，在冰封的雪⼭之巔，這是沒有罪惡踩踏過的⾼處。


弟⼦啊，當靈魂在開始渴望最終解脫時，沒有⼀個阿羅
漢只靠⼀世就成為阿羅漢。然⽽，你這焦急的⼈啊，沒有戰
⼠⾃願參與⽣者與死者之間的激烈⾾爭（32），沒有⼀個

新兵能夠被拒絕踏上通往戰場的道路。


因為，要麼他贏，要麼他倒下。


是的，如果他征服了，涅槃將是他的。在他丟棄了凡塵
影⼦、這個孕育無限痛苦的起因之後——⼈們將尊崇他內在

的偉⼤⽽神聖的佛。


就算他倒下了，他也不會⽩⽩地倒下；他在前⼀戰中殺



死的敵⼈，不會在他下⼀世中回來。


但如果你想抵達涅槃，或是丟棄獎賞（33），不要讓

⾏動和不⾏動的果報成為你的動機，你這無畏的⼼。


要知道，那些選擇「放棄」⽽不是「解脫」的菩薩，承
受了 「秘密⽣活 」的痛苦（34），⽽被稱為「三重榮耀

者」，歐，你是在整個週期中受苦的候選者。


弟⼦啊！道路只有⼀條，但終點有兩個。道路的各個階
段是由四個和七個⾨⼾所標誌；⽽終點的⼀端是立即的幸
福，另⼀端是延遲的幸福。兩者都是功勞的獎賞：選擇在於
你。


⼀成為⼆，⼀個公開的，⼀個秘密的（35）。前者通

向⽬標，後者通向⾃我犧牲。


當你把易變的獻給永恆的之後，獎賞就是你的了：⽔滴
回到它來⾃的汪洋。「公開道路」通向不變的變化 — 涅
槃，是絕對性的光榮狀態，是超越⼈類思維的幸福。


因此，第⼀條道路 是 「解脫」。  

  

但是 「放棄」，因此稱為「受苦之路」。


那條秘密道路將阿羅漢引向不可⾔喻的⼼靈痛苦；對活



死⼈（36）感到悲哀，並對承受業⼒悲傷的⼈們感到無助

的憐憫，⽽聖⼈不敢停⽌業⼒的果報。


因為有所寫道：『教導要避開⼀切因；⽽果報的漣漪如
⼤海潮，你要任其流轉。』


當你⼀達到⽬標，「公開道路」會使你拒絕菩薩⾝，⽽
是使你進入（37）的三重輝煌狀態，並永遠忘卻世界和眾

⽣。


「秘密道路」也會導致超涅槃的幸福 ， 但要等到無盡
的「劫」結束。他曾獲得涅槃卻放棄它，都是出於對迷茫凡
⼈世界的無限慈悲和憐憫。


但有句話說： 『最後的將是最偉⼤的。』完美的導師

正遍知（Samyak Sambuddha）為了拯救世界⽽放棄⾃⼰，

停在了涅槃 （ 純淨狀態） 的⾨檻上。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


你現在認識到了兩種道路。你這熱切的靈魂啊！當你通
過七道⾨並抵達終點時，你做選擇的時間將會到來。你的⼼
靈是清晰的，不再受妄想纏繞，因為你已學會了⼀切。真理
在被揭開⾯紗後，嚴肅地直視你的臉。她說道 :


『為了⾃⼰⽽努⼒修⾏，如此獲得的休息和解脫果實是



甜美的；但背負著長期⽽痛苦的責任所帶來的果實更加甜
美。是的，為了他⼈，為了受苦的同胞⽽放棄獎賞。』


那些成為辟⽀佛的⼈（38），只跪拜他⾃⼰。⽽贏得

了戰⾾的菩薩雖將獎賞握在⼿中，但他在神聖的慈悲中說
道：


『為了別⼈，我放棄這個巨⼤的獎賞。』如此完成了更
偉⼤的放棄。


他是世界的救世者。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


看哪 ! 幸福的⽬標和漫長的苦難之路就在遠⽅。歐，追

求悲哀者啊 ! 你可以在未來的週期中選擇其中⼀條！ ...


Om Vajrapâni hum.




第⼆部分詞彙表

兩條道路


(1).佛教的兩派教義，即公開和秘傳的，分別被稱為

「眼」和 「⼼」的教義。菩提達摩在中國稱此為「宗⾨」

（秘傳）和 「教⾨」（公開），這些稱呼再傳到⻄藏。它

之所以如此命名，是因為這是由佛陀的⼼所發出的教義，
⽽ 「眼」的教義是他的頭腦或⼤腦的產物。「⼼之教義」

也被稱為「真理之印」或「真正之印」，在幾乎所有秘傳作
品的標題上都會出現此符號。


(2).「知識之樹」是智慧教派（Bodhidharma）的追隨者

賦予那些達到神秘知識頂峰的⼈的頭銜，即開悟者們。中觀
派的創始⼈「龍樹」也是同理，龍是智慧和的象徵。這棵樹
之所以受到尊重，是因為佛陀就是在菩提（智慧）樹下出⽣
和開悟的，以及在此進⾏第⼀次宣講和圓寂。


(3).「秘密之⼼」是指秘傳的教義。


(4).「鑽⽯靈魂」（Vajrasattva）是⾄⾼佛的稱號，是

「所有奧秘之主」，被稱為「執⾦剛者」（Vajradhara）和

「本初佛」。


(5).絕對真實（SAT），是遍⼀永恆的、絕對的實在和真

理，⽽其餘的都是幻象。




(6).源⾃神秀的教義，他教導說⼈的⼼靈就像⼀⾯鏡⼦

⼀樣，會吸引和映像著每⼀個塵埃原⼦，因⽽需要時時看管
和擦拭。神秀是中國北⽅的第六位祖師，他傳授的是智慧教
派的秘傳教義。


(7).轉世的⾃我被北⽅佛教徒稱為「真正的⼈」，他與

他的本體（佛）結合。


(8).「佛」的意思是「覺悟者」。


(9).⾒第⼀條，即給群眾的外傳佛教。


(10).這是佛經開頭的習慣⽤語，意指其後的內容是由佛

陀和阿羅漢直接⼝傳記錄的。


(11).偉⼤的阿羅漢護國（Rathapâla）在名為《護國經》

（Rathapâla Sûtrasanne）的傳說中如此稱呼他的⽗親。但由

於所有這類傳說都是寓⾔性的（例如，護國的⽗親有座七道
⾨的宅邸），因此那些採納字⾯上意思的⼈要⼩⼼。


(12).本體是「第七」原則。


(13).我們的⾁體在神秘學派中被稱為「影⼦」。


(14).⼀個隱⼠在成為瑜伽⼠時退隱到森林並居住其中。




(15).如來（Tathâgata）是適⽤於每⼀位佛的稱號。


(16).所有北⽅和南⽅的傳統都⼀致認為，佛陀在解決⽣

命難題後（即得到了內在覺悟），立即離開了他的隱居地，
並公開向⼈類傳授。


(17).根據秘傳的教導，每個精神性的⾃我都是「⾏星神

靈」的⼀個射線。


(18).「⼈格」或⾁體被稱為「影⼦」，是轉瞬即逝的。


(19).⼼靈（Manas）是⼈類的思維原則或⾃我，被稱為

「知識」本⾝，因為⼈類的⾃我們被稱為（普遍）⼼靈之⼦
們（Mânasa-putras）。


(20).參⾒第三部分詞彙表第 34 點及以下。


(21).同上。


(22) 商納袍（Shangna），源⾃王捨城的商納瓦蘇

（Shangnavasu），他是第三位⼤阿羅漢或「祖師」，東⽅

學家稱其為傳播佛教的 33位阿羅漢階層。「商納袍」⽤以

比喻獲得智慧，從⽽進入消滅（⼈格）的涅槃。字⾯意思是
入⾨者的「啟蒙袍」。埃德⾦斯（Edkins）指出，這種「草



衣」是在唐朝時從⻄藏帶到中國的。『當⼀個阿羅漢誕⽣
時，會發現這種植物⽣長在⼀個乾淨的地⽅。』中國與⻄藏
有這樣的傳說。


(23).「修⾏美德（波羅蜜多）的道路」意味著成為⼀位

有志作為苦⾏者的瑜伽⼠。


(24).「明天」是指接下來的重⽣或轉世。


(25).「偉⼤的旅程」是指⼀個 「輪次」中的整個完整

存在週期。


(26). ⻄藏占星學中的太陽。火星⽤「眼睛」來象徵，

⽽⽔星⽤「⼿」來象徵。


(27).入流者（Srotâpat）或「進入涅槃之流的⼈」，除

非某些特殊原因，否則很少有⼈能在⼀世中獲得涅槃。通常
情況下，⼀個弟⼦在某世開始了上升的修⾏後，會在他之後
的第七次轉世才結束或達成⽬標。


(28).指的是⼈格低等「⾃我」。


(29).「不信者」是喜⾺拉雅⼭「外」的婆羅⾨教派，被

神聖之地（⻄藏）的佛教徒稱為「異教徒」，反之亦然。


(30).無限視野或⼼靈感應、超⼈的視⼒。阿羅漢認為能



夠在遠處和現場「看到」和瞭解⼀切。


(31).參考第 22 條：商納植物。


(32).「⽣者」是不朽的⾼我，⽽「死者」指的是低等的

⼈格⾃我。


(33). 參考第三部分第 34 條。


(34).「秘密⽣活」是作為⼀個應⾝的⽣活。


(35).「公開道路」和 「秘密道路」--或者說，⼀個是教

給普羅⼤眾的，是外傳和普遍接受的，⽽另⼀個是秘密的道
路--在啟蒙時才解釋其性質。


(36).對秘傳真理和智慧⼀無所知的⼈被稱為「活死⼈」。


(37). 參考第三部分34條。


(38). 辟⽀佛是那些努⼒追求法⾝的菩薩，且往往在⼀

系列的轉世後獲得法⾝袍。他們不關⼼⼈類的苦難或幫助⼈
類，只關⼼⾃⼰的幸福，他們進入涅槃後從⼈們的視線和⼼
中消失。在北傳佛教中，「辟⽀佛」是精神性⾃私的代名
詞。




篇章三


七道⾨


『 ⼤師（1），我⼼已決，我渴求智慧。你已撕開秘密

道路的⾯紗，並傳授了更⼤的乘（2）。你的僕⼈已經準備

好接受你的指導。 』


很好，弟⼦（3）。做好準備，因為你將獨⾃前⾏。老

師只能指路。這條道路對所有⼈來說是⼀樣的，但抵達⽬標
的⽅法必須因各個求道者⽽異。


你這無畏的⼼啊，你會選擇哪⼀個？是通過「眼之教
義」的四重禪那（4）？還是通過六扇⾼尚美德的波羅蜜多

（5）之⾨，以通往般若智慧的第七步？ 
555555

四重禪那的道路崎嶇，蜿蜒⽽上，能攀登⾼峰的⼈是三
重的偉⼤。


⽽穿過波羅蜜多⾼處的⼩路更加陡峭。你必須奮⾾通過
七道⾨，也就是由殘忍狡猾的⼒量們（慾望的化⾝） 所把

持的七堡壘。


弟⼦，振作起來 ! 記住這個⾦律 。⼀旦你通過了「入

流者」之⾨（6），成為「進入涅槃河流的⼈」；不管是今



⽣或來世，⼀旦你踏進這條涅槃河流的河床 ，你眼前只需

轉世最後七次。哦！具有的堅強意志的你！


追求神性智慧的⼈啊！凝視吧，在你眼前看⾒了什麽？


『 ⿊暗的⽃篷覆蓋著物質的深淵，⽽我在它的褶皺裡

掙扎。在我的凝视下，它加深了，主啊；在你挥动的⼿下，
它消散了。⼀個影⼦在移動，像條伸展蜿蜒的蛇爬⾏. . .它

⽣長、膨脹⽽後消失於⿊暗中。 』


那是你的影⼦脫離了道路，投影在你罪惡的⿊暗中。


『 是的，主啊。我看到了那條道路：它立⾜於泥沼

中，⽽頂點沈浸在涅槃的光輝裡。我現在看到了通往智慧的
路上，有著越來越狹窄的⾨，且艱難的路途布滿荊棘。 』


你所⾒極為正確，弟⼦。這些⾨帶領有志者穿過⽔域以
「到達彼岸」（7）。每⼀道⾨都有⼀把打開它的⾦鑰匙，

分別是：


⼀、佈施：是慈善和不朽之愛的鑰匙。


⼆、持戒 ：是和諧的⾔與⾏的鑰匙，能平衡因與果，

⽽不再產⽣更多的業⼒⾏為。


三、忍辱：忍耐是甜蜜的，無物能擾亂它。




四、離幻：對快樂和痛苦漠然，征服了幻覺，只有感知
到真理。


五、精進：那勇往直前的能量，掙脫塵世謊⾔的泥沼，
發奮⾄無上的真理。


六、禪那：它的⾦⾊⼤⾨⼀旦打開，就會把聖⼈（開悟
者）帶⾄真實永恒、無盡冥想的境界。


七、般若智慧：這是⼀把使⼈成為神靈的鑰匙，使他成
為菩薩，成為天上⼈（Dhyânis）之⼦。


這些是打開⾨的⾦鑰匙。


歐，編織⾃⾝⾃由的⼈啊！在你能抵達最後⼀個⼤⾨之
前，你必須在疲憊的道路上掌握這些完美的波羅蜜多， 即

六個或⼗個崇⾼美德。


因為，弟⼦啊，若你還未準備好與你的老師⾯對⾯、與
你的⼤師光對光的話，你能夠被教導什麼呢？


在抵達第⼀扇⼤⾨之前，你必須學會將你的⼼靈與⾝體
分離，驅散影⼦，並⽣活在永恒中。為此，你必須在萬物中
⽣活和呼吸，就像你感知⼀切在你體內呼吸⼀樣；感受⾃⼰
居於萬物中，且萬物都居於本體中。




不要讓感官變成⼼靈的遊樂場。


你不應將你的存在分離於「遍⼀存在」以及其餘事物；
⽽應像海洋融於⽔滴，⽔滴融於海洋⼀樣 。


如此你才能與眾⽣完全和諧；對⼈要有愛，就如同他們
是你的師兄師妹；像是同⼀位老師的⼦弟，也像是同⼀位慈
⺟的孩⼦。


老師有很多個，但主靈魂是遍⼀的（8），即阿賴耶

（普遍靈魂） 。⽣活在主靈魂裡⾯，如同它的光線在你裡

⾯。⽣活在你的同胞裡⾯，如同他們⽣活在它⾥⾯。


當你站在道路的⾨檻；當你越過第⼀扇⾨之前，你必須
將⼈格的⾃我犧牲給非⼈格的本體，將⼆者合⽽為⼀，從⽽
摧毀兩者之間的「道路」— 安達卡納拉（9）。


你必須準備好回答嚴厲的法則 ，他會在你踏出第⼀步

時問道：


『你這滿懷希望的⼈，你遵守所有的律法了嗎？』


『你是否已將你內⼼與⼼靈契合於全⼈類的偉⼤⼼靈與
內⼼了呢？就如同聖河的轟隆聲迴盪了⼤⾃然所有聲⾳
（10），


「入流者」的⼼必須對眾⽣的每個嘆息與思緒產⽣共



鳴。』


若以迴響著靈魂的七弦琴為喻，弟⼦是其琴弦；⽽全⼈
類是它的響板；⽽彈撥它的⼿則是偉⼤世界靈魂的和諧氣
息。在的彈撥下，若其中⼀根弦無法和諧的與其他弦合奏，
它就會斷裂並被扔掉。因此，弟⼦集體的⼼靈，也必須契合
於主靈魂的⼼靈，與超靈魂合⼀，否則前者將脫離。


「影⼦的同胞們」便是如此脫離了，他們謀殺了⾃⼰的
靈魂，他們是可怕的紅帽派（11）。


光明的候選者啊，你將你的存在契合於⼈類巨⼤的痛苦
中了嗎？


你有 ? . . . 那你可以進來了。然⽽，在你踏上沈悶的悲

傷道路之前，你最好先了解⼀下路上的陷阱。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


你已拿著慈善、愛和憐憫的鑰匙，你在佈施之⾨前是安
全的，那是道路入⼝的第⼀扇⾨。


看哪，快樂的朝聖者啊！你⾯前的⾨⼜⾼⼜寬，似乎很
容易進入。通往此⾨的道路筆直、平坦且綠意盎然。它就像
⿊暗森林深處的⼀片陽光明媚空地，是阿彌陀佛天堂映照的
⼀⽅地。在那裡，希望的夜鶯和⽻翼亮麗的⿃兒棲息在綠⾊
的涼亭中，向無畏的朝聖者們吟唱著成功。他們唱著菩薩的



五美德，智慧⼒量的五重來源，以及知識的七台階。


向前走！因為你帶著鑰匙，你是安全的。


通往第⼆扇⾨的路也是青翠的。但它⼀路陡峭且蜿蜒⽽
上；是的，⼀直到那巖⽯⼭頂。灰⾊的迷霧將籠罩著它崎嶇
⽽多⽯的⾼地，⽽在之上是⼀片⿊暗。當他繼續前進，朝聖
者⼼中的希望之歌更加微弱了。懷疑的顫抖現在降臨在他⾝
上；他的腳步越來越不穩。


候選⼈啊，當⼼這⼀點！當⼼這蔓延的恐懼，它就像半
夜裡⿊⾊蝙蝠的無聲翅膀，展開在你靈魂的⽉光和遠⽅隱約
可⾒的偉⼤⽬標之間。


弟⼦啊，恐懼會扼殺意志，並使⼀切⾏動停滯。如果缺
乏持戒的美德，朝聖者會被絆倒，同時業⼒的⼩⽯⼦會沿路
擦傷他的腳。


要站穩腳步啊，候選⼈。在忍辱的本質中沐浴你的靈
魂；因為現在你正要抵達此名字的⾨ ，即 堅韌忍耐之⾨。


不要閉上你的眼睛，保持⽬光在⾦剛上（12）；魔羅

的箭永遠刺傷著沒有達到離幻的⼈（13）。


慎防顫抖。在恐懼的氣息下，忍辱的鑰匙將⽣銹⽽無法
開⾨。




當你越往前走，你雙腳遇到的陷阱就越多。通往前⽅的
道路，由⼀團火亮著——那是⼼中燃燒的勇敢之光。⼀個⼈

越勇敢，他就會得到越多。他越是害怕，那道光就越微弱
—— ⽽只有此光可以指引⽅向。如同閃耀於⾼⼭之巔的傍晚

餘輝，當它消失後，隨之⽽來的是漆⿊的夜晚。內⼼的光也
是如此。當它熄滅的時候，漆⿊和恐嚇的陰影將從你內⼼投
射到路上，使你恐懼的雙腳定在原地。


弟⼦，當⼼那致命的陰影！除非所有⾃私的想法都已離
去，否則沒有任何來⾃精神的光可以驅散下界靈魂的⿊暗。
朝聖者需能說出：『我已放棄了這短暫的軀殼；我已經消滅
了起因： 投射出的影⼦不再對我產⽣任何影響。』


因為如今，最後⼀場偉⼤的戰⾾展開了，  是⾼我和⼩

我之間的最後⼀戰  。看哪，戰場本⾝被捲入了⼤戰⽽不復

存在了。


但是，⼀旦你通過了忍辱的⼤⾨，第三步就完成了。此
時你的⾝體是你的奴隸。現在，為第四道⾨做準備，即誘惑
之⾨，它確實誘捕了內在的⼈。


在你能接近那個⽬標、並舉⼿觸碰第四道⾨的⾨閂之
前，你必須審視了所有內在的⼼智變化，並且消滅了感知與
思想的軍隊：它們如此隱微⽽陰險，不請⾃來的爬進靈魂的
明亮神龕中。




如果你不想被它們殺死，那麼你必須讓⾃⼰的創造物是
無害的 ，它們是 你思想產⽣的孩⼦們，既看不⾒也摸不

著，它們圍繞著⼈類，是⼈類和其塵世渣滓的後代和繼承
⼈。你要去研究那看似充實的空，以及那看似空的充實。無
畏的追求者啊，去探尋內⼼深處的井，然後回答。你知道本
體的⼒量嗎，你這個感知外部影⼦的⼈？


如果你不知道的話，那麽你就迷失了。


因為在第四條道路上，再輕微的慾望之風都會擾動靈魂
純淨⽩牆上的穩定光芒。安達卡那拉是位於你的精神和⾃我
之間的道路，是感官的⼤道，是我執（14）的野蠻喚醒

者 。在這條路上，任何⼀點點對幻象（Maya）的虛幻禮物

所感到的渴望或遺憾，儘管只有⼀個閃電般轉瞬即逝的念
頭，其波動也將使你曾贏得的三重獎賞被沒收。


因為要知道，永恒不知道什麼是改變。


『八種可怕的苦難永遠結束了。若非如此，你肯定不能
到達智慧與解脫。』偉⼤之主，完美的如來說道，『他已跟
隨他前輩的腳步。』（15）


剛毅和嚴格是「離幻」的美德。如果你想掌握它的道
路，你必須讓你的⼼靈和感知比以往更加遠離消除⾏動。


你必須⽤純淨的阿賴耶浸潤你⾃⼰，並與⼤⾃然的靈魂



思想融為⼀體。在與它合⼀時，你是不敗的；在分離時，你
成為了世俗（16）的遊樂場，這是世界上所有妄想的起

源。


⼈⾝上的⼀切都無常，除了阿賴耶純靜明亮的本質。⼈
是它的⽔晶光芒；內在是⼀束無暇的光，⽽底⾯是泥⼟製
成。那束光是你的⽣命嚮導和你真實的本體，是你的守望者
和沈默的思考者，也是你⼩我的受害者。你的靈魂只有通過
你犯錯的⾝體才會受到傷害；控制和掌握這兩者，那麼當你
接近「平衡之⾨」時就會安全。


「前往彼岸」的勇敢朝聖者啊！振作起來吧！不要去聽
魔羅群眾的低語；揮去誘惑，它們是懷著惡意、在無盡空間
中嫉妒的精靈（17）。


保持堅定！你現在靠近最中間的⾨，即有著⼀萬道陷阱
的苦難之⾨。


追求完美的⼈啊，如果你想跨過它的⾨檻，要掌握你的
思想。


追求永恆真理的⼈啊，如果你想達成⽬標，就務必掌握
你的靈魂。


你的靈魂凝視在遍⼀純淨的光上，那是沒有貪愛的光，
⽤你的⾦鑰匙吧 . . .




.  .  .  .  .  .  .  .  .


沈悶的認識已完成，你的辛勞即將結束。那個張⼝準備
吞沒你的深淵快要被跨越了 . . .


.  .  .  .  .  .  .  .  .


你現在已經越過了環繞⼈類慾望之⾨的護城河。你現在
已經征服了魔羅和他憤怒的群眾。


你已除掉⼼中的污穢，放出不潔欲望的⾎。但是，你這
光榮的戰⼠啊，你的任務還沒有完成。築起⾼墻以圍住聖島
*，弟⼦，築起⼤壩以保護你的⼼靈，免得它因所取得的偉

⼤成就⽽感到驕傲和滿⾜。


[*⾼我，或思考的⾃我。]


⾃豪感會破壞此成果。是的，把它建得堅固些，以免⼤
世界幻象的海洋⽤汹涌战浪衝擊海岸，吞沒了朝聖者和島
嶼 — 是的，即便已取得勝利。


你的「島」是鹿，你的思緒是獵⽝，它们疲惫不堪地追
逐着他前往⽣命之流的路程。在到達「智慧之路」 的避難

⾕之前，那些被狂吠的惡魔帶走的鹿真不幸啊！


在你能定居在「智慧之路」（18）並稱之為你的之



前，你的靈魂必須變得像成熟的芒果：在⾯對別⼈的痛苦
時，要像它鮮亮的⾦⾊果⾁⼀樣柔軟甜美；⽽⾯對⾃⼰的痛
苦和悲傷時，要像那果核⼀樣堅硬。哦！福與禍的征服者。


讓你的靈魂堅強的抵禦⾃我的陷阱；使他配得上「鑽⽯
靈魂 」（19）的美名。


因為，就像鑽⽯深埋在地球跳動⼼臟的深處，永遠不再
反射地⾯上的光芒；你的⼼靈和靈魂也是如此，在沈浸於
「智慧之路」後，就必定不再映照出幻象的虛幻世界。


當你達到這種狀態時，你在道路上必須征服的⾨將會為
你敞開讓你通過，⽽⼤⾃然最強⼤的⼒量也無法阻擋你的腳
步。你將成為七重道路的主⼈：但在那之前，哦！不可⾔喻
之試煉的候選者。


在那之前，還有⼀項更艱巨的任務在等著你：你必須感
覺到⾃⼰是全意識的，但同時從靈魂中驅逐所有的思想。


你必須達到⼼靈的穩定性，無論風多麽強烈，都不能吹
進絲毫塵世的念頭。如此淨化後，此神龕必須沒有任何⾏
動、聲⾳或世俗之光；就像被霜冰凍的蝴蝶，在⾨檻上無⽣
命地墜落 ，因⽽ 所有世俗的念頭必須在神龕前消失。


請看所寫的:




『 在⾦⾊火焰能夠穩定地燃燒發光之前，這盞燈必須

被保護在⼀個沒有任何風的地⽅。』*若暴露在不斷變化的

風中，噴火⼝將閃爍，且顫動的火焰會在靈魂的⽩⾊神龕上
投下虛幻的、陰暗和不斷變化的陰影。


[*博伽梵歌]


然後，真理追求者啊，你的「⼼靈-靈魂」將如同⼀頭

發瘋的⼤象，在叢林中肆虐。他把森林⾥的樹⽊誤認是活⽣
⽣的敵⼈，他看到陽光照射的⽯墻上不斷變化的舞動影⼦，
在試圖殺死影⼦的過程中喪⽣。


當⼼，以免你的靈魂在⾃我的看顧下，反⽽失去天神知
識之壤的立⾜點。


⼩⼼，以免你的靈魂在忘記本體時，失去了對其顫抖⼼
靈的控制，從⽽失去征服後應得的果實。


謹防變化 ! 因為變化是你最⼤的敵⼈。這變化會把你擊

退，並把你擲回先前踏上的道路之外，使你深陷懷疑的沼澤
中。


做好準備，並及時警惕。無畏的⾾⼠啊，如果你試過但
失敗了，也不要失去勇氣：繼續戰⾾，⼀次⼜⼀次的重新發
起進攻。




無畏的戰⼠，他寶貴的⽣命之⾎從他寬⼤的傷⼝中滲
出；⼀直到死去之前，他仍會攻擊敵⼈，將他逐出堡壘並征
服他。動吧，所有失敗和受苦的⼈們，像他⼀樣⾏動；並從
你靈魂的堡壘趕走所有的敵⼈ — 野⼼、憤怒、仇恨，甚⾄

是欲望的影⼦ — 即便你已失敗時 …


請記住，為⼈類解脫⽽戰的你（20），每⼀次失敗都

是成功，每⼀次真誠的嘗試都會獲得及時的回報。那些神聖
胚芽悄悄地在弟⼦的靈魂中發芽成長；在每⼀個新的考驗
中，它們的莖稈都會變更堅韌。它們像蘆葦⼀樣彎曲，但永
遠不會折斷，也永遠不會消失。⽽是時間⼀到，他們就會開
花（21）…


.  .  .  .  .  .  .  .  .


但如果你來之前有所準備，就不必害怕。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


在穿越七道⾨中的第五道精進之⾨之後，你的路就⼀路
暢通了。你現在位於前往禪那避風感的路上，也就是第六道
的智慧之⾨。


禪那之⾨就像⼀個雪花⽯膏花瓶，潔⽩透明；裡⾯燃燒
著穩定的⾦⾊火焰，即從阿特曼放射出來的之火。




你是那個瓶器。


你已疏遠了感官的對象，走在「⾒道」和「聽道」上，
並站在知識之光中。你現在已經達到了極度漠然的狀態了
（22）。


弟⼦啊，你是安全的。


.  .  .  .  .  .  .  .  .


罪惡的征服者阿，要知道⼀旦⼀位「入流者」（23）

穿越了第七道路，整個⼤⾃然都會因喜悅的敬畏⽽顫抖並感
到沈靜。閃爍的銀星將此消息告訴夜花；⼩溪向鹅卵⽯訴說
此故事，如涟漪扩散；暗⿊的海浪將其咆哮給浪濤衝擊的岩
⽯；芬芳的微風將其唱給⼭⾕，⽽莊嚴的松樹神秘地低語
著：『⼀位⼤師出現了，⼀位⽩天的⼤師。』（24）


他此時立如⻄⽅的⼀根⽩⾊柱⼦，⽽永恒思想的旭⽇將
最初最輝煌的波浪傾瀉到他臉上。他的⼼靈如同平靜無邊的
海洋，擴散到無岸的空間裡。他把⽣與死握在⾃⼰強⽽有⼒
的⼿中。


是的，他是強⼤的。他內在釋放出來的活躍⼒量是他本
⾝，能夠將幻象的帳幕⾼⾼舉起，⾼過眾神，⾼過偉⼤的梵
天和因陀羅。現在，他⼀定會得到他的重賞！


這位⼤幻覺的制服者，難道他不能運⽤它所賦予的恩



賜，讓⾃⼰享受休息和幸福，即他應得的福分和榮耀嗎？


不，⼤⾃然隱藏知識的候選者啊 ! 如果你願意跟隨神聖

如來的腳步，那麼那些恩賜和⼒量並非為了⾃我⽽擁有。


你打算阻擋須彌⼭上的流⽔嗎？（25）你打算為了⾃

⼰的好處⽽使河流改道，還是沿著循環的波峰將它送回最初
的源頭？


如果你想讓那辛勤獲得的知識之流、⽣於天上的智慧之
泉能夠維持甜美的流⽔，你就不應該讓它變成死⽔潭。


要知道，如果你想成為阿彌陀佛「無量壽」的合作者，
那麽你必須像觀世⾳菩薩與⼤勢⾄菩薩⼀樣（26），把所

獲得的光照耀在三界 (27)。


要知道，你所贏得的超⼈知識和天神智慧的⽔流，必須
從你⾃⼰ （阿賴耶的渠道）傾瀉到另⼀個河床上。


秘密道路的聖⼈啊！要知道，它純淨的淡⽔必須⽤來讓
⼤海的苦澀浪潮變得更加甜美 — 那是由⼈的眼淚形成的悲

傷海洋。


唉！當你⼀旦成為最⾼天上固定的星星，那顆明亮的天
體就必須從空間深處為所有的⼈發光 — 除了⾃⼰  ；照亮⼀

切，但不從任何⼈索取。




唉！當你⼀旦變得像⼭⾕中的純潔的雪，觸摸起來冰冷
無情；但對沈睡在他懷抱下的種⼦是溫暖和保護的。現在，
這雪必須接受刺骨的霜凍與北⽅的風暴，從⽽保護⼤地免受
其鋒利和殘酷的利牙所害，使⼤地獲得所承諾的豐收，以滋
養饑餓的⼈們。


他⾃⾝注定要繼續經歷未來的「劫」，沒有⼈感謝，也
沒有⼈察覺他；他像⼀塊⽯頭與無數其他⽯頭楔在⼀起，形
成「守護墻」（28）。如果你通過第七道⾨，這就是你的

未來樣貌。它是由許多慈悲⼤師之⼿建造的，由他們的痛苦
和鮮⾎凝結⽽成，它保護著⼈類，因為⼈畢竟只是⼈，得受
到保護以免受更⼤的痛苦和悲傷。


[*時代週期]


因為⼀般⼈既沒有看到它，也不會察覺到它，更不留⼼
智慧之語 … 因為他不知道。


但是你已經聽⾒了，你知道⼀切。噢！你這熱切純真的
靈魂啊 … ⽽你必須做出選擇。再次聽著。


入流者啊，在入流的道路上，你是安全的。是的，在此
道路上，迎接疲憊的朝聖者只有⿊暗；雙⼿被荊棘撕裂，鮮
⾎滴落，雙腳被鋒利的燧⽯割傷；魔羅揮舞著他最強⼤的武
器 — 在其之後，立即有巨⼤的獎賞等待著你。




朝聖者平靜⽽無動於衷，沿著通往涅槃的河流滑⾏⽽
上。他知道，他的腳流的⾎越多，他⾃⼰就會被洗得越潔
⽩。他清楚地知道，再經過七個短暫的出⽣，涅槃將是他
的 ...


這就是禪那之路，瑜伽⼠的避風港，是入流者渴望的幸
福⽬標。


當他穿越並贏得了阿羅漢之路，他就不需要再出⽣了。


在那裡煩惱（29）被永遠摧毀，貪愛（30）的根被拔

除了。但請稍等，弟⼦ … 還有⼀句話。你能消滅神聖的慈

悲嗎？慈悲不是⼀種屬性。它是眾法則的法則 ，是 永恒的

和諧，阿賴耶的本體；是⼀個無岸的普遍本質、永恒正義之
光、萬物的適切性、以及永恒之愛的法則。


你越是與它合⽽為⼀ ， 你的存在越是融於它的存在 ， 

你的靈魂越與那「如是」的結合，你就越會成為絕對的慈悲
（31）。


這就是「聖⼈之路」，即完美的諸佛之路。


然⽽，你所說的神聖捲軸是什麼意思呢？


『 Om ! 我相信不是所有的阿羅漢都會獲得涅槃之路上



的甜蜜果實。』


[《⼤乘經》中的《佛懺悔⽂》第⼀部分第四章]


『 Om ! 我相信並不是所有的佛都會進入涅槃法* 。』

（32）


是的，在聖⼈之路上，你不再是入流者，你是菩薩
（33）。這條河流已過，你確實有權穿上法⾝衣；但報⾝

比涅槃者更偉⼤，⽽更偉⼤的是應⾝ ，即慈悲的佛

（34）。 
72

菩薩啊，現在低下你的頭好好聽著 — 慈悲對著你說：

『當所有的⽣命都必須受苦時，你能有極樂嗎？你能⾃⼰得
救，但聽著全世界哭泣嗎？』


現在你已經聽到了所說的。


你將來到第七步，並越過最後的知識之⾨，但只是會帶
來不幸 — 如果你想成為如來，那麼去跟隨你前輩的腳步，

保持無私，直到無盡的盡頭。


你已開悟了 — 選擇你的道路。


.  .  .  .  .  .  .  .  .




瞧，東⽅天空中瀰漫著柔和的光。天地⼀同呈現贊美的
跡象。四重的顯化⼒量唱著愛的頌歌：既來⾃燃燒的火和流
動的⽔，也來⾃芬芳的⼟和奔騰的風。


聽！... 勝利者沐浴在那深不可測的⾦光漩渦中，⼀切⼤

⾃然的無⾔之聲以千種⾳調⾼唱：


歡騰吧！塵世間的⼈啊！（35）


⼀位求道者「從彼岸回來了」。


⼀個新的阿羅漢（36）誕⽣了. . .


眾⽣平和（37）




第三部分詞彙表

七道⾨


(1). ⼤師（Upâdhyâya）是⼀位精神導師，⼀位上師

（Guru）。  北⽅的佛教徒通常會跟隨這些聖⼈，即精通

「種姓智」和「智觀淨」的秘密智慧老師。


(2).乘（Yâna），即載具：因此，⼤乘是「⼤的載具」，

⼩乘是「⼩的載具」，是北⽅佛教的兩個宗教和哲學學派的
名稱。


(3). 聞者（Śrâvaka） 指的是專⼼聆聽宗教教導的學⽣或

聽眾。衍⽣於字根「聽」（Śru）。當他們從理論上進入苦

⾏的修⾏或實踐時，他們成為「修⾏者」（Śramanas），衍

⽣⾃「⾏動」（Śrama）。正如哈代（Hardy）所表明的，這

兩個稱謂對應於希臘語的「聽者」（akoustikoi）和「修⾏

者」（asketai）。


(4).禪那（Dhyâna），即冥想的狀態，有四個等級。


(5).波羅蜜多（Pâramitâs），六種超然的美德；對於祭

司則有⼗種。


(6). 入流者（Srotâpat），即「進入河流的⼈」，這條



河流通向涅槃的海洋。 這個名字表⽰第⼀條道路。第⼆條

道路是「⼀還之路」，「他將（只）再出⽣⼀次」。第三條
道路被稱為「不還之路」，「將不再轉世的⼈」，除非他期
望以幫助⼈類。第四條道路被稱為「阿羅漢之路」。這是最
⾼的。阿羅漢在此⽣就能⾒著涅磐。對他來說，這不是死後
的狀態，⽽是三摩地，他在其中體驗到所有的涅槃之樂。*


[*在準確理解和掌握字詞含義⽅⾯，⼈們不太能依賴東

⽅學家，這⼀點可⾒於三位所謂的「權威」之間的不⼀致。
就剛才解釋的四個名字，斯彭斯哈迪（R. Spence Hardy）列

出如下：1.Sowân 2.Sakradâgâmi 3.Anâgâmi  4.Arya.。⽽愛⾦

（ Rev.J. Edkins） 列出如下: 1.Srôtâpanna 2.Sagardagam 

3.Anagamin 4.Arhan。施拉⾦威特（Schlagintweit）也以不同

⽅式拼寫，此外，各⾃都對術語的含義進⾏了不同的新詮
釋。]


(7).在北⽅的佛教徒中，「到達海岸 」是指通過修⾏六

種和⼗種波羅密多（美德）⽽達到涅槃。


(8).「主靈魂」是阿賴耶，即普遍靈魂或阿特曼，每個

⼈內在都有它的射線，被認為能夠與之同⼀並融入其中。


(9).安達卡納拉（Antahkarana）是低等⼼靈，是⼈格與

⾼等⼼靈（⼈類靈魂）之間溝通或交流的道路。在死亡時，
它作為⼀種道路或溝通的媒介被摧毀，它的殘留物以欲體



（Kâmarûpa）的形式存在，是⼀個「空殼」 。 
76

(10).事實上北⽅的佛教徒、以及所有的中國⼈，在⼀些

偉⼤神聖的河流的深沈咆哮中，發現了⼤⾃然的基調。因此
才有了這個比喻。在物質科學和神秘主義中，有⼀個眾所周
知的事實，⼤⾃然的聲⾳總體是⼀個特定單⾳，具有可感知
的⾳⾼，如在⼤河的咆哮聲中聽到的、在⼤森林中樹梢揮舞
產⽣的噪⾳，或是遠處城市傳來的聲⾳。 物理學家和⾳樂

家證明了這⼀點。 因此，萊斯教授（Prof. Rice ，《中國⾳

樂》）表明，中國⼈在幾千年前就認識到了這⼀事實，說道
『黃河之⽔急流⽽過，產⽣了「宮」的⾳調。』在中國⾳樂
中被稱為 「⼤⾳調」；他還表明這⼀⾳調與 F 相應，『被

現代物理學家認為是⼤⾃然的實際調⼦。』⻄⾥曼（B. 

Silliman）教授在他的《物理學原理》中也提到：『這個⾳

調被認為是鋼琴的中間 F ⾳；因此，它可以被認為是⼤⾃然

的基調。』


(11).苯教（Bons , Dugpas），即「紅帽」教派，被認為

是最精通巫術的⼈。他們居住在⻄部、⼩⻄藏和不丹。 他

們都是密教者。 像施拉⾦威特（Schlagintweit）和其他東⽅

學家，他們在訪問⻄藏邊境地區後，將這些⼈的儀式和令⼈
厭惡的做法與東⽅喇嘛教（「黃帽派」的喇嘛們和他們聖
⼈）的宗教信仰混淆，這是非常荒謬的。 下⾯是⼀個例

⼦。




(12).⾦剛（Vajra）是⼀些神靈（Dragshed，保護⼈的天

神）⼿持的武器或⼯具，被認為具有能淨化空氣、驅除邪惡
影響的神秘⼒量，如同化學中的臭氧。它也是⼀種⼿印，即
坐著冥想時使⽤的⼿勢和姿勢。簡⽽⾔之，它無論是作為⼀
種姿勢還是護⾝符，都象徵著戰勝不可⾒的邪惡影響的⼒
量。然⽽，苯教或紅帽派在將此符號據為⼰有後，將其濫⽤
於⿊魔法的⽬的。對於「黃帽派」或格魯派來說，它是⼀種
⼒量的象徵，就像⼗字架之於基督教徒⼀樣，⽽絕不是「迷
信」。對於紅帽派來說，它就像倒過來的雙三⾓，是巫術的
標誌。


(13). 離幻（Virâga）是⼀種對客體宇宙、快樂和痛苦絕

對漠然的情感。 「厭惡」並不能表達它的意思，但與之類

似。


(14).我執（Ahankâra）是「我」，或感覺到⾃⼰的⼈

格，即「我是」。


(15).「跟隨前輩腳步的⼈」是如來（Tathâgata）這個名

字的真正含義。


(16).世俗諦（Samvrit）是兩個真理之⼀，它展⽰了所

有事物的虛幻性或空性。在這種情況下，它是相對的真理。
⼤乘學派教導這兩種真理的區別：勝義諦
（Paramârthasatya）和世俗諦（Samvritisatya）。這是中觀



派和瑜珈⾏派之間爭論的焦點，前者否認、⽽後者肯定每個
物體的存在都是由於先前的起因相互鏈鎖⽽存在。中觀派是
偉⼤的虛無主義者和否認者，對他們來說，⼀切都是「遍計
所執性」，也就是思想和主觀世界中的幻覺和錯誤，如同客
體宇宙⼀樣。瑜珈⾏派是偉⼤的精神主義者。因此，世俗諦
只是相對真理，是所有幻象的起源。


(17).精靈（Lhamayin）是對⼈和它們的敵⼈敵對的元素

精靈和惡靈。


(18).「智慧之路」（Jñâna-Mârga）或稱「純淨知識之

路」、勝義諦、或「⾃我證明或⾃我分析的反思」。


(19). 參⾒第⼆部分詞彙表第 4 點。 「鑽⽯靈魂」或

「持⾦剛者」掌管著禪那佛。


(20).這暗⽰了⼀種東⽅⼈（⻄⽅也是如此）眾所周知的

信仰，即每增加⼀個佛或聖⼈，都是⼀名新戰⼠，加入了為
⼈類解脫或拯救⽽⼯作的軍隊中。在北⽅的佛教國家，應⾝
是指那些放棄辛苦贏得的涅槃或法⾝衣的菩薩（因為這兩者
會使他們永遠與⼈世隔絕），只為了不可⾒地幫助⼈類並最
終將其引向超涅槃。此教義教導說，每個新的菩薩或啟蒙的
偉⼤開悟者都被稱為 「⼈類的解救者」。施拉⾦威特

（Schlagintweit）在他的《⻄藏佛教》中說，應⾝是 『諸佛

或菩薩為了出現在塵世上以教化⼈類⽽使⽤的⾝體。』這種
說法是荒謬的，也無法說明什麼。




(21). 這裡指⼈的慾望和罪惡，它們在入⾨者的考驗中

被消除，並作為肥沃的⼟壤，⽽使「神聖胚芽」或超然美德
的種⼦能在其中發芽。預先存在或天⽣的美德、才能或天賦
被認為是在前世獲得的。天才無⼀例外地是來⾃於前世的天
賦或才能。


(22).漠然（Titikshâ）是勝王瑜伽的第五種狀態，是⼀種

最⾼的漠然；如果有必要，去屈服於所謂的「⼀切快樂和痛
苦」，但不在要在這種屈服中得到快樂或痛苦。簡⽽⾔之，
在⾝體上、⼼智上和道德上都對快樂或痛苦漠然與⿇⽊。


(23).入流者踏上智慧的第⼀條道路。


(24).「⽩天」在這裡指的是整個顯化期（Manvantara），

是個不可估量的時期。


(25).須彌⼭，眾神的聖⼭。 
79

(26).在北⽅的佛教象徵中，據說阿彌陀佛或稱「無限空

間」（梵）在他的天堂⾥有兩位菩薩 : 觀世⾳菩薩和⼤勢⾄

菩薩。他們永遠照亮著三界，包括他們和我們居住的世界
（⾒27），旨在⽤此知識之光來指導瑜伽⼠，⽽這些瑜珈

⼠進⽽拯救⼈類。根據寓⾔所⾔，他們在阿彌陀佛的世界中
所擁有的崇⾼地位，是由於當他們在⼈間⾝為瑜伽⼠時，所



履⾏的諸多慈善⾏為。


(27).這三個世界是存在的三個層⾯，即塵世、星光界和

精神層⾯。


(28).「守護牆」或稱「保護牆」。據教導，長期以來瑜

伽⼠、聖⼈和開悟者、特別是應⾝們所做出的積累努⼒，彷
彿在⼈類周圍創造了⼀堵保護牆，這堵牆無形中保護了⼈類
免於更嚴重的邪惡。


(29).煩惱（Kleśa）是對快樂或世俗享受的熱愛，不論善

或惡。


(30).貪愛（Tanhâ）是想要活下去的意志，將導致重

⽣。


(31).這種 「慈悲」不能等同於有神論者的 『神、神聖

的愛 』。慈悲在這裡作為⼀種抽象的、非⼈格的法則，其

本質是絕對的和諧，卻被不諧和、痛苦和罪惡所擾亂。


(32).在北⽅的佛教⽤語中，所有偉⼤的阿羅漢、開悟者

和聖⼈都被稱為佛。


(33).菩薩在階層中是低於⼀個「完美的佛」。在外傳的

解釋上，這兩者常常被混淆。然⽽，在⼤眾天⽣正確的觀念
中，由於菩薩這種⾃我犧牲的精神，他被置於比佛更⾼的崇



敬地位。


(34).同樣的，⼈們在普遍的崇敬中將⼀些菩薩稱為「慈

悲之佛」，他們已達到阿羅漢級別（即完成了第四或第七條
道路），但拒絕進入涅槃狀態或 「穿上法⾝衣並渡到彼

岸」，因為這將使他們無⼒幫助⼈們，儘管業⼒所允許的也
極為之⼩。他們寧願不可⾒的（也就是在精神上）留在這個
世界上，通過影響⼈們遵循善法（即引導他們走上正義之
路），來為⼈類的救贖作出貢獻。北⽅佛教外傳教義的⼀部
分，便是尊重這些偉⼤的聖⼈，甚⾄向他們祈禱，就像希臘
⼈和天主教徒對待他們的聖⼈和守護者那樣；但是，秘傳的
教義不⽀持這樣的作法。這兩種教義有很⼤的不同。外傳教
義的外⾏⼈幾乎不知道應⾝這個詞的真正含義，因此導致東
⽅學家混亂⽽不充分的解釋。例如，施拉⾦威特認為應⾝是
指諸佛在世間化⾝時的⾝體--「他們在世間包袱中最不崇⾼

的」（參⾒《⻄藏的佛教》）--他接著對此提出了⼀個完全

錯誤的觀點。 然⽽，真正的教導是：


三種佛的⾝體或形體被稱為： --


1. 應⾝


2. 報⾝


3. 法⾝


第⼀個是⼀種空靈的形體，當⼀個⼈離開⾁體時，便以
星光體的形式出現，且還擁有開悟者的所有知識。菩薩在道
路上的進展中發展它。在達到⽬標並拒絕其果實後，他仍然
作為⼀個開悟者留在塵世上；當他死後，他沒有進入涅槃，



⽽是留在他為⾃⼰編織的光輝⾝體⾥，對於未啟蒙的⼈不可
⾒，從⽽守望和保護⼈類。

報⾝也是如此，但另有「三個完美」的額外光輝，其中

之⼀是完全消除所有塵世性的關切。

法⾝是⼀個完整的佛的⾝體，準確地說，根本沒有⾝

體，⽽是⼀個理念的氣息 : 是融合在普遍意識中的意識，或

沒有任何屬性的靈魂。⼀旦成為法⾝，開悟者或佛就會拋棄
與這個塵世的⼀切可能關係或想法。因此，⼀位贏得了涅槃
權的開悟者，為了能夠幫助⼈類，⽤神秘主義的說法是「放
棄了法⾝」；只保留報⾝的偉⼤⽽完整的知識，⽽保持在應
⾝的⾝體裡。秘傳學派教導說，釋迦牟尼佛和他的幾個阿羅
漢就是這樣的應⾝，由於他對⼈類的巨⼤放棄和犧牲，沒有
⼈比他更⾼。


(35). 我們的塵世被秘傳學校稱為「地獄」，且是所有

地獄中最⼤的。秘傳教義不存在地獄或懲罰之地，它只是⼀
個承載⼈類的⾏星或地球。阿⿐地獄（Avîchi）是⼀個狀態

⽽不是⼀個地⽅。


(36).意思是說，⼀個新、的額外的⼈類救世主誕⽣了，

他將帶領⼈們進入最後的涅槃，即在⽣命週期結束後。


(37) .這是每個論⽂、祈禱或指南結尾都會出現的公式

變化之⼀。「眾⽣平和」、「祝福眾⽣」等等。


	前言
	目錄
	獻給少數人
	篇章一
	寂靜之聲
	第一部分的詞彙表
	篇章二
	兩條道路
	第二部分詞彙表
	篇章三
	七道門
	第三部分詞彙表

